UNIDAD SIETE

Periodo Preceramico o Arcaico Tardio - 10.000 a 2.000 aios a. n. e. — predominio de los sitios del valle del Supe,
centralizados en Caral.

Periodo Inicial - 2.000 a 400 anos a. n. e. — predominio de Cerro Sechin, caracterizado por la introduccién de la
ceramica

I Horizonte I IHurImnte I hgrizgnt%
Medio i

Horizontes|  'emprame | | | Tardio |
Culturales | i TE— | | Tiahuanaco | | inea |
| Chavin | | | | |
| | | | | |
| | , | il |
| | Intermedio | ntermedlq |
| | Temprano | | Tardio | |
Periodos | [o s | PR |
Culturales | | | [ | |
| | Reciay | | Chincha | |
I I Maochica : : Chimng I :
afios—| | | | | | |

i 1500 500 0 700 1000 1440 1532

Daniel Villar - El area andina y su periodizacion: Los Periodos Preceramico e Inicial y el Horizonte Temprano
l. El texto comienza presentando la sintesis publicada en 1946 por el arquedlogo norteamericano Wendell C. Bennett,
quien definid un "patrén andino basico" para las tierras altas de los Andes centrales. Bennett identificd una base
cultural comun entre estos pueblos, destacando que la agricultura intensiva constituia la base primaria de
subsistencia, complementada con la caza, recoleccion, pesca y pastoreo de camélidos. Cultivos como maiz, frijoles,
calabazas, papas y quinoa, junto con la coca y el algoddn, eran ampliamente compartidos. Las herramientas
comunes incluian el palo cavador, la azada y la hoz simple, y se desarrollaron técnicas como andenes, sistemas de
irrigacion y métodos de conservacion de alimentos.

La metalurgia, alfareria y textileria alcanzaron un desarrollo notable, con produccidn tanto utilitaria como ceremonial.
Otras "artes menores" como la cesteria y el trabajo en madera y calabazas también estuvieron presentes. El patrén de
asentamiento predominante fue el aldeano, con ciudades de menor tamafio que en Mesoamérica. La actividad
religiosa estuvo a cargo de sacerdotes especializados, diferenciados de los shamanes, y los entierros se
caracterizaron por tumbas elaboradas y ofrendas mortuorias de calidad.

Il. Con respecto a la periodizacién, el texto destaca la influyente contribucion de Edward Lanning, John Rowe y
Dorothy Menzel. Su sistema conceptual se basa en la alternancia entre "horizontes" —etapas de integracion
supraregional caracterizadas por la rapida expansion de elaboraciones ideoldgicas y politicas— e "intermedios"
—periodos de resurgimiento de la regionalizacion.

Se identifican tres horizontes (Antiguo, Medio y Tardio) y dos intermedios (Temprano y Tardio), precedidos por
los periodos Preceramico e Inicial, y sucedidos por la conquista espafiola a partir de 1532. Los horizontes se
definen por indicadores como la similitud en estilos ceramicos (morfolégicos e iconogréaficos) y la imposiciéon de
una homogeneidad sobre las variaciones locales, acompafada de una epigrafia propagandistica. Los
intermedios, en cambio, se caracterizan por la recuperacion de autonomias, el surgimiento de liderazgos
competitivos y una gran diversidad ideoldgica, cultual y ceramica.

lll. Durante gran parte del siglo XX prevalecié la idea de que la arquitectura monumental y la ceramica surgian
simultaneamente con la complejidad socio-cultural. Sin embargo, descubrimientos en sitios como Aspero, El
Paraiso, Caral, Kotosh y La Galgada demostraron que este proceso de complejidad socio-cultural comenzé antes de



la incorporacién de la ceramica. Estos sitios, datados entre el 3000 y 1800 a.C. (lamado Periodo Preceramico),
evidencian una temprana complejidad social.

En Aspero, cerca de la desembocadura del rio Supe, se
encontraron monticulos como la Huaca de los idolos, con muros
de piedra pintados y hornacinas, asi como el entierro de un nifio con
tejidos de algodon y objetos ceremoniales de procedencia exadtica.
También aparecieron las primeras "plazas hundidas" y disefios en
"u".

Caral, un sitio preceramico de 4.600 afos de antigliedad, presenta
siete piramides, un templo y un anfiteatro, demostrando una
clara monumentalidad. Los hallazgos de materiales foraneos
(valvas de moluscos, achiote, instrumentos musicales) revelan un
sistema de intercambio con comunidades costeras como
Aspero, donde se intercambiaban productos agricolas y algodén
por recursos marinos.

Michael Moseley argumenté que la complejidad en la costa surgié de un sistema alimentario basado en recursos
marinos. En la sierra, sitios como La Galgada mostraron obras de irrigacion incipientes, fundamentales para el
desarrollo agricola posterior.

Sitios principales del Preceramico, especialmente los del Valle del Supe

IV. Hacia el 1800 a.C., muchos sitios costeros fueron
abandonados, ganando importancia los asentamientos
serranos con sistemas agricolas de regadio. Esto
posiblemente se debi® a cambios ambientales que
afectaron los recursos marinos. Esta reorientacion no
implicé una ruptura cultural, sino una continuidad en la
arquitectura y otros aspectos.

La ceramica aparecié en la sierra septentrional peruana
alrededor del 1800 a.C., procedente del Norte, relacionada
con tradiciones alfareras ecuatorianas mas antiguas. Con su
introduccién, junto con el telar y la metalurgia del oro,
comenzé el Periodo Inicial (hasta el 1200 a.C.). Este
periodo se caracteriza por la produccion de ceramica
Cupisnique, estatuillas de felinos y nuevas técnicas de
explotacién agricola. Los sitios aumentaron en tamafio y la
arquitectura monumental se incremento.

Un ejemplo destacado es Cerro Sechin, en el valle de
Casma, donde una plataforma escalonada presenta mas de
400 grabados en granito que muestran guerreros y escenas
de decapitacion. Richard Burger interpreta estas escenas no
como una batalla humana, sino como una colisién celestial
entre ejércitos de deidades, dos sistemas de creencias,
que, de esta forma, dirimen simbdlicamente su influencia
sobre el estilo, mostrando por primera vez un contenido
militarista en la region, con rasgos que luego se verian en
Chavin de Huantar.




V. El Horizonte Temprano (1200 - 200 a.C.) fue el tercer tramo de la secuencia, inicialmente considerado por Julio
Tello como el primero, aunque hoy se sabe que fue precedido por el Preceramico y el Inicial. Durante este periodo,
la sierra central peruana liderd el proceso cultural bajo la influencia de Chavin de Huantar, un centro ceremonial
ubicado entre los rios Santa y Mosna.

Chavin de Huantar (fundado hacia el 900 a.C.) dio nombre
tanto a un sitio arqueolégico como a un ‘"estilo"
extendido por vastas areas. Sus construcciones mas
conspicuas son el Templo Antiguo y el Nuevo (o "El
Castillo"). El Templo Antiguo presenta una plataforma en
U asociada a una plaza hundida y muros decorados con
cabezas humanas y animales. En su interior, galerias
interconectadas albergaban al "Lanzén”, una gran estela
de 4.5 metros con la figura del "Dios Sonriente": un
hombre-jaguar que exhibe grandes colmillos, tiene ojos
excéntricos y largas ufias, y serpientes en lugar de
cabellos. Esta deidad aparece reproducida en otros lugares
muy distantes. Burger sugiere que algunas galerias del
Templo Antiguo funcionaban como almacenes vy
alojamiento para sacerdotes.

El Castillo, construido unos 300 anos después, combinaba una piramide con una plaza hundida, un disefio que se
difundié por el drea andina central e influyd en sitios posteriores como Tiwanaku. En él destaca la Estela Raimondi,
que repite motivos del Templo Antiguo, y el Obelisco Tello, una sintesis de elementos humanos, animales y
vegetales. La iconografia Chavin, con jaguares, caimanes, aguilas y serpientes, sugiere influencias amazénicas,
mientras que elementos como las valvas de moluscos y cangrejos indican contactos con la costa pacifica.

Aunque Tello pensaba en una influencia pan-andina, hoy se sabe que esta fue intensa en la sierra y costa
centro-septentrional y centro-meridional, pero no en la sierra sur, donde las vinculaciones fueron con las culturas del
Titicaca.

Burger defini6 a Chavin de Huantar como una sociedad compleja y estratificada, cuyos rasgos distintivos se
originaron en periodos previos. Luis Lumberras lo denominé un "centro integrador’, donde confluian redes de
intercambio que vinculaban la selva, sierra y costa. Su élite sacerdotal sintetizé elementos diversos, generando
una influencia que trascendié su region y le permitié acumular poder, justificando su rol y reforzando el nuevo orden
social emergente.

Ruth Shady Solis — Caral-Supe y su entorno natural y social en los origenes de la civilizacion

INTRODUCCION

Para comprender el desarrollo de Caral es necesario conocer las condiciones naturales y sociales del area norcentral
del Perd, donde se identifican varios asentamientos del periodo Arcaico Tardio. La investigacién se centra en el
valle de Supe, especificamente en la zona comprendida entre los valles de Fortaleza y Huaura, donde Caral emerge
como el eje de irradiacion social y cultural mas destacado. Las excavaciones, iniciadas en 1996, han revelado un
sistema social complejo y jerarquizado, sustentado por una economia autosuficiente y articulado en una esfera de
interaccion supralocal.

LOS ORIGENES DE LA CIVILIZACION: NUESTROS PLANTEAMIENTOS

La sociedad de Supe durante el Arcaico Tardio (3000-1800 a.C.) residia en asentamientos nucleados de diversos
tamanos, distribuidos a lo largo del valle. Estos 18 asentamientos compartian caracteristicas arquitectonicas,
como edificios publicos anexos a plazas circulares hundidas, pero variaban en extension y complejidad. Se
sostiene que cada asentamiento, o "pachaca", mantenia su propio gobierno y territorio, pero estaban integrados
en un sistema social mayor y jerarquizado, con Caral como la sede de mayor prestigio y desarrollo en el area
norcentral. Caral no solo construyé las primeras ciudades planificadas de América, sino que también produjo



conocimientos avanzados en ciencia y tecnologia, sentando las bases estructurales del sistema social andino. Este
proceso se desarrollé en total aislamiento, adelantandose en 1500 afos al de Mesoamérica.

PUEBLOS Y CULTURAS DEL AREA NORCENTRAL Y SU MAYOR DESARROLLO

El area norcentral, articulada geograficamente por valles conectados a través de la meseta altoandina, reunio las
condiciones sociales, culturales y naturales para el surgimiento de la civilizacion. En esta area se identifican
asentamientos con arquitectura publica y doméstica en la costa (El Paraiso, Aspero, Bandurria), sierra (La Galgada,
Huaricoto) y selva andina (Kotosh, Piruro). Estos no eran meros santuarios, sino asentamientos autosuficientes con
especializacion laboral, que participaban en redes de intercambio de productos, bienes manufacturados,
conocimientos y practicas ceremoniales. La ubicacion estratégica de Caral-Supe en el centro de esta area, con
acceso a producciones diversas, comunicada por el mar en la costa, por la meseta altoandina en la sierra y
por los rios de la Amazonia en la selva y articulada por rutas de intercambio vertical, fue clave para su desarrollo
y su capacidad de acumular excedentes procedentes de una economia complementaria agropesquera.

EL TERRITORIO HABITADO POR LA SOCIEDAD DE SUPE

El valle de Supe es un valle estrecho, con escasas tierras y un rio de régimen irregular. Sin embargo, durante el
Arcaico Tardio albergd 18 asentamientos con arquitectura publica, de los cuales mas del 50% presentaba obras
monumentales. La zona del valle medio inferior concentraba el mayor nimero de asentamientos, incluidos los de
mayor extensién y complejidad, como Caral, Pueblo Nuevo, Miraya y Lurihuasi. Esta "zona central" era un espacio
estratégico, morfolégicamente controlable y bien comunicado con valles vecinos y rutas de intercambio.

LA CIUDAD SAGRADA DE CARAL

Caral, ubicada en el valle medio inferior de Supe, ocupa 66 hectareas y presenta un disefio urbano planificado. Su
espacio nuclear, con 32 estructuras publicas y conjuntos residenciales, se organiza bajo una division dual (Hanan y
Hurin), reflejando una organizacion social jerarquizada y divisiones simbdlicas de linajes. La mitad alta alberga
los voliumenes piramidales mas destacados, como la Piramide Mayor con su plaza circular hundida, alrededor de
una gran plaza abierta. La mitad baja contiene estructuras mas pequefas, como el Templo del Anfiteatro conectado
a la plaza circular hundida mas grande de la ciudad. Las unidades residenciales muestran diferencias en tamafo,
ubicacién y materiales, indicando una clara estratificaciéon social. La ciudad estuvo en funcionamiento durante un
milenio, entre 2900 y 2000 a. C., con sucesivas fases constructivas y remodelaciones que respetaron un disefio
general y estuvieron posiblemente vinculadas a ciclos astrondmicos y eventos sociales.

LAS UNIDADES RESIDENCIALES MULTIFUNCIONALES

En la ciudad hay varios sectores residenciales, que contienen conglomerados de unidades domésticas; éstos varian

en cuanto a ubicacion, contexto ambiental, dimensiones, técnica y materiales constructivos; y al igual que los

edificios publicos muestran sucesivos cambios a través del tiempo. Se distinguen las siguientes clases de unidades
residenciales:

1. El Conjunto residencial Mayor: conglomerado de unidades domésticas, dispuesto en un ordenamiento espacial
en la mitad alta de la ciudad.

2. EIl Conjunto residencial Menor: de la mitad baja de la ciudad; el tamano de las viviendas es comparativamente
mas reducido que en el conjunto residencial de la mitad alta de la ciudad. Se interpreta que sus ocupantes
constituian un grupo mas reducido y un estatus de menor jerarquia de los habitantes de la mitad alta.

3. El Conjunto residencial de la Periferia: esta conformado por varios subconjuntos o islotes ubicados a lo largo
de la terraza que colinda con el valle. Las unidades domésticas son mas pequefias.

4. Las unidades residenciales de la élite: se encuentran en torno a cada uno de los edificios publicos con los
cuales estuvieron vinculados; en general son de mayores dimensiones que las unidades domésticas de los otros
sectores.

SISTEMA ECONOMICO DE LA SOCIEDAD DE SUPE

La economia se basaba en una complementariedad agropesquera articulada por el intercambio. Los agricultores
del valle producian algodén (el cultivo mas importante), mates, alimentos y plantas industriales. Los pescadores
del litoral extraian anchovetas, sardinas y moluscos. El algodén era fundamental para la confeccion de redes de
pesca, generando una interdependencia econdmica. Este intercambio interno se complementaba con un intercambio



externo a larga distancia, a través del cual las autoridades de Caral obtenian bienes suntuarios como Spondylus,
maderas, piedras semipreciosas y pigmentos. Esta actividad favorecié la acumulacién de riqueza, el incremento del
prestigio y la formacién de clases sociales. Los excedentes se invertian en obras de infraestructura, construccion y
mantenimiento de edificios publicos, y en el sostenimiento de funcionarios y especialistas.

LA ORGANIZACION SOCIAL, POLITICA Y LA FORMACION DEL ESTADO

La comunidad o "pachaca" era la unidad basica de produccion, eran autosuficientes y multifuncionales, pero
integradas en un sistema mayor bajo un gobierno centralizado. El trabajador pertenecia a una pachaca vy a través de
ella accedia al medio de produccion. Las diferencias en la extensidn, inversién de trabajo y complejidad de los
asentamientos indican una marcada jerarquizacion. La recurrencia de elementos arquitecténicos especificos, como el
edificio escalonado (ushnu) o las hornacinas, que perduraran como simbolos de poder en los Andes, sugiere una
ideologia estatal. La desigualdad social es evidente en el tratamiento diferencial de los entierros y en estudios
paleopatolégicos que revelan las duras condiciones de vida de la clase trabajadora, incluyendo evidencia de
sacrificios humanos.

EL ROL DE LA RELIGION

La religion fue el instrumento principal de cohesiéon y control social en este estado pristino. La ideologia,
prestigiada por el Estado, actué como nexo de unién entre las "pachacas" bajo el gobierno centralizado. Divinidades
como Huari eran vistas como ensefantes que instruian en el cultivo y la gestion del agua. El culto al sol, la luna, la
tierra y el agua, asociado a un calendario de ceremonias, reforzaba la identidad cultural y justificaba el orden social y
la inversién de trabajo en obras publicas.

CONCLUSIONES

La civilizacién de Supe se origind gracias a la complejizacion de los sistemas sociales en el area norcentral, los cuales
producian excedentes y participaban en redes de intercambio. La sociedad de Supe se caracterizd por una division
compleja del trabajo y una economia complementaria agropesquera que fomentd el intercambio y la acumulacion
desigual de riqueza. Esto propicié la integracidén de las "pachacas" en un sistema politico estatal, con un ambito de
control directo sobre los valles de Supe, Pativilca, Fortaleza y Huaura. Caral fue el centro urbano donde residian las
autoridades, especialistas y servidores, y el valle medio inferior de Supe fue la sede del primer gobierno centralizado
alrededor del 2600 a.C. El Estado utilizé la religion como instrumento de cohesién y control, y el modelo de
organizacion social de Caral sentd un precedente que se desarrollaria en sociedades posteriores en el territorio
peruano.

Henry Tantalean - Chavin de Huantar y la definicidon arqueoldgica de un Estado teocratico andino

La aparicion u origen del Estado prehistérico siempre ha estado en un lugar bastante privilegiado puesto que como
ente politico que genera un quiebre en la forma de vida pasada hasta nuestros dias es importante para explicarnos a
nosotros mismos como sociedad. En los Andes, casi siempre la explicacion del origen o aparicion del estado ha
estado condicionada por estudios o teorias que han sido generados en lugares alejados donde se planted por
primera vez la existencia del Estado temprano. De esa forma, se han generado caracteristicas o elementos
arqueologicos que deben estar presentes tanto alld como aqui para vindicar a un fendmeno arqueolégico como el
Estado, casi siempre dejando de lado la forma de producir la vida social en condiciones particulares, como es el caso
del mundo andino.

En este articulo planteamos una definicion del estado teocratico andino y que también surge como una propuesta
tedrico-practica que nace desde la evidencia concreta y que pretende superar dialécticamente a la ampliamente
utilizada categoria de “Jefatura Compleja” y que se aplica a diferentes sociedades que no alcanzan a cubrir los
requisitos necesarios para ser definidas como un estado, como en el caso de Chavin de Huantar. Dicha categoria fue
generada y es utilizada ampliamente por la arqueologia procesualista neoevolucionista anglosajona, para el caso
peruano principalmente, es de origen norteamericano. Dicha categoria daria cuenta, principalmente, de una
organizacion sociopolitica intermedia entre las sociedades simples y los Estados y que se materializaria en la
concentracion de arquitectura monumental mas alld de la capacidad de las unidades domésticas y que tiene un
territorio y una poblacién importante aunque también intermedia entre esos dos extremos de la escala evolutiva de
las sociedades. Mas importante y a nivel antropoldgico esta categoria explica que en dicho tipo de sociedad no
existirian clases sociales o explotacion de un grupo social hacia otro sino mas bien mecanismos (extraidos de la



antropologia econdmica) que explicarian la monumentalidad mediante la redistribucion (incluida la asimétrica) y la
existencia de lideres carismaticos o “Big Men” que generan u obtienen su “prestigio” mediante el auspicio y
ofrecimiento de grandes banquetes instalados y celebrados en dichos espacios monumentales.

No obstante, creemos que mediante la evidencia arqueoldgica disponible en la actualidad también es posible
caracterizar objetivamente a las sociedades que mostraron una desigualdad socioecondmica y sociopolitica como un
estado teocratico. Esta propuesta esta basada en una perspectiva de los objetos arqueolégicos materialista
histérica que trata de explicar a Chavin de Huantar no solamente como consecuencia de una evolucion
general universal de las sociedades sino mas bien como producto histérico social con sus propias
condiciones materiales de existencia y relaciones sociales especificas y particularidades histéricas donde, en
un tiempo determinado en su trayectoria histérica, un grupo de la sociedad hallé las condiciones necesarias,
aunque generadas por la misma sociedad, para ubicarse ventajosamente con respecto a otros individuos y
produjo artefactos e instauré practicas para sancionar, controlar y/o manipular a otros individuos con el
objetivo de reproducir dicha situacidon ventajosa, mediante “tecnologias del poder” , en este caso las practicas
religiosas coercitivas y sus materializaciones.

La contradiccion principal para poder generar una teoria arqueolégica del Estado Andino esta en que, por un lado,
existirian principios y manifestaciones universales del Estado y, por el otro, las condiciones materiales
concretas conducirian a un particularismo histérico esencialista. La ubicacion en cualquiera de esos dos extremos
perjudica la concepcién y consecuente comprobacién de un fendmeno particular en los Andes. Se trata aqui de
tomar en cuenta ambas esferas que han sido polarizadas y unirlas para realizar una sintesis en que ambas
esferas sean complementarias y no excluyentes. Esto permitiria proponer una explicacion de Chavin de Huantar
en tanto formacion econdmica social asimétrica estatal que es una forma universal pero reconociendo sus
particularidades propias forjadas en una realidad concreta como la andina.

Contextualizando al Estado teocratico andino

En primer lugar, un estado teocratico puede ser, como lo es posiblemente en los Andes y en otras areas del mundo,
una de las primeras formas de institucionalizacion de la desigualdad socioeconémica y sociopolitica. Aunque
desde una perspectiva evolucionista parece que es la primera forma mas extendida de la aparicién de dichas
desigualdades no es un camino que no pueda desandarse ni es una trayectoria social con rumbo definido, y por lo
tanto, no es un requisito para el paso hacia otro tipo de sociedad mas “evolucionada”. Generalmente se asume que
tras un estado teocratico, al complejizarse las relaciones sociales, especialmente las socioecondmicas, se daria paso
a una sociedad de tipo estatal laica, secular o militarizada. Es necesario tener en cuenta que aunque el estado
teocratico andino es una forma original y tal vez “pristina” de estado en los Andes, este fue una manifestacion
que aparecioé en algunas areas concretas coexistiendo con otras formas sociales que contribuyeron en mucho a
su conformacion o simplemente se mantuvieron expectantes y, en algunos casos, la rehuyeron o escaparon a su
influencia o control directo.

De lo anterior se desprende que la formacion estatal no puede o no deberia verse como una forma mejor o0 mas
desarrollada de sociedad puesto que desde una perspectiva antropolégica desde diversas tendencias tedricas
(marxista, procesualista, postcolonial) esto supone la existencia de desigualdad social, el control de la mano de obra,
la acumulacién de excedentes, el control de la elite sobre la vida humana, etc. A pesar que los estados se relacionan
y, sobre todo los teocraticos, con logros artisticos impresionantes, hay que observar que estos objetos no se utilizan
0 consumen en todos los grupos sociales a los que perteneceria esta “cultura”. Hay una distribucién desigual de la
produccion social. Asimismo, es necesario indicar que aunque parece existir un mas temprano y unico “origen”
del estado teocratico andino, esto no significa que los demas hayan tenido que ver directamente con dicha
primera aparicion pues areas diferentes tienen trayectorias sociales histéricas diferentes.

En nuestra propuesta un estado teocratico andino es:

YEstado: Porque supone la institucionalizacion de las desigualdades sociales (no su aparicién, pues este puede
ser un proceso previo) donde principalmente se da la estructuracion de la sociedad en base a una divisién clara
entre productores y no productores. Un estado, asi, supone la existencia de una contradiccion objetiva entre dos
grupos sociales antagoénicos (clases sociales) de los cuales uno domina y controla la produccién y distribucion de los
bienes materiales (explotacion). Es la consolidacidon sancionada y reproducida de una nueva organizacion de las



relaciones sociales en las cuales un grupo minoritario de la sociedad se distancia de la produccion basica y se
dedica a manipular, controlar y consumir el trabajo social de la poblacién a la que tiene sujeta. Una forma de
manipulacién social en este contexto claramente surge de la religion.

“Teocratico: porque las anteriores desigualdades sociales estan originadas, mantenidas, controladas,
normadas y justificadas institucionalmente mediante una practica socio-ideoldgica llamese religion o mito
dominante que se practica y dirige como medio de reproducciéon de la asimetria social (sistema politico y
econdémico) y que tiene como objetivo concentrar productos mediante el monopolio del miedo o terror o la generacion
y ostentacién de violencia factica y/o psicolégica. De este modo, la religion subsume en sus narrativas las
contradicciones objetivas de las clases sociales y se hace necesaria como medio de equilibrar y amainar las
tensiones sociales que supone la existencia de la explotacion, encubriéndola y haciéndola mas dinamica,
conformandose en el medio principal de control social. El “Templo” o Centro Politico Religioso es la principal
propiedad de los tedcratas y su instrumento de produccion principal. Su defensa necesariamente supuso la
existencia de un grupo de individuos afiliado a la elite que encontraba en la religién y en las armas la justificacién de
las propiedades de la elite.

A diferencia de los estados burocraticos que suponen la existencia de burécratas o especialistas politicos
(“funcionarios”) que reciben su manutencién mediante dinero o algun objeto que encarne un valor de cambio
estandarizado y adjudicado por la institucion politica, los tedcratas o especialistas religiosos reciben su medio de vida
en productos, en primera instancia, alimenticios y bienes basicos.

¥Andino: porque es una manifestacion o fenémeno social con caracteristicas locales (andinas) y que estaba
basado en formas de produccidon también originarias dadas las condiciones sociales de la produccién en el
territorio andino. Dicha forma de produccion andina tuvo un proceso histérico relacionado con los estados pero
también independiente de ellos. En algunos casos, los estados asimilan dicha forma original de produccion andina y
las relaciones sociales que esta supone para su beneficio. Durante la existencia de los primeros estados teocraticos
en los Andes, la propiedad de la tierra (hecha productiva) siguié en manos de los comuneros y, salvo las tierras sobre
las que se asientan los Centros Politicos Religiosos y alrededores directamente relacionados, las demas tierras
estaban fuera de su control directo. Adicionalmente, habria que explorar la cuestiéon del control de las fuentes de
aguas donde justamente, como veremos hacia el final, varios de los otros candidatos de Centros Politicos Religiosos
ejercen un control espacial y suponian un control indirecto de la tierra agricola que era beneficiada.

Asimismo, queremos detenernos en algo que nos parece clave para entender a los estados andinos pre-capitalistas y
otros y que tiene que ver con que la produccion no es individual sino mas bien social o colectiva, situacién que
para tiempos prehispanicos incluso se observa hasta tiempos Incas, segun las crénicas. Asi pues, no podemos ver el
trabajo de forma neoliberal pues los seres humanos del Formativo, como si se hace en contextos capitalistas, no
pueden cambiar horas de su fuerza de trabajo por un salario. Por ello, si existié algun tipo de “pago” por parte de las
elites hacia los constructores y artesanos (“peregrinos”) de Chavin de Huantar este debid haberse dado de forma muy
asimétrica, en el mejor de los casos mediante “pagos” en artefactos extraidos de la producciéon social también
mediante ofrendas. De todo esto se colige que las élites no consumen trabajo individual sino consumen trabajo
social. Por consecuencia, las ofrendas de fuerza de trabajo o bienes no son una entrega individual sino que
encarnan la produccién social. De este modo, la arquitectura de los edificios principales y las ofrendas que
aparecen en los llamados “banquetes” no son entregas individuales sino que consumen el trabajo social de un grupo
(dominado) a través de las elites de Chavin de Huantar o las elites locales “intermedias” que se acercan a Chavin.
También, desde nuestra perspectiva, para que la aparicion de grandes concentraciones de objetos y restos
arqueolégicos pueda ser consideradas y reconocidas como materializaciones de un estado, no nos
detenemos exclusivamente en la constatacién de dichas grandes acumulaciones de materiales arqueolégicos
sino mas bien en la investigacion de las formas o mecanismos sociales por los cuales se generaron y
mantuvieron dichas concentraciones de materiales arqueoldgicos. La ocurrencia de grandes volumenes de
materiales arqueoldgicos en un solo lugar y que suele ser visto automaticamente como la existencia de un estado,
esperamos superar la clasica ecuacion entre monumentalidad y estado, dejando para la investigaciéon arqueoldgica
las relaciones sociales materializadas en el territorio nuclear de la sociedad que alberga dicho monumento.



Para nosotros el mejor candidato para un estado teocratico andino sigue siendo el Chavin de Huantar del primer
milenio antes de nuestra era y del cual, ademas, poseemos una mayor cantidad de datos arqueoldgicos recuperados
sistematicamente y fechados radiocarbdnicos suficientes como para darle una temporalidad consistente a las
manifestaciones arquitectonicas y artefactuales alli concentradas. Se ha generado toda una literatura sobre Chavin de
Huantar que lo homologa con un “centro ceremonial” u “oraculo” o, en otros casos, aunque en la misma senda, se
habla de Chavin de Huantar como la sede de una “Confederacién” donde los diferentes grupos sociales que
componen esta confederacidn (especialmente, sus elites) se encuentran para re-generar sus vinculos y realizar
grandes banquetes o fiestas. Nosotros no negamos que todas esas practicas ceremoniales, oraculares o festivas se
hayan podido dar en el sitio de Chavin de Huantar. Sin embargo, lo que nosotros queremos explicar es como un sitio
del volumen, longevidad y hegemonia como Chavin de Huantar se origina, construye y, sobre todo, como se
mantiene socioecondmica y sociopoliticamente “desde dentro” para luego proyectarse hacia las élites de
menor rango y comuneros, a través también de esos banquetes vinculados con la “ostentacién”, la “competencia” o
la “reciprocidad asimétrica” pero que solo representarian una externalizacion de practicas sociopoliticas y
socioecondmicas mas profundas centradas y desarrolladas en Chavin de Huantar. En suma, nos interesa
conocer la estructura econdmica y politica que le didé sustento a la élite de Chavin de Huantar que debe tener
necesariamente una manifestacion objetiva y concreta mas alla de las percepciones subjetivas que podrian haberse
generado de cara a la sociedad y que son muy dificiles de evidenciar y mucho menos valorar cuantitativamente en el
presente.

Chavin de Huantar: un estado teocratico andino en el Callejon de Conchucos

Chavin de Huéntar es un sitio arqueoldgico enclavado en un valle interandino de la cordillera de los Andes a unos
3150 msnm, en una gran cuenca interandina que se conoce popularmente como el Callején de Conchuco. El
sitio descansa sobre una pequeia terraza aluvial justamente en la confluencia de los valles de varios rios. Ha
despertado gran interés por su caracter monumental y por las representaciones iconograficas relacionadas
con esta y los objetos que se adscribieron a dicho sitio. Este interés también fue motivado por haber sido definido
como la “cultura matriz de la civilizacion andina”.

Indicadores arqueoldgicos, materialidad social y practicas sociales

Se proponen ciertos indicadores eminentemente arqueoldgicos para explicar su pertenencia a ciertas
practicas sociales que sugieran una sociedad de tipo estatal teocratico andino tal como definimos aqui para
Chavin de Huantar. La inexistencia de algun indicador secundario (indicadores del 14 al 16) no invalida su
identificacion como Estado Teocratico Andino. Asimismo, es necesario reconocer que la cuestion de la magnitud o
cuantificacién de ciertos indicadores es una cuestion que se debera valorar local o regionalmente puesto que no son
indicadores comparables entre regiones o tiempos debido a la propia trayectoria histérica de generacion de dichos
estados teocraticos en cada area y tiempo. Los primeros 13 indicadores deberian ser vistos como requisitos para la
existencia de un estado teocratico andino aunque los restantes tres harian mas consistente su existencia a un nivel
regional.

Indicadores arqueolégicos en el area de edificios principales

% 1) Ubicacidn estratégica: Chavin de Huantar esta ubicado en la confluencia de los valles Mosna y Wacheqgsa, un
nodo clave de rutas que conectaban la costa, la sierra y la Amazonia. Su posicion le permitié controlar el acceso a
recursos diversos y rutas de intercambio entre regiones ecoldgicas distintas. Aunque la zona tenia limitada capacidad
agricola, se realizaron importantes obras de ingenieria hidraulica para modificar el paisaje, canalizar rios y mejorar la
produccion. El sitio también presenta caracteristicas astronémicas y paisajisticas significativas.

% 2) Arquitectura monumental a gran escala: Es el conjunto arquitecténico mas grande de la regién para su época,
con un volumen estimado de 450,000 m® de piedra y tierra movidos. Se utilizaron materiales traidos de canteras
lejanas, como granito blanco. Este despliegue refleja una movilizacién masiva de trabajo social que trasciende el
esfuerzo comunal, posiblemente organizado mediante un sistema teocratico que empled la religion para concentrar y
dirigir la fuerza laboral.

¥%3) Desarrollo prolongado durante unos 700 ainos: El sitio mantuvo un patrén constructivo basico a lo largo de
siglos, lo que sugiere la existencia de un plan maestro y la capacidad de la élite para reproducir y mantener su poder.
Las remodelaciones indican una evolucién desde espacios mas inclusivos hacia otros mas exclusivos y ceremoniales.




%4) Disefios vinculados a fenémenos celestes: La arquitectura presenta orientaciones relacionadas con el sol y
otros astros, utilizadas para calendarizar ciclos agricolas. Este conocimiento especializado fue controlado por la élite,
que lo empled para reforzar su autoridad religiosa y su control sobre la producciéon agricola y los fendémenos
naturales.

%5) Sintesis de elementos arquitectonicos e iconograficos de diversas regiones: Chavin reunié formas vy
simbolos de la costa norte, costa central y tradiciones anteriores (como Kotosh), creando un discurso religioso
original y centralizado. El Lanzén Monolitico es el elemento principal alrededor del cual se organiza el complejo,
otorgando al sitio una profundidad histérica y simbdlica.

%6) Espacios arquitecténicos jerarquizados (abiertos y cerrados): Existian plazas grandes para reuniones
masivas y rituales publicos, y galerias internas reservadas para practicas rituales exclusivas de la élite. Esta
diferenciacién espacial refleja el control sobre el acceso y la experiencia religiosa.

%7) lconografia compleja y estandarizada con rasgos antropomorfos: El sitio contiene cerca de 200 esculturas
liticas que representan seres con forma humana realizando actividades rituales. Esta iconografia institucionalizada
materializaba el sistema de creencias y servia como herramienta de legitimacion del poder teocratico, vinculando a la
élite con fuerzas sobrenaturales.

%8) Evidencia de violencia ritual y coercitiva: Se hallaron restos humanos con sefiales de sacrificio y canibalismo,
asi como representaciones de armas y guerreros. Esto indica el uso de la violencia fisica y simbdlica para ejercer
control, disuadir disidencia y demostrar el poder sobre la vida y la muerte.

%9) Acumulacién de objetos elaborados como ofrendas: En depédsitos como la Galeria de las Ofrendas se
concentraron cientos de artefactos de alta calidad procedentes de diversas regiones. Estos objetos, obtenidos como
tributos o ofrendas, reflejan la capacidad del centro para centralizar bienes de prestigio y recursos, sustentando la
economia politica de la élite.

Indicadores arqueolégicos en las areas asociadas directamente a los edificios principales

%10) Areas domésticas y laborales vinculadas al centro: Excavaciones recientes han identificado estructuras
residenciales y de trabajo alrededor de los edificios principales. Durante su fase de mayor expansién (Janabarriu), el
asentamiento cubria unas 43 hectareas y albergaba entre 2.000 y 3.000 personas. Esto indica una poblacion
permanente y jerarquizada —desde la élite gobernante hasta artesanos y trabajadores— que sostenia las actividades
rituales y productivas del centro ceremonial.

% 11) Artefactos estandarizados: Se observa uniformidad en la produccion de ceramica, litica, metalurgia y otros
objetos, tanto en el nidcleo monumental como en las areas domésticas cercanas. Esta estandarizacion refleja un
control centralizado sobre la produccion artesanal, orientada a reforzar el discurso religioso y simbdlico de la élite.
Los talleres probablemente estaban asociados directamente al centro, asegurando la coherencia del mensaje
ideoldgico.

%12) Viviendas de mayor calidad para la élite: En sectores como La Banda y el Campo Oeste se han encontrado
residencias construidas con mejores materiales y técnicas, contemporaneas a los edificios monumentales. Estas
estructuras, que incluyen espacios rituales y domésticos de alto estatus, evidencian una clara diferenciacién social y
sugieren que los miembros de la élite residian cerca del centro ceremonial, aunque no necesariamente dentro de las
piramides principales.

%13) Acumulacion selectiva de objetos valiosos en contextos domésticos: Algunas viviendas presentan
concentraciones de artefactos de alta calidad, locales o importados, mientras que otras carecen de ellos. Esto refleja
un acceso desigual a bienes de prestigio y marca diferencias socioecondmicas al interior de la comunidad. A
diferencia de sociedades posteriores como la Moche, en Chavin no se han hallado tumbas ostentosas con grandes
acumulaciones, lo que podria deberse a practicas culturales que evitaban exhibir la rigueza de manera individual en
contextos funerarios.

Indicadores arqueoldgicos en las areas alejadas del centro politico religioso y zona residencial de Chavin de
Huantar

% 14) Presencia de centros secundarios que replican rasgos arquitecténicos de Chavin: Varios sitios en valles
como Jequetepeque, Casma, Nepefia y Rimac muestran elementos constructivos y estilisticos similares a los de
Chavin de Huantar. Es posible que fueran élites locales las que adoptaron estos rasgos para fortalecer su propio
prestigio, aunque algunos asentamientos como Pojoc y Wamanwain pudieron ser fundaciones directas bajo la esfera



de influencia de Chavin. Esta difusidn sugiere influencia ideoldégica mas que un control territorial directo, ya que la
expansion militar parece poco probable debido a la ausencia de una fuerza militar significativa.

% 15) Distri ion jet n_iconografi morfologia chavinense fuer | nucl ntral: Artefactos
producidos en Chavin o inspirados en su estilo aparecen en contextos de élite en regiones alejadas. A la vez, objetos
de otras zonas llegaron a Chavin, lo que indica relaciones de intercambio y prestigio entre élites regionales. El control
territorial directo de Chavin quizas se limito al valle alto del Mosna, pero su influencia cultural y religiosa se extendié a
través de redes de intercambio y apropiacién simbdlica.

%16) Asentamientos domésticos en zonas alejadas vinculados a Chavin: En la cuenca del Mosna se han
identificado comunidades con esculturas liticas que imitan el estilo de Chavin, sugiriendo vinculos directos con el
centro ceremonial. Estas comunidades podrian haber proporcionado fuerza de trabajo, alimentos o materias primas
necesarias para sostener a la élite teocratica. Su relacion con Chavin reflejaria un sistema de explotacion vy
dependencia que extendia la influencia socioeconémica del centro mas alla de su area nuclear.

Comentarios finales

La génesis del estado teocratico andino en Chavin de Huantar se encuentra en la confluencia de factores
economicos y politicos que, reapropiados y reproducidos por las elites, se mantuvieron exitosamente durante
unos setecientos anos. La religion, retomando practicas socio-ideoldgicas previas como el chamanismo, se torné en
una institucién politica que ordenaba y mantenia la estabilidad social dentro de una creciente contradiccion social.
Este sistema generé un mejoramiento de la vida para algunos individuos asociados a la elite y creé un espacio de
encuentro social, pero estos grupos no fueron beneficiados de manera equitativa, sino que se volvieron dependientes
de la elite dominante. Aproximadamente alrededor del 400 a.C., el desarrollo del sitio se detuvo, los edificios
principales fueron reutilizados para fines domésticos y el sistema se desintegré, o que generé diversas reacciones
en los Andes y dio paso a una época de conflictos y producciones mas regionalistas. Se plantea que Chavin no
fue el unico caso de estado teocratico andino temprano, y se proponen otros candidatos como Moxeke-Sechin
Alto en Casma, Caballo Muerto en Moche, Kunturwasi en Jequetepeque, Pacopampa en Chotano, los Templos en U
de la costa central como Garagay, los sitios Paracas en Chincha y Pukara en el Titicaca. Todos estos casos
comparten la mayoria de los indicadores planteados para Chavin y estuvieron relacionados con una agricultura
basada en técnicas hidraulicas desarrolladas. Al contrastar brevemente con el caso de Caral, se sugiere que, de
ser un estado, este podria haber sido un Estado Pragmatico, basado en el control de ciclos maritimos y
agricolas y con una religion posiblemente naturalista o animista sin las representaciones iconograficas
complejas y estandarizadas propias de los estados teocraticos como Chavin. Se espera que esta propuesta,
basada en los indicadores arqueolégicos presentados, sirva para generar una discusién académica mas amplia y
fundamentada, que permita desarrollar una teoria arqueoldgica andina con potencial explicativo para dar cuenta de
fendmenos sociales propios, sin dejar de lado su universalidad.

UNIDAD OCHO

Raul Mandrini — El apogeo de las sociedades urbanas en los Andes centrales
El desarrollo de las sociedades urbanas en los Andes centrales entre aproximadamente el 200 a.C. y el 1000 d.C.
representa un proceso complejo de experimentacion politica, diversificacion cultural e integracién imperial que senté
las bases para la posterior formacion del Tahuantinsuyo. Este periodo, dividido en el Periodo Intermedio
Temprano y el Horizonte Medio, no fue una simple sucesion de culturas, sino un tejido de tradiciones que se
influyeron mutuamente, donde las formas de organizacién urbana, los mecanismos de control econémico y las
expresiones artisticas evolucionaron en respuesta a condiciones ecoldgicas, demograficas y politicas especificas.

Tras el declive del horizonte Chavin, el Periodo Intermedio Temprano (200-600 d.C.) se caracterizé por una
profunda regionalizacion. En la costa norte, los mochicas desarrollaron una sociedad compleja sin una ciudad
nucleada tradicional. Su patron de asentamiento se basaba en grandes centros ceremoniales, como las Huacas
del Sol y de la Luna, rodeados de una poblacion dispersa en aldeas agricolas. Este modelo respondia a la
necesidad de optimizar el uso de las tierras de cultivo en los valles desérticos, sustentadas por extensos sistemas de
riego. Los mochicas alcanzaron un notable desarrollo artistico y tecnoldgico, especialmente en ceramica realista y
metalurgia, como lo demuestran los tesoros de Sipan. En la costa sur, los pnazcas, aunque también con centros
como Cahuachi, destacaron por su textileria policroma y por la creacién de los enigmaticos geoglifos en las




pampas, cuya funcion probablemente estuvo vinculada a rituales relacionados con el agua, un recurso crucial en
un ambiente arido.

Paralelamente, en las tierras altas del sur, junto al lago Titicaca y en el valle de Ayacucho, comenzaron a surgir
asentamientos de un caracter distinto: las primeras verdaderas ciudades andinas. Pucara, Tiahuanaco y Wari
presentaban un ndcleo monumental con plazas y templos, pero también extensas areas residenciales,
reflejando una concentracion poblacional y una diferenciaciéon funcional interna. Este incipiente urbanismo fue
posible gracias a la intensificacion agricola, basada en andenes y camellones, que permitié sostener a una
poblacién en rapido crecimiento. Este crecimiento, sin embargo, también generé competencia. La proliferacion de
fortificaciones, armas y representaciones de cabezas-trofeo en la ceramica mochica indica que los conflictos
por tierras y recursos se habian generalizado, transformandose en guerras de conquista. Este contexto de rivalidad
regional y desarrollo desigual sentd las condiciones para el surgimiento de proyectos politicos de mayor alcance.

El Horizonte Medio (600-1000 d.C.) presencié el primer intento de integracion supraregional a gran escala,
liderado por Wari y Tiahuanaco. La rapida diseminaciéon de sus estilos artisticos, particularmente la iconografia
del "dios de los Baculos" de Tiahuanaco, por gran parte de los Andes centrales es el indicador arqueolégico mas
visible de su influencia. Sin embargo, la naturaleza de esta expansion sigue siendo un tema de debate. La
evidencia sugiere que Wari constituyé el primer imperio propiamente dicho de los Andes, un estado de tipo
"conquistador". Su objetivo no era solo difundir una iconografia, sino establecer un control politico directo sobre
regiones lejanas para extraer sus excedentes. La arquitectura estandarizada de centros provinciales como
Pikillagta o Viracochapampa, con sus grandes areas de almacenamiento, barracas y espacios administrativos, difiere
claramente de los templos ceremoniales de Tiahuanaco y apunta a una burocracia encargada de gestionar los
recursos.

El mecanismo clave del imperio Wari fue la imposicidon de un sistema de extracciéon basado en la mano de obra.
El estado reclamaba a las comunidades campesinas contingentes de trabajadores para cultivar tierras designadas,
cuyos productos fluian hacia los centros administrativos. Este sistema, un claro precedente de la mita incaica,
subordinaba la economia rural a las necesidades de la élite estatal y urbana. Wari promovié activamente la vida
urbana en las regiones que controlaba, integrandolas en una red de intercambio y tributo. Tiahuanaco, en cambio,
parece haber representado un modelo distinto, mas cercano a un estado "colonizador" que expandia su
influencia mediante el establecimiento de colonias para explotar diversos pisos ecolégicos, con un fuerte
énfasis en la ideologia religiosa compartida. Sus areas de influencia, al sur del Perd y hacia Chile y Argentina,
apenas se superponian con la esfera nortefia de Wari.

Hacia el 800-1000 d.C., el sistema Wari colapsd, sus centros fueron abandonados y su red imperial se
desintegré. Le siguid el Periodo Intermedio Tardio (1000-1450 d.C.), una nueva fase de regionalismo, pero con
desarrollos profundamente desiguales. En |la costa norte, el legado mochica y los aportes de Wari cristalizaron
en el reino_ Chimu (Chimor), con su capital Chan-Chan. Esta ciudad era la expresion fisica de una sociedad
altamente estratificada y centralizada. Sus enormes "ciudadelas" amuralladas, cada una asociada a un
gobernante y su linaje, albergaban palacios, plataformas funerarias y areas administrativas, rodeadas de barrios de
artesanos vy sirvientes. El estado Chimu, heredero de la tradicién hidraulica mochica, control6é un vasto territorio
mediante conquista y desarrollé6 una produccion artesanal masiva y estandarizada, como la ceramica negra
moldeada. Su conquista por los incas en el siglo XV represento la anexion del estado costefio mas poderoso.
Mientras en la costa florecian estados centralizados, en las tierras altas del sur, particularmente en el valle _del
Cuzco, la desintegracion de Wari condujo a un retroceso hacia formas de organizacion mas locales y
aldeanas. La economia se ruralizé y los asentamientos se hicieron mas pequenos y defensivos. En este contexto,
el Cuzco era poco mas que la aldea principal de una confederacion de linajes en competencia, los ayllus,
gobernados por jefes guerreros o sinchis. Las leyendas de origen inca, que vinculaban a sus fundadores con el
sagrado lago Titicaca y el dios Sol (Inti), fueron una herramienta ideoldgica crucial. Buscaban legitimar a los
sefores del Cuzco otorgandoles un origen divino y conectandolos simbdlicamente con las grandes
tradiciones anteriores de Tiahuanaco y Wari.

La transformacién de este modesto curacazgo en un imperio comenzd, segun la tradicion, con la victoria del Inca
Pachacuti sobre los chancas a mediados del siglo XV. Este evento, mitificado en las crénicas, marcé el punto de

inflexion: el Cuzco se convirtié en un estado conquistador. Los incas no partieron de cero, fueron los herederos
sintéticos de las tradiciones andinas previas: adoptaron el modelo de extraccion de mano de obra y la red de




centros administrativos de Wari; incorporaron y reelaboraron la iconografia y el prestigio religioso de
Tiahuanaco; e integraron la maestria artesanal y la burocracia estratificada de los Chimu. A esto sumaron sus
propias innovaciones, como el sistema de caminos y tambos, y una ideologia estatal poderosa que los
presentaba como ordenadores del mundo.

Wari demostré la viabilidad de un imperio extractivo basado en el control administrativo; los estados costefios como
el Chimu perfeccionaron el modelo de estado centralizado y jerarquico; y los seforios serranos mantuvieron formas
de organizaciéon comunal. Los incas, emergiendo de este ultimo contexto, supieron sintetizar selectivamente estos
legados, combinando la eficacia administrativa de Wari, el simbolismo unificador de Tiahuanaco y la fuerza de
los estados costefios para construir el Tahuantinsuyo, la culminacién imperial de un milenio de
experimentacion social andina.

Butters y Castillo - The Mochicas

El poder Mochica no se sustenté primordialmente en la coercion militar o el control econémico centralizado,
sino en una sofisticada estrategia ideoldgica que legitimé y perpetué un orden social profundamente desigual.
Esta ideologia, materializada en templos, rituales, arte y en la propia persona de la elite, actué como el nucleo
gravitacional alrededor del cual orbitaron las otras fuentes de poder —militar, econémico y politico—, combinandose
de manera dinamica segun las circunstancias historicas.

El origen y la consolidaciéon del poder Mochica se explican como un proceso de diferenciacion social interno a
la_tradicion cultural Gallinazo, que dominaba la costa norte peruana. Entre los afios 200 y 500 d.C., en valles
como Lambayeque, Jequetepeque, Chicama y Moche, emergié dentro de la sociedad Gallinazo un nuevo
segmento social favorecido por el éxito de una agricultura en expansioén. Este grupo, que devendria en la élite
Mochica, fue paulatinamente transformando todas las manifestaciones de la sociedad. La transicion fue un
periodo de gran creatividad, donde la necesidad de legitimar las nuevas relaciones econémicas desiguales y la
existencia de un grupo privilegiado requirié el desarrollo de una superestructura ideolégica revolucionaria.
Esta se expreso en una arquitectura monumental para nuevos rituales y en una produccién de bienes muebles
(ceramica, metalurgia, textiles) de una calidad y destreza artistica sin precedentes. Estos objetos y edificios sirvieron
para diferenciar materialmente a las elites Mochicas del comun de la poblacion, que mantenia una filiacion
cultural y practicas cotidianas mas vinculadas a la tradicion Gallinazo. Asi, el surgimiento Mochica no fue una
invasion o reemplazo, sino una compleja evolucidn y estratificacion interna, donde grupos Gallinazo fueron
consolidados bajo el liderazgo de las nuevas elites.

La estructura social Mochica reflejaba esta profunda desigualdad y se organizaba en tres estratos claramente
diferenciados, como lo demuestran los contextos domésticos, las representaciones iconograficas y, sobre todo, los
tratamientos funerarios. En la cuspide se encontraba la elite gobernante, compuesta por hombres, mujeres y nifios
de linajes reales. Sus tumbas, de camara y ubicadas en plataformas funerarias, eran complejos rituales que incluian
multiples acompanantes sacrificados y un ajuar de excepcional riqueza: finos objetos de metal, ceramica ritual,
piedras semipreciosas y una parafernalia especifica (cetros, coronas, vestimentas elaboradas) que les permitiria
seguir desempenando sus roles ceremoniales en el mas alla. Ejemplos emblematicos son las tumbas de los
Sefiores de Sipan y de las Sacerdotisas de San José de Moro. Estas ultimas sugieren, ademas, que ciertas
funciones religiosas de alto rango eran hereditarias y estaban reservadas a mujeres de linajes especificos. Las
residencias de la elite eran espaciosas estructuras de adobe, conectadas a los complejos templarios. En el
arte, los miembros de la elite eran representados de manera inconfundible, asumiendo roles de comando militar,
como receptores de tributo o encarnando deidades en narrativas miticas, siempre ataviados con indumentaria y
ornamentos extremadamente elaborados.

El segmento intermedio y mas numeroso era el de los comuneros. Sus entierros, ya sea en camaras-nicho en el
sur o en tumbas de bota en el norte, muestran una alta variabilidad. Aunque podian incluir varias vasijas de ceramica,
a veces con iconografia compleja, el acceso a objetos de metal era limitado. Este estrato parece haber tenido
acceso a las narrativas ceremoniales (representadas en la ceramica que poseian), pero no habria desempeiado
roles protagoénicos en ellas. Sus entierros frecuentemente incluian conjuntos de herramientas vinculadas a
especializaciones artesanales, como husos y agujas en mujeres (textileria) o herramientas de metalurgia en
hombres, lo que sugiere que su identidad funcional y laboral era un elemento central de su estatus social. Sus
viviendas eran considerablemente mas modestas y pequenas que las de la elite.



En la base de la piramide social se encontraban los sectores demunidos, los menos comprendidos por la
arqueologia. Su tratamiento funerario era radicalmente distinto y denotaba exclusion. En sitios como San José de
Moro, sus cuerpos —especialmente de mujeres y nifios— eran depositados de manera sumaria en hoyos, sin
orientacion ritual clara, a menudo asociados a areas de produccion de chicha y con escasos o nulos bienes
asociados. La alta frecuencia de entierros infantiles en estos contextos sugiere que los nifios no heredaban
automaticamente el estatus de sus padres y podian ser tratados como demunidos. En Pacatnamu, se hallé un
cementerio de baja jerarquia con entierros mas organizados pero donde los bienes asociados eran muy escasos y las
vestimentas aparecian remendadas y usadas hasta los harapos. Las viviendas de este sector, estudiadas en
Galindo, eran estructuras estrechas de piedra, ubicadas en laderas con acceso limitado a recursos y a veces
separadas por muros; se ha argumentado que podrian haber funcionado mas como refugios defensivos para la
comunidad en tiempos de conflicto. La evidencia material sugiere que los demunidos mantuvieron una conexién
mas fuerte con la tradicion cotidiana Gallinazo, lo que los diferenciaba culturalmente de la ideologia de elite
Mochica que impregnaba a los otros estratos.

Esta sociedad, marcada por brechas sociales tan profundas y exclusiones, fue inherentemente conflictiva. Los
estudios sefialan que el periodo Moche Tardio fue una época de crisis social, con indicadores de
enfrentamientos, revueltas y la quema deliberada de simbolos de la elite. Aunque factores externos como
eventos climaticos de El Nifio pudieron agravar las tensiones al provocar crisis de subsistencia, la estructura social
misma generaba friccion constante. Buena parte del esfuerzo ideolégico Mochica, por tanto, estuvo
precisamente dirigido a legitimar estas diferencias y los roles sociales establecidos, que asignaban "mucho a
pocos y poco a muchos".

La ideologia, entonces, no fue un mero reflejo del poder, sino su fuente mas perdurable y activa. Los Mochicas
invirtieron mas recursos en la construccion y mantenimiento de templos que en cualquier otra infraestructura. En
estos espacios sagrados se realizaban rituales que consumian cuantiosos bienes y que transformaban la realidad
social: la guerra se convertia en batalla ceremonial y la imposicién de tributo en una contribucién al bienestar
colectivo. La produccidon de artefactos rituales fue una actividad econdémica y tecnolégica de primer orden, que
impulsé avances técnicos y redes comerciales. Fundamentalmente, la elite misma se transformaba en la
encarnacion material del sistema ideoldgico durante las performances rituales, personalizando deidades y seres
sobrenaturales. De este modo, su autoridad se presentaba no como una imposicion arbitraria, sino como un orden
natural y divino.

Las otras fuentes de poder se articularon en torno a este nucleo ideolégico. El poder militar fue crucial para
enfrentar amenazas externas o para conquistar vecinos débiles, pero la evidencia sugiere que la guerra fue
ritualizada e integrada al sistema de creencias. El poder econémico, basado en el planeamiento y control de
los recursos (especialmente el agua para la agricultura de riego), era decisivo en tiempos de crisis ecoldgica. Y el
poder politico se ejercia a través de interacciones y alianzas entre las elites de los distintos valles, donde los
matrimonios entre casas reales podian ser mas efectivos que la fuerza militar. Sin embargo, cuando las
circunstancias cambiaron drasticamente —posiblemente por una seguidilla de eventos climaticos
devastadores combinados con crisis sociales internas—, las estrategias de legitimacion y control que habian
funcionado durante siglos colapsaron. La falla en calcular adecuadamente las nuevas capacidades y amenazas,
sumada a estos factores externos inesperados, condujo al ocaso del poder Mochica. En ultima instancia, el estudio
de esta sociedad revela que su longevidad y éxito no residieron en la pura coercion, sino en la capacidad de sus
élites para tejer una compleja red de poder donde la ideologia, materializada en cada templo, cada ritual y
cada objeto suntuario, fue el hilo maestro que sostuvo, durante siglos, un orden profundamente desigual.

Silverman y A Proulx - The Nasca
A continuacion se analiza la organizacion econdmica y la estructura social de la cultura Nasca desde el marco tedrico
de la economia politica, examinando si existié un control por parte de las elites sobre la produccién y distribucion de
bienes suntuarios, como la ceramica y la orfebreria, como mecanismo de legitimacién y reproduccién del poder. A
diferencia de lo observado en otras sociedades andinas coetaneas como los Mochica, los Sican o los Chimd, la
sociedad Nasca no desarrollé una economia politica clasica donde una élite claramente definida monopolizara
y controlara la producciéon de bienes simbdlicos para afianzar su estatus y ejercer un poder exclusivo.



El andlisis parte de los conceptos tedricos sobre la especializacion artesanal y el control de la produccion como
indicadores de complejidad social y desigualdad. En sociedades jerarquicas, las elites suelen intervenir y
controlar la produccion de bienes suntuarios o de prestigio, ya que estos objetos, al estar cargados de
iconografia y simbolismo, son esenciales para su propia reproduccion social y la legitimacion de su autoridad. Este
control se manifiesta arqueolégicamente en la concentraciéon de talleres especializados cerca de los centros de
poder, en la estandarizacion de los productos y en una distribucion restrictiva de los bienes mas finos.

Sin embargo, al aplicar estos criterios al caso Nasca, la evidencia arqueoldgica disponible pinta un panorama distinto.
En primer lugar, no se ha identificado con seguridad una especializaciéon artesanal a tiempo completo en la
produccién de ceramica, que es el bien cultural mas emblematico de esta sociedad. A pesar de que en la fase
Nasca 3 (aproximadamente 200-400 d.C.) hubo un incremento notable en la produccion y consumo de ceramica,
probablemente vinculado al climax del culto religioso en el gran centro ceremonial de Cahuachi, los indicadores
arqueologicos de una produccion centralizada y controlada —como desechos de produccion concentrados, uso de
moldes o una morfologia excesivamente estandarizada— no son concluyentes. Por el contrario, la distribuciéon de la
ceramica fina Nasca, incluyendo las complejas vasijas con iconografia simbdlica y hasta instrumentos musicales
como las flautas de Pan, es amplia y practicamente irrestricta. Se encuentra en contextos domésticos, en
enterramientos comunes y en centros ceremoniales, lo que sugiere que todos los segmentos de la sociedad
tenian un acceso mas o menos equitativo a estos bienes y, por ende, a la informacién ideolégica que
contenian.

Este patron de distribucion contrasta fuertemente con el de las sociedades de la costa norte, donde la
ceramica y los objetos de metal de elite estaban claramente restringidos a contextos funerarios y domésticos
de la aristocracia. La iconografia Nasca, aunque compleja y probablemente vinculada a un culto religioso
compartido, no parece haber funcionado como un simbolo de estatus social excluyente en el mismo sentido. La
llamada "tableta Tello", que representa una escena de peregrinacion familiar hacia un sitio de culto, apuntala la idea
de que la produccion y el uso de estos bienes podrian haber estado mas descentralizados, quizas a nivel de unidades
domeésticas o de artesanos talentosos dentro de la comunidad, y no bajo el férreo control de un gremio al servicio del
poder.

El surgimiento de figuras de elite en la sociedad Nasca es reconocible, pero de manera mas tardia y sutil. Es
recién en la fase Nasca 5 (alrededor del 500 d.C.) cuando se hace mas evidente en el registro arqueoldgico,
principalmente a través de los llamados "vasos retrato" y de entierros cada vez mas complejos y elaborados,
como los hallados en el sitio de La Mufa. Estos indicios sefalan una creciente diferenciacion social. No obstante,
este proceso no parece haber estado acompanado por el control econdmico caracteristico de otras
sociedades estatales andinas. La orfebreria y el uso de materiales exéticos como el Spondylus y el oro son
extremadamente escasos en el conjunto de la sociedad Nasca, y los pocos objetos metalicos recuperados
parecen haber tenido una funciéon mas ritual que de ostentacién de estatus. Por lo tanto, no hubo una base material
significativa para que una elite monopolizara y utilizara estos bienes suntuarios como herramientas de
"materializacion ideoldgica", es decir, para hacer tangible y legitimar su poder de manera exclusiva.

La sociedad Nasca, al menos durante su apogeo en el Periodo Intermedio Temprano, operd con una légica diferente.
La economia politica, entendida como el sistema mediante el cual las elites movilizan y controlan bienes y
servicios para su beneficio exclusivo, no es claramente identificable. En su lugar, se observa una sociedad
donde los bienes simbdlicamente mas potentes —la ceramica iconografica— circularon ampliamente,
integrando a la comunidad en torno a un culto religioso comun centrado en lugares como Cahuachi. El poder y
el prestigio, que en los Andes a menudo se expresan a través del control del trabajo y la produccién, no
parecen haberse canalizado aqui hacia la creacion de una esfera econémica elitista y excluyente. La
desigualdad social, aunque presente y en aumento hacia fases tardias, no se consolidé mediante el monopolio
econdmico sobre los bienes de prestigio. Asi, el caso Nasca presenta un modelo alternativo de complejidad social en
los Andes prehispanicos, donde la integracion ritual y el acceso comunitario a los simbolos culturales pudieron haber
sido tan o mas importantes que la acumulacién y el despliegue exclusivista de riqueza por parte de una elite
emergente.



Santillana - Economia prehispanica en el area andina

La economia prehispanica en el area andina, durante el vasto periodo que abarca desde el afio 200 antes de Cristo
hasta 1476 después de Cristo, constituye un complejo entramado de relaciones entre las sociedades humanas, su
entorno natural y su universo simbdlico. Su desarrollo no puede comprenderse sin considerar dos fuerzas
fundamentales y entrelazadas: el medio ambiente, sujeto a fendmenos climaticos ciclicos y severos, y una
cosmovision profundamente religiosa que impregnaba toda actividad material. Este sistema econdémico, ajeno a
los conceptos de mercado y moneda tal como los entiende la tradicidn occidental, se organizaba en torno a la
producciéon de bienes de subsistencia y, de manera muy destacada, de bienes de prestigio y rituales,
destinados a cimentar el poder politico, expresar identidades y negociar con lo divino. Es crucial reconocer los
limites de nuestro conocimiento: aspectos como los sistemas de medicidn, la instrumentacién astronémica aplicada a
la agricultura, o el funcionamiento detallado del transporte y almacenamiento a gran escala, permanecen como areas
de investigacion por culminar.

La naturaleza andina, ya de por si dificil, se veia periédicamente alterada por el Fenémeno de El Nifo (Enso).
Este evento, de manifestacion ciclica, provocaba un aumento drastico de la temperatura del mar, devastando la vida
marina y alterando por completo los patrones de lluvia. En la costa, podian generarse lluvias torrenciales que
arrasaban asentamientos y campos de cultivo, mientras que en las tierras altas los efectos podian traducirse en
sequias prolongadas o inundaciones igualmente catastréficas. Estas oscilaciones climaticas forzaban migraciones
poblacionales, desestabilizaban las sociedades y ponian a prueba la resiliencia de sus sistemas productivos. La
adaptacion a esta incertidumbre ambiental fue, por tanto, un motor constante de innovacién tecnoldgica
proactiva. Las sociedades no solo reaccionaban a las crises, sino que desarrollaron sofisticadas obras de ingenieria
para domesticar sus entornos especificos: los puquios o galerias filtrantes de Nazca para captar agua en el desierto,
los camellones o campos elevados de Tiwanaku para mitigar las heladas en el altiplano, y las chacras hundidas en la
costa son ejemplos de esta adaptacion creadora. El colapso de algunas de estas sociedades, como Tiwanaku
hacia el 1100 d.C., ilustra el lado mas dramatico de esta relacién: una megasequia prolongada no solo provoco el
abandono de la agricultura intensiva, sino una reestructuracién econémica total, con un desplazamiento poblacional
hacia zonas de pastoreo, un incremento masivo de la ganaderia de camélidos y la fragmentacion politica en reinos
altiplanicos en constante conflicto por los recursos restantes.

Paralelamente, la percepcion que estas sociedades tenian del mundo era de caracter religioso. El paisaje no era un
simple contenedor de recursos, sino un espacio sagrado poblado por divinidades. Las montafas (apus), las
fuentes de agua y la propia tierra eran entidades vivas, generadoras de sustento, a las que habia que propiciar
mediante el trabajo y, sobre todo, el rito. Esta concepcién explica que una parte sustancial de la produccion
econdmica, ya fuera agricola, ganadera o artesanal, tuviera como destino final la esfera ceremonial. Las
ceremonias politicas, sociales y religiosas eran el ambito donde se consumian los excedentes, se invocaba la
fertilidad de los campos y el ganado, y se reafirmaba el orden césmico y social. El trabajo, en este sentido, era un
acto ritual, v los bienes producidos. especialmente los mas finos, eran vehiculos de significado sagrado y
poder politico.

Este sistema econdémico funcionaba a través de dos circuitos entrelazados pero distintos: una economia
doméstica de autosubsistencia, gestionada por las unidades familiares, y una economia politica dirigida por
las elites y los Estados, orientada a la produccion y distribucion de bienes de prestigio. La division social del
trabajo era compleja y marcaba estatus. Junto a la masa de agricultores y pastores, existian estamentos
especializados de ceramistas, tejedores, metalurgistas, constructores, talladores de hueso y madera, pintores,
mercaderes y caravaneros, ademas de la gente de servicio que atendia los palacios. El consumo diferenciado es un
fiel reflejo de esta estratificacidon. Estudios arqueoldgicos, como los realizados en asentamientos huanca, muestran
que la elite tenia acceso a una dieta significativamente mas rica en proteinas (carne de camélido y cérvido), mayor
cantidad de maiz, y bienes suntuarios como aji, coca y tabaco, importados de zonas tropicales. El comun, en cambio,
basaba su dieta en tubérculos, gramineas y una menor proporcion de carne, a menudo de perro. Esta desigualdad en
el acceso a los recursos era una manifestacion material de las jerarquias de poder.

Dos actividades econémicas fundamentales, la agricultura y la ganaderia, estababan orientadas a la producciéon de
bienes preferidos y de prestigio. En la agricultura, el cultivo del maiz ocupaba un lugar central. Su importancia iba



mas alla de la nutricion; el maiz era la materia prima para la produccién de chicha o agha, una bebida fermentada
que se consumia diariamente pero que alcanzaba su maxima relevancia en todo evento ceremonial, desde
festines comunales hasta rituales estatales. El cultivo del algodén en la costa permitia obtener la fibra para la
textileria, otra actividad econdmica de primer orden. En la ganaderia, los camélidos andinos —principalmente la
llama y la alpaca— proveian lana, carne, abono y fuerza de carga. La llama, ademas, era un animal de sacrificio
en rituales y el medio de transporte esencial para las caravanas que articulaban el intercambio a larga distancia.

La textileria representa uno de los logros culturales y tecnoldgicos mas espléndidos de los Andes prehispanicos.
Impulsada por el interés de las elites y los Estados, la produccion textil alcanzé niveles extraordinarios de
especializacion, organizada a menudo en cadenas operativas integradas. Por ejemplo, en centros como Pampa
Grande (Chimu) o los talleres estatales, el proceso involucraba desde la cosecha del algodén o la esquila, el
transporte, el procesamiento de la fibra (desmotado, hilado, tefido), hasta el tejido propiamente dicho en talleres
dispersos o centralizados, y la distribucion final del producto. No se trataba solo de una necesidad basica de
vestimenta; los tejidos eran el soporte privilegiado para comunicar complejos mensajes ideoldgicos y
religiosos. Su produccion formaba parte tanto de la economia doméstica familiar como de la economia
politica de las instituciones estatales. Los tejidos acomparaban a los individuos a lo largo de su vida y, de manera
muy significativa, en su muerte, como lo demuestran los numerosos fardos funerarios encontrados en tumbas de
todas las condiciones sociales. La finura de las fibras, la complejidad de las técnicas (como el brocado, la doble tela,
la gasa o el tefiido en reserva), la riqueza de los tintes y la variedad estilistica convierten a los textiles en objetos
de un valor simbdlico y politico incalculable.

La metalurgia andina, por su parte, siguié una trayectoria particular. Segun varios investigadores, no se desarrollo
con el objetivo principal de producir herramientas utilitarias para la labranza, la construcciéon o la guerra,
aunque existieron en menor medida y hay debates, como el caso de algunos instrumentos en Vicus. Su orientacion
fue, sobre todo, ritual y ornamental. Desde periodos tempranos se trabajé el oro, la plata, el cobre y el estafio,
desarrollandose aleaciones como el cobre arsenical y, posteriormente, el bronce. Los centros de innovaciéon se
ubicaron en la costa norte y la sierra sur. La produccion de objetos metalicos —como mascaras, pectorales,
orejeras, narigueras, cuchillos ceremoniales (tumi) y vasos— estaba restringida a talleres especializados, a
menudo supervisados por el Estado, y se destinaba a senalar el rango, el estatus y a participar en el amplio
universo del ritual. La tecnologia implicaba técnicas sofisticadas como la cera perdida, el repujado, el martillado y la
soldadura.

La circulacién de estos y otros bienes se realizaba a través de mecanismos diversos y evolutivos, siempre al margen
de una economia de mercado con moneda generalizada. El valor de los objetos residia en si mismos, en su
material, su manufactura y su significado simbdlico. En la region altoandina, el trueque era comun para el
acceso a recursos de subsistencia, y en muchas zonas funcionaba el control vertical de un maximo de pisos
ecoldgicos. Sin embargo, es importante matizar que este modelo, bien evidenciado para la sierra centro-sur, no era
universal. En la costa, el acceso a recursos distantes (como el spondylus de Ecuador) dependia
fundamentalmente del comercio a larga distancia gestionado por mercaderes especializados. Incluso en
Estados expansivos como Tiwanaku, el acceso a la coca y el maiz de los valles se lograba mediante colonias
agricolas estatales, no a través de enclaves de cada comunidad.

Esta dinamica de intercambio evoluciond notablemente. En el Periodo Intermedio Temprano, predominaban las
redes de intercambio de bienes de prestigio entre elites regionales. Durante el Horizonte Medio, los Estados
panandinos (Wari, Tiwanaku) institucionalizaron y controlaron el flujo de bienes a través de sus redes
administrativas y colonias, en una suerte de intercambio administrado. Finalmente, en el Periodo Intermedio
Tardio, surgieron sistemas mas especializados y complejos, como el puerto de mercado politicamente neutral
de Chincha, basado en una liga de mercaderes profesionales que usaban incluso objetos de cobre como
medio de cambio primitivo, o la red mercantil chimu que conectaba la costa norte con el altiplano.

1) El Periodo Intermedio Temprano (200 a.C. — 550 d.C.) se caracterizé por una relativa estabilidad ambiental que
permitio el florecimiento de culturas regionales con distintos niveles de complejidad.

%En la costa norte, la sociedad Moche alcanzé un notable desarrollo. Organizados en valles como los de Moche y
Chicama, los moche implementaron una agricultura intensiva basada en extensas redes de canales de riego



que permitian cultivar maiz, frijol, calabaza, aji y papa. Su sistema politico-religioso se articulaba en torno a
grandes centros monumentales como las Huacas del Sol y de la Luna, que eran a la vez nucleos de poder,
residencias de élite y complejos de talleres de produccién artesanal. La produccion especializada era intensa y
diversificada: ceramistas elaboraban vasijas de alta calidad técnica e iconografica en talleres como Cerro Mayal,
muchas veces usando moldes para una produccion masiva y estandarizada; tejedores trabajaban con algodon vy fibra
de camélidos bajo supervision; y metalurgistas producian objetos de oro, plata y cobre arsenical en talleres con
hornos y técnicas avanzadas como la aleacion. El comercio, realizado mediante caravanas de llamas manejadas
por comerciantes especializados, articulaba regiones distantes, trayendo al area moche bienes como el
spondylus desde aguas ecuatorianas, un objeto de gran valor ritual.

wEn la costa sur, la cultura Nazca se adapté a un entorno desértico mediante una ingeniosa tecnologia
hidraulica: el sistema de galerias filtrantes o puquios, que aprovechaba las aguas subterraneas para irrigar sus
campos. Su dieta era variada, incluyendo productos agricolas (maiz, mani, frijol), carne de camélidos y recursos
marinos. Pero su legado mas conocido son los geoglifos, enormes lineas y figuras trazadas en el desierto, que
representaban una obra publica monumental vinculada al poder estatal y a rituales probablemente
relacionados con el agua y la fertilidad. La produccion textil y ceramica nazca era de alta calidad, destacando
sus tejidos policromos y su ceramica finamente decorada con iconografia religiosa, que gradualmente desplazé a los
textiles como principal medio de transmision de simbolos sagrados. La metalurgia, aunque presente, tuvo un
desarrollo menor comparado con la costa norte.

2) El Horizonte Medio (550 — 900 d.C.) marcé un cambio de escala con la emergencia de los primeros Estados
panandinos: Wari y Tiwanaku.

El Estado Wari, con su capital en la cuenca de Ayacucho, fue una entidad de
caracter expansivo y militarista. Desarrollé6 una economia politica compleja
basada en la colonizacidén estratégica de nuevos territorios, la construccion
de una red de centros administrativos provinciales (como Pikillagta en el
Cuzco o Jincamogo en Ayacucho) y el control monopdlico de la produccién y
distribucion de recursos estratégicos, especialmente el maiz. Para ello,
instald colonias en valles irrigados de la sierra central y sur, donde 9 4 i
construyo terrazas agricolas y sistemas de riego, y desplazé mano de obra ifi fnaﬁuﬁgc?.y Al
para trabajar en chacras estatales maiceras. Wari también impulsé una x =0
produccién artesanal estandarizada y de alta calidad, particularmente en
ceramica, con centros especializados como Conchopata y Maymi, donde se
empleaban moldes multiples para una sola pieza y se controlaba la iconografia.
La produccion textil y metallrgica, evidenciada en objetos como los unkus
(camisas) y los tupus (prendedores) de metales preciosos, también fue
fomentada, sirviendo para el consumo de la elite, el ritual y la exportacion a las provincias.

Y Simultaneamente, en el altiplano del lago Titicaca, el Estado Tiwanaku se consoliddé como una potencia
teocratica. Su economia se asentaba en dos pilares tecnolégicos adaptados al entorno de altura: los campos
elevados o camellones, un sistema de plataformas de cultivo separadas por canales que mitigaban las heladas,
reciclaban nutrientes y permitian una agricultura intensiva; y una ganaderia especializada de llamas y alpacas,
cuyos rebafios eran fuente de alimento, lana, transporte y estatus. Tiwanaku colonizé regiones alejadas, como los
valles de Moquegua en la costa sur y zonas de Cochabamba al este, con el objetivo explicito de acceder a maiz y
coca, bienes de prestigio y ritual que no podian producirse en el frio altiplano. Estas colonias, como Omo en
Moquegua, funcionaban como enclaves productivos controlados, replicando la arquitectura ceremonial de la
capital y articulandose con ella a través de caravanas de llamas que transportaban bienes en ambas direcciones:
materias primas y productos locales hacia el altiplano, y ceramica fina, textiles iconograficos y objetos de
prestigio hacia las colonias. La vida en la metrépoli de Tiwanaku reflejaba una marcada estratificaciéon social.
Estudios en sectores como Akapana y Putuni muestran como el acceso a alimentos variados (diferentes proporciones
de tubérculos, quinua y maiz), a carne de camélido y a objetos suntuarios (vasijas, adornos de turquesa y oro), asi
como la participacién en rituales domésticos y publicos que incluian el uso de alucindgenos como la Anadenanthera



colubrina, diferenciaba claramente a la elite, que vivia en el ndcleo monumental, del resto de artesanos y poblacion
comun.

El colapso de Wari y Tiwanaku hacia el 900-1100 d.C. estuvo ligado a cambios climaticos severos, incluyendo
grandes sequias que hicieron insostenibles sus sistemas agricolas intensivos, provocando la dispersion
poblacional, el abandono de las ciudades y una fragmentacioén politica que dio paso al siguiente periodo.

3) El Periodo Intermedio Tardio (900 — 1476 d.C.) surgié de esta anomia generalizada. Con la mejora climatica
posterior al 1300 d.C., resurgieron una serie de entidades politicas regionales, desde curacazgos serranos hasta
Estados costeros complejos, en un panorama de gran heterogeneidad.

En la costa norte, dos culturas destacaron: Lambayeque (o Sican) y Chimda.
YLambayeque (9), en los valles de La Leche y Lambayeque, se caracterizd
por un desarrollo metalirgico excepcional, con una producciéon a gran
escala y altamente tecnificada de objetos de oro tumbaga y cobre arsenical
destinados casi exclusivamente al ritual funerario de sus élites, como lo
demuestran las ricas tumbas de los Sefiores de Sican en Batan Grande. Su
sociedad, aunque de escala menor, mostraba una compleja organizacion
productiva y una iconografia religiosa dominada por la figura del Dios
Sican, ampliamente distribuida incluso en ceramica de regiones lejanas.

wEIl Estado Chimu (1), surgido en el valle de Moche, llegé a ser la entidad
politica mas compleja de los Andes centrales antes del Imperio Inca.
Mediante una expansiéon sostenida, llegé a dominar unos 1,000 km de
costa, desde Tumbes hasta cerca de Lima. Su economia se basaba en una
agricultura de riego altamente tecnificada, con obras maestras de
ingenieria hidraulica como el canal intervallle La Cumbre, de 84 km, que requeria un conocimiento topografico
avanzado. El Estado controlaba y patrocinaba talleres especializados organizados en parcialidades dentro de
su capital, Chanchan. Los metalurgistas (heredando la tradicion Lambayeque) trabajaban el oro, la plata, el
cobre y el bronce arsenical para producir objetos de lujo; los tejedores elaboraban principalmente con algoddn; y los
ceramistas producian vasijas para un intercambio horizontal controlado. Un activo comercio a larga distancia,
realizado por mercaderes especializados que posiblemente usaban hachas moneda de cobre, conectaba la
costa norte con Ecuador y el altiplano, circulando bienes como el mullu (spondylus). El sistema politico se
basaba en la herencia partida, donde cada gobernante, considerado divino tras su muerte, construia su propia
ciudadela-palacio-mausoleo en Chanchan, mantenido por su descendencia y las rentas de sus propiedades,
lo que generaba una expansion territorial continua en busca de nuevas tierras y recursos.

%En la costa central y sur, el panorama era diverso. En el valle de Chillén, la cultura Chancay (3) destaco por su
sofisticada produccidn textil, especialmente de gasas, y una alfareria de formas elegantes como los cuchimilcos.
Mas al sur, el Senorio de Chincha (4), en el valle del mismo nombre, desarrollé un modelo econémico singular. En
lugar de basar su poder en la expansion territorial militar, Chincha se erigi6 como un puerto de mercado
politicamente neutral, especializado en el intercambio a larga distancia. Sus mercaderes, que segun fuentes
etnohistéricas podian ser miles, manejaban una red que integraba mediante cabotaje y caravanas la costa
ecuatoriana, la peruana y el altiplano del Titicaca, transportando conchas spondylus, metales y otros bienes de
prestigio en un sistema que algunos estudiosos vinculan al modelo de comercio administrado de Karl Polanyi. Su
capital, La Centinela, era un centro ceremonial y de redistribucion cuyos caminos radiales facilitaban tanto el
peregrinaje como el transito de tratantes.

wEn las tierras altas, las sociedades se reorganizaron en unidades mas pequeias, a menudo enfrentadas y
asentadas en lugares altos y fortificados. En el valle del Mantaro, los huanca (5) del periodo Wanka Il vivian en
asentamientos como Hatunmarca y Tunanmarca, con una economia agropecuaria y una clara estratificacion
social donde la élite controlaba el acceso a bienes de prestigio y consolidaba su poder a través de festines y
alianzas simbolizadas por el intercambio de ceramica fina local. La posterior conquista inca (Wanka Ill) modifico



profundamente este equilibrio: redujo las prerrogativas de la elite local, incrementd la produccion agricola
(especialmente de maiz) para el Estado, construyé grandes almacenes estatales alejados de las comunidades e
introdujo nuevos simbolos de poder, como la ceramica estilo aribalo y la arquitectura rectangular con nichos
trapezoidales, que la elite local adoptd para distinguirse.

En el extremo sur, en la cuenca del Titicaca, el colapso de Tiwanaku dio paso a los Reinos Altiplanicos (8)
(lupagas, collas, pacajes). Estos grupos, enfrentados entre si por el control de pastizales y tierras escasas, se
asentaron en lugares elevados y fuertemente fortificados como el Pucara Juli. Su economia se reorientd
masivamente hacia la ganaderia de camélidos, aunque mantuvieron el control vertical de enclaves en valles mas
bajos de Arequipa, Moquegua y Cochabamba para acceder a productos agricolas y, crucialmente, a la coca. Su
riqueza y poder se media en rebanos, y su organizacion politica a menudo era dual, con dos jefes gobernando
en paralelo.

YcHacia el sur, en la regién del Cuzco, se desarrollé la cultura killke (7), precursora directa del Estado inca. Sus
poblados, no fortificados y situados en laderas bajas, practicaban una agricultura basada en el control vertical
basico y comenzaban a desarrollar los sistemas de terrazas que luego se perfeccionarian. La amplia dispersion
de su ceramica sugiere redes de intercambio reciproco en la region, tal vez anticipando la futura integracion imperial.

En sintesis, la economia prehispanica andina fue un sistema dinamico y profundamente interconectado con la
ecologia, la religion y la politica. Lejos de ser una mera actividad de subsistencia, la produccion econémica
—desde el maiz hasta los textiles y los objetos de oro— era un lenguaje a través del cual se expresaba el
poder, se negociaba con las fuerzas de la naturaleza y se construia comunidad. La ausencia de mercado y
moneda no supuso una limitacion, sino que fomento el desarrollo de sofisticados mecanismos de intercambio,
redistribucion y control vertical de recursos, que permitieron el florecimiento de civilizaciones monumentales
en uno de los entornos geograficos mas desafiantes del planeta. La division del trabajo, la especializacion
artesanal, las cadenas operativas controladas y el consumo diferenciado revelan una complejidad econémica que
sustentaba estructuras sociales altamente jerarquizadas. Este complejo y resiliente edificio econémico y cultural,
forjado a lo largo de casi dos milenios de adaptacion e innovacion, seria el sustrato fundamental sobre el cual, a
partir del siglo XV, el Imperio Inca construiria su propia y colosal maquinaria estatal.

UNIDAD NUEVE

Geoffrey Conrad y Arthur Demarest — La expansion imperial Inca

1. Contexto geografico y antecedentes historicos

El Imperio inca, conocido como Tahuantinsuyo (“Tierra de las Cuatro Partes”), se desarrollé en los Andes Centrales,
una region de contrastes geograficos extremos que abarcaba desde la arida costa del Pacifico hasta las elevadas
tierras altas del altiplano. Antes de la emergencia inca, esta area fue escenario de diversas civilizaciones preincaicas,
como Chavin, Moche, Nazca, Tiahuanaco y Chimu, que sentaron las bases culturales, econémicas y politicas sobre
las cuales los incas construirian su imperio.

La historia preincaica se caracterizé por ciclos de unificacion cultural (horizontes) y fragmentacion regional (periodos
intermedios). Durante el Periodo Intermedio Tardio (1000-1475 d. C.), tras el colapso de Tiahuanaco y la
desintegracion del Horizonte Medio, la region andina se dividié en numerosos seforios y reinos rivales, como los
chimues en la costa norte, y los collas y lupacas en el altiplano del Titicaca.

Tres tradiciones culturales panandinas prepararon el terreno para el imperio: 1) el culto a los antepasados, creencia
central de que los muertos intervenian activamente en el mundo de los vivos; 2) la nocién de huaca, o sacralidad
inherente a lugares, objetos o personas extraordinarias; y 3) la organizacién social y econémica basada en el ayllu y
los principios de reciprocidad y redistribucion.

2. Los incas preimperiales: sociedad y religion



Antes de su transformacién imperial, los incas eran una sociedad de cacicazgo basada en el ayllu. La unidad social
fundamental era este grupo de parentesco que poseia tierras comunales, las cuales se redistribuian periédicamente
entre las familias. Los miembros del ayllu tenian obligaciones reciprocas de trabajo mutuo y para con su jefe o curaca.
La autoridad politica era ejercida por sinchis, jefes guerreros cuyo poder provenia de su capacidad militar y astucia
politica, no de una sucesion hereditaria rigida. No eran monarcas divinos, sino primus inter pares en un mundo de
constantes escaramuzas y alianzas locales.

La religién en esta fase era fluida y polisémica. El pantedn superior consistia en un dios del cielo multifacético (cuyo
precursor era el "Dios de la Puerta de Tiahuanaco"), que podia manifestarse en diversos aspectos (creador, sol,
trueno) segun el contexto ritual. Este dios no era un pantedén de deidades separadas al modo europeo, sino un
conjunto divino cuyos aspectos se superponian y transformaban. Este culto se entretejia con el culto a los
antepasados y a las huacas, formando un todo inseparable donde los ancestros del ayllu eran sus huacas
protectoras.

3. La crisis de la transformacion

La crisis estallé en torno a 1438. Los chancas invadieron el territorio inca con la intencién de destruir a sus rivales.
Viracocha Inca ya era viejo y el final de su reinado estaba préoximo. Los chancas habian decidido desencadenar su
ataque en un momento de debilidad de la jefatura inca. Los chancas quebrantaron la resistencia inicial de los incas y
pusieron sitio a Cuzco. Viracocha huyd a las colinas de detras capital, llevando consigo a su hijo y sucesor Inca Urco.
El mando de defensa del Cuzco quedd en manos de otro de sus hijos, Cusi Inca Yupanqui.

Segun la historia oral inca, Cusi Inca Yupanqui tuvo una impresionante experiencia mientras esperaba el asalto final

de los chancas: vio, en suenos una cielo y visién, una figura sobrenatural de aspecto terrorifico. Con gran asombro de
Cusi Inca Yupanqui la aparicion se identificé como el dios del cielo se dirigidé carinosamente a él, llamandole «hijo
mio». Después procedié a tranquilizarlo, diciéndole que si observaba la religion verdadera estaba destinado a ser un
gran gobernante y a conquistar muchas naciones. Y después la figura desaparecio. Inspirado supuestamente por esta
visidn, y con la ayuda, mas tangible, aliados atraidos por sus ofertas de recompensas, Cusi Inca Yupanqui reagrupo a
los defensores del Cuzco, expulsé a los invasores chancas, y los derroté totalmente. A continuacion fue coronado
rey en lugar de su padre y de su hermano y adopté (o se le dio mas adelante) el nombre por el que se le conoce,
Pachacutec «cataclismo» o local, transformador del mundo». Tras consolidar el control inca de la zona acometio la
notable serie de conquistas que establecieron el imperio inca.

Lo que se desprende de las fuentes es lo siguiente: siendo ya anciano Viracocha Inca, su reino se encontraba no solo
hostigado desde el exterior, sino que también esta dividido por la proliferacion de facciones politicas internas.
Esta ultima situacion era perfectamente previsible en un reino con reglas sucesorias poco claras, probablemente a
causa de la innovacion, relativamente reciente, de la monarquia, en sustituciéon de los jefes sinchis. En los ultimos
tiempos preimperiales se suponia que el gobernante inca dejaba la corona al mas capaz de sus hijos, pero la
capacidad siempre es opinable, lo cual garantizaba virtualmente las disputas entre facciones.

Tras haber conseguido el control del estado inca, Pachacutec y sus seguidores iniciaron un gran programa de
reformas gubernamentales e ideoldgicas. Después de muiltiples reelaboraciones de la historia inca, tales reformas
llegaron a atribuirse al propio Pachacutec, y solieron tratarse como si éste hubiera inventado ex nihilo. No obstante,
hay buenas razones para pensar que se ha exagerado un tanto la inventiva personal de Pachacutec. En primer lugar,
la ascension de Pachacutec al poder representé el triunfo una faccion politica, y su influencia dio al estado inca no
s6lo un nuevo de rey, lo sino todo un conjunto de dirigentes. No cabe duda de que todas esas personas estaban
hondamente involucradas en el programa de reorganizacién nacional, pero al final la versién autorizada de la
historia inca englobé que habia sido un grupo de dirigentes en la gigantesca y unica figura de Pachacutec.

Mas aun: es dificil que las innovaciones que acompanaron al crecimiento del imperio inca surgieran de la nada. En
realidad, la mayoria de las reformas «consistié en la reorganizacion y proyeccion a mayor escala de técnicas
andinas antiguas y hondamente arraigadas». Dicho de otro modo, los cambios se produjeron al reelaborar el
material de que se disponia: elementos culturales tradicionales comunes a los incas y a muchos de sus
contemporaneos. Hubo, en particular, una reelaboracion de los elementos culturales tradicionales que habia de alterar
profundamente la sociedad inca. Esta innovacién era una modalidad del culto a los antepasados reales que ya hemos
visto prefigurado entre los chimues, la herencia partida.



Tras la muerte de un emperador inca (el Sapa Inca, o «Inca Unico»), el derecho a gobernar, a declarar guerras y a
imponer impuestos en el reino se transmitia a uno de sus hijos, que era su sucesor y heredero principal.

Los palacios del emperador difunto de Cuzco, los sirvientes, los bienes muebles y otras posesiones seguian
recibiendo el trato de propiedades suyas y eran confiadas a su panaca, una colectividad social que incluia a todos
sus descendientes por linea masculina (con excepcidn de su sucesor). Estos herederos secundarios no poseian
realmente los objetos antes citados, sino que la propiedad seguia perteneciendo al difunto rey.

El propdsito primordial de la panaca consistia en servir de corte al rey muerto, mantener su momia y perpetuar su
culto. Los miembros de la panaca cumplian con estos deberes por medio de una serie de rituales tan ajenos a la
mente europea que asombraron a los conquistadores.

“El Sefior muerto era embalsamado y envuelto en muchas ropas delgadas”. Era conservado como una momia
(malqui) y eran objeto de culto divino. Lo llevaban a las principales ceremonias del estado, hablaban con él, le pedian
ayuda en momentos de apuro, comian y bebian con él, y hasta lo llevaban a visitar a sus amigos. Se les ofrecia
comida, bebida, ofrendas, hojas de coca, sacrificios. Al gobernante inca del pasado no se lo consideraba “muerto” en
nuestro sentido del término, en absoluto, como podemos ver por el modo en que lo trataba su panaca. En resumen,
los panacas continuaban tratando a los reyes muertos como si aun siguieran con vida.

Esta “vida” ininterrumpida tenia una tremenda importancia, porque convirti6 a las momias reales en uno de los
objetos mas santos del reino inca.

El templo mas importante de la religién de estado inca, el de
Coricancha en el Cuzco, habia nichos en la pared donde
en ciertas festividades se exhibian los cuerpos de antiguos
gobernantes y los “idolos de Inti”, que eran, segun las
cronicas, estatuas, figuras o iconos que representaban a
Inti y se consideraban vivas y poderosas. Uno de los idolos
principales era del dios del sol como una figura humana,
hecha de oro. También, a un rey muerto cabia dirigirse con el
nombre de lllapa, que era también el nombre del dios trueno
o del tiempo, al que correspondian los fenémenos
meteoroldgicos que regulan la produccion agricola. De ahi
que se identificara a los reyes difuntos tanto como con el
patronazgo nacional (Int) como con las fuerzas
fertilizadoras de la naturaleza (el sol y el tiempo). Por esa razén, las momias eran huacas decisivas de las que
dependia la prosperidad del Estado inca.

Pachacutec reelabor6é dos elementos tradicionales de la cultura inca: el culto a los antepasados y la panaca. El
culto de las momias reales era una version grandiosa del culto a los antepasados habitual en los Andes. La herencia
partida era una consecuencia totalmente racional de la Iégica del culto a los antepasados. Como el culto de los
antepasados, con el que estaba estrechamente relacionado, la panaca era una institucién profundamente inmersa en
la cultura inca. Aunque la panaca fue anterior a Pachacutec, los dirigentes incas de su reinado modificaron el sistema
panaca. Reorganizaron las panacas ya existentes y crearon otras nuevas para varios reyes primitivos, probablemente
miticos. Y dotaron a los gobernantes pasados de riquezas para su sustento. El régimen de Pachacutec reconstruyo
el Cuzco y redistribuydé el area circundante; durante ese proceso otorgaron fincas a los reyes anteriores y las
confiaron a los correspondientes panacas.

La “invencion” de la herencia partida implicaba s6lo una manipulacién de las instituciones tradicionales. Las reformas
se limitaron a garantizar que, cuando a un dirigente inca le llegara el turno de ser venerado como antepasado, su
culto se mantendria por todo lo alto. Sin embargo, la herencia partida dejaba al emperador recién entronizado la
riqueza de sus privilegios, pero una gran pobreza de propiedades. Cada uno se veia obligado a adquirir sus propias
posesiones para vivir conforme a su rango.



¢ Cudles eran las fuentes de riqueza en el Tahuantinsuyo? La respuesta estd en la base econédmica del imperio, un
sistema de impuestos en trabajo. La ley inca exigia que cada contribuyente (varén adulto, fuerte y sano, cabeza de
familia) aportara anualmente cierta cantidad de horas de trabajo al estado. Los ciudadanos cumplian estas
obligaciones cultivando las tierras de propiedad estatal para el sostenimiento de las autoridades civiles y religiosas,
construyendo todos los proyectos como obras publicas y sirviendo en los ejércitos incas. Las prestaciones de
trabajo se regian por el principio andino de la reciprocidad. Los contribuyentes tenian que ser mantenidos y
hospedados por el beneficiario de su trabajo.

Estos impuestos en trabajo sostuvieron también a los gobernantes incas. A los ayllus locales se les exigia que
contribuyeran con cierta cantidad de tiempo de trabajo al servicio del emperador. La riqueza de un gobernante inca
pasaba por adquirir para si mismo tierras cultivables. Sin tierras, un emperador inca no podia ser “abierto y
generoso, la imagen cultural de un buen jefe”. Sin tierras el emperador no podia contar con un séquito: no podia
gobernar, y su culto no se mantendria después de su muerte.

Como las tierras cultivables eran la fuente maxima de riqueza de los gobernantes, nada tiene de asombroso que la
herencia partida les permitiera conservar sus propiedades privadas.

La innovacién de Pachacutec convirtié su reinado en un momento crucial: la aplicaciéon de la herencia partida a las
posesiones reales provocd un gran aumento en las demandas materiales del culto de los antepasados y ahora
cada emperador tenia que obtener sus propias propiedades, obligando a cada gobernante sucesivo a una
busqueda constante de nuevas tierras cultivables.

Expansion y consiguientes tensiones

El efecto mas evidente de la herencia partida consistia en reducir las disponibilidades de tierras y mano de obra del
Inca recientemente coronado. La distincidn entre las posesiones privadas del rey y las tierras de propiedad estatal
es significativa. Las tierras de propiedad estatal estaban reservadas permanentemente para respaldar los
proyectos del imperio, mientras que las propiedades personales de un gobernante solo estaban al servicio del
imperio mientras el rey vivia, y tras su muerte se confiarian a su panaca. Por ello,a medida que iban muriendo
reyes, cantidades cada vez mayores de tierras laborables quedaban inmovilizadas en manos de los muertos,
hurtandose asi a todas las sucesivas administraciones del imperio.

El culto de las momias reales demandaba asimismo recursos al estado, en forma de mano de obra. Las tierras de un
gobernante tenian que trabajarse con arreglo a un ciclo anual. Conforme fue creciendo el numero de reyes muertos y
de sus posesiones privadas, también crecié la cantidad de mano de obra consagrada a servir a los muertos.

De ahi que los derechos de los gobernantes muertos privaran al nuevo emperador del control de considerables
cantidades de tierra y mano de obra y lo enfrentaran con el problema de crear y cultivar sus propias propiedades
agricolas. Habia una soluciéon obvia al problema: podia conquistar nuevos territorios y explotar sus riquezas. Ya no
bastaba con la vieja pauta del pillaje y posterior retirada, puesto que los objetivos eran poseer tierras y controlar el
excedente de tiempo de trabajo. La herencia partida aparece como fuerza motriz del crecimiento del imperio
inca.

En principio, estas tensiones originadas por €l culto de los antepasados imperiales sdélo afectaron a reyes. Ellos no
podian dilatar su reino a menos que convenciera a sus subditos de que debian emprender la lucha. Un gobernante
s6lo podia alcanzar sus metas si convertia su problema en problema del imperio, si convencia a los ciudadanos
incas de que la conquista era para ellos tanto un deber como un derecho. El rey contaba con tres aliados en esta
tarea: la expansion militar era beneficiosa para el conjunto del estado. Mas importante aun que los beneficios
globales eran las recompensas, que motivaban a grupos sociales y a individuos concretos. Por ultimo, el crecimiento
del imperio inca estuvo acompanado por una incesante campana de propaganda implicita y explicita concebida
para enardecer a su audiencia con el fervor de la victoria.

Aunque las conquistas permitian al rey aduefarse de tierras, la expansién inicial del imperio también ofrecia
beneficios econdmicos para todo el pueblo. El crecimiento territorial sometia nuevas tierras de labranza al estado
inca, permitiendo a sus subditos obtener cosechas mayores y disponer de gran variedad de alimentos. La anexion de
nuevas provincias reforzaba la economia de subsistencia de los incas. El incremento de la produccion agricola
permitia que los incas paliaran los efectos de un mal afio agricola en su tierra natal.



Los panacas, que constituian la mas alta nobleza del Tahuantinsuyo, los “incas de sangre”, el grupo del cual salian
los funcionarios gubernamentales del imperio, tenia, al igual que el emperador, un enorme interés en expandir €l
imperio para mantener su poder, sus privilegios y su riqueza, para poder vivir con grandes lujos y comodidades.

El impulso de conquista se reforzaba de forma semejante a la baja nobleza y a los hombres del comun. Los guerreros
que sobresalian entre la nobleza podian aspirar a obsequios en forma de tierras, esposas adicionales, sirvientes,
rebafios o ropas finas, junto con oro, plata y otros bienes exdticos, simbolos de alta condicién social. Las proezas
guerreras constituian también el principal cauce de movilidad social en el Tahuantinsuyo. Los plebeyos que
sobresalian en este servicio eran recompensados ingresando en la nobleza subalterna, situado en el escalén mas
bajo, pero constituia un formidable paso adelante.

Por ultimo, las recompensas al valor individual perduraban en todas las capas sociales mucho después de la
muerte. Los incas creian que quienes habian luchado con valor ocuparian los principales puestos en el cielo.

La Maquina Expansionista: Dinamica y Motivaciones

e Para el Emperador: Era una imperiosa necesidad econdémica y religiosa derivada de la herencia partida.
Necesitaba tierras para cumplir con las obligaciones de reciprocidad hacia los trabajadores que las cultivaban y
asi generar su riqueza personal.

e Para el Estado y el Pueblo: La expansion diversificaba y aseguraba el abastecimiento mediante el control de
multiples zonas ecoldgicas (el "archipiélago vertical"), mitigando el riesgo de hambrunas. También canalizaba la
competencia interna hacia un enemigo exterior.

e Parala Nobleza (Panacas): Las panacas de gobernantes anteriores veian consolidados su poder y sus recursos.
Los miembros de las panacas actuales, como la élite administrativa y militar, obtenian cargos, privilegios y
tierras con cada nueva conquista.

e Para los Plebeyos: La guerra era la principal via de movilidad social. Un plebeyo destacado en combate podia
ascender a la baja nobleza (curaca provincial), obteniendo asi exencién de tributo y acceso a privilegios.
Ademas, la ideologia estatal prometia un lugar privilegiado en el mas alla a los valientes.

Una intensa campafia de propaganda recordaba continuamente a todos que su rey era un dios, que los intereses
del emperador eran los intereses de cada cual y que el bienestar de todos dependia de la prosperidad de los
gobernantes, del pasado y del presente. Ciertas ceremonias iban acompafadas de los cuerpos de los reyes
muertos, con sus descendientes cantando su divinidad y sus increibles hazanas. Los hijos de la nobleza inca seguian
en el Cuzco un programa de adiestramiento: salian de la escuela del Cuzco convertidos en guerreros con causa: la
del progreso del imperio inca y de sus gobernantes.

En resumen, un complicado sistema de beneficios, incentivos, recompensas vy justificaciones identificaba los deseos
del emperador con los intereses de sus subditos. El expansionismo militar iba a proporcionar riquezas a algunos y
seguridad econdémica para todos, ascensos politicos para los dirigentes del estado, movilidad social para los
plebeyos y un honroso mas alla para los méritos individuales. Ademas, al proporcionar los medios para cuidar
correctamente a los reyes, vivos y muertos, la conquista garantizaria al Tahuantinsuyo el favor del cielo. Las momias
reales le habian dado al pueblo inca una identidad nacional y también el sentido de su mision divina.

Esta nueva ideologia proporcioné a los incas una ventaja fundamental sobre sus vecinos. Pachacutec subyugo las
provincias que rodeaban el Cuzco, marchd con sus tropas hacia el norte del Titicaca y se apoderd de esa zona,
enormemente rica. Armados de celo religioso y de las riquezas del Collao, los ejércitos incas adquirieron una fuerza
arrolladora.

Cada emperador inca tratdé de ensanchar sus dominios —Pachacutec (1438-1971), Tupac Inca (1971-93) y Huayna
Cépac (1493-1525)-. En menos de un siglo el pequefio reino del altiplano que Pachacutec se habia hecho cargo se
convirtié en un imperio de mas de 4.300 kildbmetros de punta a punta.

Pero la nueva ideologia inca era un arma de dos filos: el culto de las momias estaba socavando su propia
destruccién. Al negar al emperador vivo la tierra y la mano de obra controlada por sus predecesores, los derechos de
propiedad de los muertos obligaron a los gobernantes incas a adoptar una politica de continuo crecimiento territorial.
La herencia partida resultaria el fallo fatal del imperio inca. El agresivo impulso militar tuvo éxito inicialmente en



un mundo como el andino, donde habia mucha competencia. Sin embargo, a largo plazo el culto de los antepasados
imperiales redundd en graves tensiones econdmicas, administrativas y militares que acabarian por destruir el
Tahuantinsuyo.

A pesar de sus ventajas iniciales, esta expansion constante pronto empezd a resultar fatigosa. Las campafnas
militares eran costosas, y el resto del imperio tenia que financiar la busqueda de tierras cultivables de su gobernante.
El ejército tenia que nutrirse de ciudadanos que cumplian sus obligaciones de contribuir con su trabajo, y habia que
mantneerlo con productos de las tierras de propiedad estatal. Las continuas guerras requerian grandes inversiones de
energia y recursos y mantenian alta la demanda de excedente de produccion.

La expansién del Tahuantinsuyo fue tan rapida que los incas agotaron, ya en el periodo de Tupac Inca, hijo de
Pachacutec, las tierras abiertas y civilizadas en el curso de las conquistas. Los emperadores empezaron a pensar en
la montana, las laderas orientales de los Andes, cubiertas con vegetacion, y las vastas selvas tropicales amazonicas.
Llevaron a cabo guerras para las que estaban mal preparados, y que también plante problemas administrativos. Por
ejemplo, las comunicaciones. El gobierno inca necesitaba informacién para tomar sus decisiones y dependia de la
comunicacion entre los distintos niveles de la jerarquia. La red de comunicaciones del Tahuantinsuyo contaba con un
sistema de carreteras, herencia de estados anteriores, y tenian unos corredores bien entrenados que llevaban los
mensajes oficiales a lo largo de los caminos, transmitiendo informacion de un lado a otro de la jerarquia
administrativa. Sin embargo, hasta un sistema de comunicaciones extraordinario como éste se veria desbordado
por el crecimiento destado del imperio. Las lineas de comunicacion se habian extendido demasiado, y un
emperador podia verse obligado a tomar decisiones urgentes sobre la base de una informaciéon que era
peligrosamente incompleta o estaba atrasada. El crecimiento territorial agravaba los peligros.

La expansion imperial llegd a englobar en los dominios incas una increible coleccion de distintos pueblos. Existian
mas de ochenta provincias, solamente en el Perd. Indudablemente, los problemas de comunicacién antes citados
fomentaron rebeliones provinciales de base étnica. Las politicas de traslados (mitmagkuna) y la extraccién de
tributo exacerbaban las identidades locales y el resentimiento, haciendo de la diversidad una fuente permanente de
inestabilidad.

La conquista no era el unico medio que disponian los gobernantes para conseguir tierras y mano de obra para las
nuevas posesiones reales. Habian estrategias alternativas, aunque también conducian a tensiones nuevas y mas
fuertes. Podian aumentar sus posesiones apropiandose de tierras cultivables ya existentes, arrebatandoselas a los
propietarios o aceptandolas como regalo. Murra sugiere ademas la hipdtesis de que algunas propiedades reales
provenian de una apropiacion de las tierras estatales. Otro modo de conseguir tierra de labranza consistia en planes
de mejora. El proyecto mas famoso del altiplano consistié en terrazas que permitian extender los cultivos hasta el
fondo del valle y por las laderas circundantes. Lo fundamental es que, con cada emperador muerto, mas tierras y
mano de obra quedaban congeladas para mantener el culto de sus momias. El emperador reinante disponia de una
base tributaria relativamente menor, forzandolo a depender de tierras marginales (que requerian costosas terrazas o
irrigacion) o a presionar mas a las provincias existentes, alimentando el descontento.

A su vez, los panacas de los reyes difuntos, con sus propias tierras, recursos y lealtades, operaban como "reinos
dentro del reino". Constituian facciones poderosas que podian conspirar contra el emperador vivo, especialmente si
este amenazaba sus intereses. La alta nobleza debia lealtad ultima a sus ancestros momificados.

Trayectoria final del Estado inca

A la muerte de Huayna Céapac (1525), probablemente por una epidemia, las tensiones estallaron en una guerra
dinastica entre sus hijos Huascar (en el Cuzco, hijo de la coya o esposa principal, por tanto legitimo) y Atahualpa (en
Quito, hijo de una princesa secundaria, pero al mando del ejército veterano del norte). Huascar, enfrentado a la crisis
fiscal y al poder de las panacas, cometid un error politico fatal: amenazé con abolir el culto a las momias reales
para liberar sus tierras y recursos. Esto aliend por completo a la nobleza (panacas), que vio atacados su poder, sus
privilegios y su deber sagrado. Los panacas conspiraron o se pasaron al bando de Atahualpa.

La guerra civil (1529-1532) fue brutal y fracturd el imperio. Aunque Atahualpa, con su ejército experimentado,
finalmente capturé y ejecuté a Huascar, el Tahuantinsuyo queddé militar y politicamente devastado, y las
lealtades étnicas se habian quebrado. En este preciso momento de maxima debilidad, Francisco Pizarro y su



pequeno grupo de esparfioles llegaron a Cajamarca. Atahualpa, subestimando la amenaza y quizas esperando usarlos
como aliados en la aun inestable situacidn politica, fue capturado en la emboscada de Cajamarca (16 de noviembre
de 1532). La conquista no fue solo un triunfo militar espafiol, sino el epilogo de un colapso interno incubado por las
contradicciones del sistema inca.

La expansion imperial inca fue un fendmeno corto (menos de un siglo) pero extraordinariamente dinamico. Su motor
fue la simbiosis entre ideologia y economia materializada en la herencia partida. Este mecanismo transformé el
antiguo culto a los antepasados en una poderosa fuerza expansionista, pero al mismo tiempo generd una légica
autodestructiva de necesidad perpetua de crecimiento, concentracion de recursos en manos de los muertos y
fragmentacion facciosa de la élite.

El imperio inca no fue destruido unicamente por la superioridad tecnolégica espafola. Fue derribado cuando las
tensiones estructurales de su propio sistema de éxito —los derechos de propiedad de los gobernantes difuntos y las
facciones que los custodiaban- alcanzaron un punto critico, explotando en una guerra civil que lo hizo vulnerable. En
una ironia tragica, los mismos ancestros divinos a quienes los incas dedicaron su imperio, se volvieron, a través de
las instituciones creadas para honrarlos, en la causa fundamental de su ruina.

Nathan Wachtel - La estructura del Estado Inca

1) Naturaleza del Tributo: Trabajo, no Moneda
La economia inca no conocia la moneda. El tributo no consistia en pagar con productos de las tierras del ayllu, sino

en entregar fuerza de trabajo. El tributario (hatun runa) era todo hombre casado o entre 25 y 50 afos. Los curacas
(autoridades locales) y artesanos especializados estaban exentos del trabajo manual.

2) Las Tres Formas del Tributo
El sistema se estructuraba en tres obligaciones principales:

e Trabajo colectivo en las tierras del Estado: Los miembros del ayllu cultivaban juntos las tierras del Incay del
Sol, asi como las de los curacas locales. Este trabajo tenia un caracter comunitario y casi ritual. La produccién se
almacenaba en graneros estatales o locales.

e Mita (servicio personal rotativo): El Estado reclutaba temporalmente tributarios para el ejército, la construccioén
de obras publicas (caminos, puentes, templos) o el servicio doméstico de los curacas. La comunidad cultivaba
las tierras de los mitayos ausentes. Durante el servicio, el Inca o el curaca los alimentaba y mantenia.

e Tributo textil: Cada familia debia tejer una cantidad de ropa para el Estado. Lo crucial es que el Inca proveia la
materia prima (lana o algododn); los tributarios solo aportaban el trabajo de manufactura. Los tejidos tenian un
valor econémico, ritual y simbdlico fundamental.

3) La Reciprocidad y la Doble Redistribucion
El tributo no era una extraccion unilateral, sino que se integraba en un sistema de reciprocidad:

e A cambio de trabajar las tierras del Inca, el campesino obtenia el derecho a usufructuar las tierras comunales
del ayllu.

e A cambio de tejer la lana del Estado, obtenia el derecho a usar los recursos del rebafio comunal.

e El Inca, como hijo del Sol, ofrecia proteccion divina, orden social y, crucialmente, redistribuia alimentos de
sus graneros en tiempos de escasez y mantenia a ancianos y enfermos.

Existia un doble circuito de redistribucion:
e Del ayllu al curaca y del curaca al Inca (centralizacién).
e Delnca al curacay del curaca al ayllu (redistribucién), creando una cadena de lealtades y dependencia.

4) El Caracter Local y la Inmovilidad
A pesar de la centralizacion, la mayor parte del tributo se consumia localmente. La mita y los productos de los

graneros estatales solian usarse en la misma provincia. Este sistema, aunque integraba al ayllu en una estructura
mayor, reforzaba su aislamiento e inmovilidad. La prohibicién de abandonar la comunidad sin permiso, las marcas



étnicas en la vestimenta y la propia organizacion del trabajo colectivo vinculaban al tributario de por vida a su ayllu
natal.

5) Los Yanas: ;Esclavitud o Servidumbre?
Un grupo social especial eran los yanas, servidores permanentes (no temporales como los mitayos) del Inca o de los

curacas. Su condicién era hereditaria. Realizaban tareas domésticas, administrativas, agricolas en tierras personales
del Inca o de pastoreo. Eran donados por las comunidades a los curacas como un lote de servidumbre perpetua.

Wachtel cuestiona si eran "esclavos". Su numero era reducido (menos del 1% segun datos de visitas) y su estatuto,
aunque de servidumbre hereditaria, diferia de la esclavitud mercantil. Su existencia, junto con los mitmagkuna
(colonos trasladados), mostraba los primeros signos de ruptura con el sistema basado puramente en la reciprocidad
dentro del ayllu, avanzando hacia relaciones de dependencia personal mas fijas.

Conclusiéon Central de Wachtel

El sistema tributario inca fue una extension a escala imperial de las obligaciones reciprocas del ayllu. No destruyd la
comunidad, sino que se apoderd de sus mecanismos de solidaridad para ponerlos al servicio del Estado. Fue un
sistema eficaz de centralizacién y redistribucion que, paraddjicamente, fortalecié el localismo y la inmovilidad social,
creando un imperio cohesionado desde arriba pero compuesto de células comunitarias muy cerradas y auténomas
en su base.

Juan Carlos Garavaglia y Juan Marchena - La circulacion de bienes y energia humana en el mundo andino
“El control vertical de un maximo de pisos ecoldgicos en la economia de las sociedades andinas” de John Murra
tenia como obijetivo principal mostrar como y a través de qué mecanismos circulaban en el espacio andino los bienes
y la energia humana. El hecho mas importante a destacar es la inexistencia (al menos en el area central andino) de un
sistema de mercados como el mesoamericano. Los bienes y energia circulaban, pero no a través de mercados,
sino gracias a un sistema de control vertical de varios pisos.

El grupo étnico de los chupaychu en el Peru actual, en la region del Alto Huallaga tenia su nucleo étnico (el lugar
donde se concentraba el mayor nimero de unidades domésticas y en donde se hallaba la residencia de las
autoridades étnicas) en la sierra a unos 3000 metros, y alli se encontraban los recursos mas importantes como los
tubérculos y las variedades de maiz. Los recursos de las alturas de la puna (camélidos, salinas) y de las tierras
cdlidas de las yungas (cocales, aji, algodén, madera), se obtenian mediante colonias asentadas alli de forma
permanente. Estas colonias podian ser étnicamente mixtas, ya que otros grupos ,cuyo nucleo étnico también se
encontraba en la sierra, buscaban también obtener de alli recursos.

La circulacion de los recursos se daba mediante formas de reciprocidad ligadas al parentesco: varias veces al
ano los colonos (mitimaes), bajaban de la puna o subian de la yunga e intercambiaban con sus parientes y aliados de
la sierra, entregando y recibiendo de estos recursos de su region. Este sistema funcionaba también para sefiorios
mas grandes, incluso para la futura organizacion estatal inca.

Los limites del modelo

En los margenes del espacio andino, este modelo encuentra limites estructurales. En Chincha, en la costa
peruana, existié un seforio importante con un fuerte sector de mercaderes que hacian viajes tanto al interior del
altiplano, hasta Cuzco, como por la costa hasta Esmeraldas, Portoviejo, y hacia el interior a Quito. Buscaban
principalmente una concha marina (mullu) que tenia importantes funciones rituales, pero también esmeraldas,
collares de conchas y joyas. Gracias a estos mercaderes, los contactos entre las dos grandes areas de civilizacion
prehispanica pudieron ser regulares e incluso puede que asi se transportasen técnicas como la metalurgia hacia el
norte.

Ademas de esto en la costa, en el margen norte del area andina encontramos otros sistemas de mercados. En la
region de Pasto, al sur de la actual Colombia, los mercaderes (mindalaes) ocupaban un lugar privilegiado.
Intercambiaban todo tipo de productos y pudo ser un grupo de notables funciones politicas: con frecuencia sus
traficos se parecen mas a un sistema redistributivo fuertemente ligado al poder, que a una transaccion mercantil.

Por ultimo, en la regién de Otavalo y Quito también se observa mercados, el de Quito era muy importante e
intercambiaba productos de todos los pisos ecoldgicos con un sistema muy similar al mesoamericano.



Estos escenarios que se presentan en los margenes del mundo andino, tanto en la costa como en su frontera
norte, tienen una serie de elementos comunes que los aproximan a las forma de intercambio del mundo
mesoamericano y probablemente en las fronteras se hayan dado contactos mutuos. Todo indica que junto al
modelo central de archipiélago vertical de un maximo de pisos ecoldgicos, coexistieron variadas formas en
las que un sistema de mercados ocupdé un lugar determinante en las formas de circulacién de varios
productos.

Pero también en las sociedades andinas nos encontramos con el fendmeno de la circulacion de energia humana a
través del tributo. En el mundo andino las formas de tributacién fueron siempre en servicios, en mano de obra
para construccién de obras hidraulicas, etc. Pero el tributo en especie se reservaban para los grupos indigenas
periféricos considerados inferiores.

John Murra - El Tahuantinsuyo
Para los europeos la inmensa riqueza en metales preciosos que encontraron durante la conquista era sin precedentes
en la Europa de la época, e iba acompanada de la percepcién de un reino que se describia sin hambre ni pobreza,
adquiriendo asi una dimensién utdpica que resonaba con los ideales europeos del momento.

La expansion territorial del imperio, que abarcd partes de los actuales Ecuador, Peru, Bolivia, Chile y Argentina en
menos de un siglo, no fue un hecho aislado, sino que se benefici6 de una experiencia seforial andina
preexistente. Antes de los incas, sociedades como Wari, Chimu o Tiwanaku ya habian desarrollado
estructuras de poder complejas y multiétnicas. Los incas heredaron, ampliaron y perfeccionaron estas bases,
incluyendo una extensa red vial (el ghapaq fian) que en gran parte ya existia antes de su dominio.

El proceso de expansion no fue pacifico ni homogéneo. Hubo resistencia encontrada, particularmente en el
norte, donde etnias como los chachapoyas y los cafaris opusieron una férrea defensa durante décadas, infligiendo
derrotas a los ejércitos cuzquefios. Esta resistencia forzé a los incas a innovar en sus estrategias de control,
considerando no solo el traslado forzoso de poblaciones rebeldes , sino también la concesion de
responsabilidades privilegiadas a algunos de ellos, intentando convertirlos en la base de un ejército profesional.

Hay problemas inherentes a las cronicas coloniales, escritas después de la conquista y en un contexto politico hostil
al pasado indigena, especialmente durante el virreinato de Francisco de Toledo, cuyo régimen busco
sistematicamente deslegitimar el dominio inca, presentandolo como una usurpacion reciente.

Una de las caracteristicas fundamentales de la organizaciéon andina que los incas heredaron y sistematizaron fue
el "control vertical de un maximo de pisos ecologicos". Este patron consistia en que un grupo étnico, asentado en
un nucleo principal (por ejemplo, en la sierra), establecia colonias permanentes en distintos pisos ecoldgicos alejados
(como los valles tropicales o la costa) para acceder directamente a una diversidad de recursos (coca, madera, aji,
algodon, guano, etc.).

El imperio incorporé grupos étnicos de gran envergadura, como el reino lupaga del altiplano, el cual, con mas
de 20,000 unidades domésticas, mantenia colonias en ambas vertientes de los Andes. Esta capacidad de
movilizar y organizar una densa poblacion productiva, incluso en altitudes extremas por encima de los 3,800
metros, fue identificada por los europeos como la verdadera fuente de la riqueza andina, especialmente tras el
descubrimiento de las minas de Potosi.

La organizacién econdmica y politica del Tawantinsuyu era sofisticada. El estado incaico implementé proyectos a
gran escala, como la creacion de vastas plantaciones estatales de maiz en el valle de Cochabamba, cultivadas
por turnos (mit'a) por representantes de numerosos grupos étnicos del altiplano. Este maiz, un cultivo de mayor
prestigio y requerimiento que los tubérculos, estaba destinado principalmente a sostener al ejército y la
burocracia en campana. Este modelo de movilizacion laboral rotativa fue luego adoptado y transformado por los
coloniales espafoles en la infame mita minera de Potosi.

La evidencia arqueolégica de centros administrativos planificados, como Huanuco Pampa, revela la
infraestructura del imperio. Estos centros, ubicados a lo largo del camino real, contaban con miles de edificios,
depdsitos, templos y plazas. Sin embargo, los estudios indican que su poblaciéon era mayoritariamente temporal,
compuesta por sirvientes, artesanos y agricultores que cumplian turnos de servicio para el estado. Esto lleva a



cuestionar si estos asentamientos pueden considerarse "ciudades" en el sentido europeo del término, aunque su
escala y planificacion son impresionantes.

El Tawantinsuyu era un imperio dinamico y complejo, cuya fuerza radico en la habilidad para sintetizar, ampliar y
reorganizar tradiciones politicas, economicas y sociales andinas de larga data. Su éxito se basé en la
capacidad de integrar a docenas de etnias diversas en un sistema coherente, mediante una combinacion de
coercion, reciprocidad y una ingeniosa adaptacion al dificil entorno ecolégico de los Andes. El imperio inca
aparece asi no como una anomalia, sino como la culminaciéon de un proceso histérico profundamente andino.

Charles Mann - Qué dicen los nudos
Charles Mann desarrolla una exploracién profunda y matizada del sistema de contabilidad y registro inca conocido
como quipu, desafiando percepciones simplistas sobre su naturaleza y funcion. Lejos de ser un simple instrumento
de conteo primitivo, el quipu emerge en el texto como una tecnologia cognitiva sofisticada que constituyé la columna
vertebral administrativa del Tawantinsuyu, reflejando una organizacion social compleja y una concepcion del
conocimiento profundamente diferente a la occidental.

Mann explica que el quipu operaba mediante una gramatica material compleja compuesta por cordeles de algodén o
lana de distintos colores, con nudos cuya ubicacion, tipo y secuencia codificaban informacién. Los colores no eran
meramente decorativos, sino que funcionaban como cdédigos semanticos: un corddn rojo podia representar
guerreros, uno amarillo referirse al oro o al maiz, y combinaciones de colores y trenzados podian denotar territorios,
linajes o eventos histéricos especificos. Esta dimensién cromatica transformaba cada quipu en un documento rico en
capas de significado.

La creacién e interpretaciéon de los quipus estaba en manos de una clase especializada de funcionarios, los
quipucamayoc. Mann enfatiza que estos no eran meros contables, sino guardianes de la memoria estatal, formados
en escuelas especiales donde aprendian un corpus complejo de convenciones. Su habilidad era tanto mnemotécnica
como analitica, ya que el quipu no era un sistema autosuficiente, sino que operaba en simbidtica relacion con la
tradicion oral. Los quipucamayoc "leian" los nudos activando su memoria entrenada, traduciendo las estructuras
materiales en narrativas administrativas, histéricas o genealdgicas.

Uno de los andlisis mas reveladores de Mann es como el quipu estuvo intrinsecamente ligado a la eficiencia
burocratica del estado inca. A través de redes de chasquis, los quipus circulaban por el imperio transportando datos
censales, inventarios de almacenes estatales (gollgas), registros tributarios en trabajo (mita) y balances de produccién
agricola y textil. Este sistema nervioso informativo permitié un control centralizado de recursos a una escala
continental, posibilitando la planificacién logistica y la redistribucién que sustentaron el poder imperial.

El autor realiza una comparacién critica con la escritura alfabética, rechazando la idea de jerarquia tecnoldgica.
Argumenta que el quipu era un sistema de notacién igualmente valido y eficiente para los fines del estado inca.
Mientras la escritura fonética fija significados en un medio lineal, el quipu operaba como una base de datos
tridimensional y multisensorial, donde la relacion espacial de los nudos y la textura de los cordeles eran parte integral
del mensaje. Esto representaba una epistemologia alternativa, donde la informacién se estructuraba de manera
relacional y jerarquica mas que narrativa lineal.

Un aspecto crucial que desarrolla Mann es la pérdida catastréfica de conocimiento que supuso la desaparicion de la
capacidad de interpretacién de los quipus tras la conquista. Los espafoles, incapaces de descifrar el sistema, lo
consideraron irrelevante o demoniaco, destruyendo miles de ejemplares. Mann sefala que esta destruccion no fue
solo la pérdida de registros administrativos, sino la desaparicion de una forma completa de pensamiento histérico y
administrativo. Lo que sobrevive son solo fragmentos fisicos desconectados de sus significados, como libros cuyas
paginas han quedado en blanco.

Las investigaciones contemporaneas que Mann revisa (especialmente el trabajo pionero de Gary Urton) sugieren que
el quipu podia ir mas alla del registro numérico, codificando posibles informaciones cualitativas o narrativas. La
compleja combinacién de variables (posiciéon de nudos, tipo de nudo, direccién del trenzado, color, secuencia de



cuerdas) creaba un "alfabeto" binario de siete dimensiones con potencial combinatorio suficiente para registrar
informacion compleja, aunque su desciframiento completo sigue siendo uno de los grandes retos arqueoldgicos.

Finalmente, Mann reflexiona sobre la paradoja del quipu: fue una tecnologia tan eficiente para su contexto que resulté
intransferible a la imposicion colonial. Su especificidad cultural lo hizo vulnerable. Su estudio hoy revela no solo un
instrumento contable, sino una ventana a una racionalidad estatal alternativa, donde el control administrativo de un
vasto imperio se logré no mediante textos escritos, sino mediante hilos anudados que tejian niumeros, memoria y
poder en un sistema Unico en la historia humana.

UNIDAD DIEZ

Daniel Villar - La condicion de los indigenas americanos desde la perspectiva espanola

La invasion europea al continente americano a fines del siglo XV, encabezada por los enviados de la corona de
Castilla y Aragon, asi como la posterior instalacién colonial, requirieron la elaboracion de una justificacion que
legitimara la empresa. Los recién llegados carecian de titulos previos que validaran su accién, lo que generé una
contradiccion inherente a la nocion de "descubrimiento”: afirmar que estas tierras eran desconocidas implicaba
admitir la ausencia de relaciones politicas previas que pudieran invocarse para justificar la invasion.
Inmediatamente después del primer viaje de Coldn, los Reyes Catdlicos recurrieron al papa Alejandro VI,
solicitando un pronunciamiento sobre su derecho a conquistar y colonizar las tierras descubiertas. Tras
intensas gestiones diplomaticas, el pontifice emitié en 1493 cuatro bulas sucesivas que otorgaban a los reyes la
soberania sobre las tierras atlanticas no ocupadas por otro principe cristiano, con el propédsito explicito de
evangelizar a sus poblaciones.

Sin embargo, los monarcas buscaban algo mas que una autorizacion para la evangelizacién. Aprovecharon el
contenido de dos de esas bulas, Eximie devotionis y Dudum siguidem, para equiparar sus derechos con los
previamente concedidos a la corona de Portugal en Africa. El papa Nicolds V habia otorgado en 1455 al rey
Alfonso V de Portugal el derecho a reducir a la esclavitud perpetua a los habitantes paganos de los territorios
africanos. Las bulas dirigidas a Castilla y Aragdn incluian gracias, privilegios y facultades equivalentes, lo que
fue interpretado por la diplomacia castellano-aragonesa como una autorizacion implicita para esclavizar a los
habitantes de las tierras recién descubiertas, considerados paganos y, por tanto, susceptibles de ser
reducidos a tal condicidn. Esta interpretacion se apoyaba en una tradicion que veia al papa como Dominus orbis,
con autoridad temporal para resolver asuntos relativos a pueblos barbaros y no cristianos.

La clasificacion de los indigenas como "barbaros" y "paganos" no era meramente retdrica, sino que se
arraigaba en categorias filoséficas y teoldgicas de larga data. El término paganus, originalmente "hombre del
campo", habia evolucionado para designar a los no creyentes, asociandose con la rusticidad y la supuesta
incapacidad para acceder a lo inteligible. Para el siglo VI, barbarus se habia convertido en sinébnimo de paganus,
cargando con una connotacién de inferioridad cultural y espiritual que perduraria hasta el siglo XV.

La justificacion de la dominacién y la posible esclavitud de los indigenas recurrié a reinterpretaciones de la
filosofia clasica, particularmente de Aristételes. En su pensamiento se distinguian dos tipos de esclavitud: la
civil y la natural. La esclavitud civil era una institucion juridica, resultado de deudas, delitos o captura en guerra
justa, que situaba al individuo en un estatus de dependencia legal. En cambio, la esclavitud natural se basaba en
una condicion inherente a ciertos individuos o pueblos. Aristételes argumentaba que existian hombres cuya
naturaleza los destinaba a ser gobernados, pues su intelecto era incapaz de dominar las pasiones. Estos
"esclavos por naturaleza" no podian autogobernarse, pero si eran capaces de reconocer y seguir la razéon cuando
esta les era impartida por un amo. En la jerarquia natural, se situaban cerca de los animales, diferenciandose solo por
su capacidad de "aprehender" la razén, no de ejercerla plenamente. Esta categoria se asociaba también con mujeres
y nifos, considerados "hombres incompletos".

La aplicacién de esta teoria al caso americano no fue inmediata ni uniforme. La informacion sobre las sociedades
indigenas llegaba a la metrépoli de forma gradual y fragmentada, obligando a ajustes constantes en la
evaluacion. Ademas, la corona debia atender muiiltiples frentes: la competencia con Portugal por los nuevos
territorios, las delicadas gestiones diplomaticas ante el papado, la necesidad de transferir los costos y riesgos



de la exploraciéon a particulares sin perder control, y las respuestas estratégicas de las propias sociedades
nativas.

La teoria de la esclavitud natural fue presentada formalmente al rey Fernando en 1512, durante una junta en
Burgos convocada para discutir el uso legitimo de la fuerza de trabajo indigena. Alli, el licenciado Gil Gregorio
argumenté que los nativos, al ser barbaros dominados por sus pasiones, eran esclavos por naturaleza segun los
preceptos aristotélicos. Los comparé con "animales que hablan" y sostuvo que requerian ser gobernados con
firmeza, como un tirano guia a quienes no pueden guiarse a si mismos. Sin embargo, la esclavitud que proponia no
era la reduccidon a simple mercancia, sino una "servidumbre cualificada", como la que podria establecerse
bajo el sistema de encomienda, ya existente en la peninsula.

El rey, no del todo satisfecho, solicitd nuevas opiniones. El dominico Matias de Paz justificé la conquista y el trabajo
forzoso indigena como medio necesario para sufragar los costos de la evangelizacion. Por su parte, Juan Lépez de
Palacios Rubio, en su Libellus de 1513, ofrecié un argumento mas detallado. Basandose en relatos —a menudo
fantasiosos y distorsionados- sobre la vida doméstica y sexual de los indigenas antillanos, concluy6 que estos
estaban gobernados por sus pasiones, carecian de gobierno civil propio y, por tanto, eran esclavos naturales
que necesitaban un amo sabio que los guiara. Reconocia, no obstante, que al ser libres por naturaleza, poseian
ciertos derechos, distintos aunque inferiores a los de sus sefiores.

Este planteamiento abria interrogantes complejos: ¢Cual era la fuente de los derechos indigenas? Si sus
costumbres y fueros provenian de una fuente distinta al derecho europeo, ¢cudl debia prevalecer? ¢Perdian toda
validez frente al nuevo orden? Y si los indigenas ya tenian sus propios sefiores, ¢con qué argumento podian ser
sustituidos por sefores europeos?

Para establecer la relacion de vasallaje con estos "esclavos naturales" potenciales, Palacios Rubio ide6é un
procedimiento formal: el requerimiento. Este documento, que debia leerse a los indigenas antes de cualquier
accion hostil, les notificaba la donacién papal de sus tierras a los reyes de Castilla, les instaba a reconocer la
autoridad de la Iglesia y la corona, y a convertirse al cristianismo. Si aceptaban, se les recibiria como vasallos.
Si se negaban o dilataban la respuesta, se les haria la guerra justa, pudiendo ser muertos o capturados y
reducidos a esclavitud civil, perdiendo toda libertad y siendo tratados como propiedad.

En la practica, el requerimiento fue una farsa. Redactado en términos juridico-teolégicos incomprensibles para los
indigenas, a menudo les era leido en una lengua que no entendian o después de haber sido atacados y capturados.
La formalidad se cumplia para justificar legalmente la conquista y la esclavitud posterior. Aun asi, existen
registros de respuestas indigenas que, con una légica propia, desmontaban la pretensién europea. Cuando Martin
Fernandez de Enciso lo leyd a unos caciques del Cend, estos respondieron que el papa debia estar borracho para dar
lo que no era suyo, y el rey, loco por aceptarlo, afirmando que ellos eran sefiores de su tierra y no necesitaban de
otro.

A pesar de las criticas el requerimiento mantuvo su vigencia formal hasta la promulgacion de las Leyes
Nuevas de 1542, que comenzaron a regular y limitar la conquista, y no fue explicitamente abolido hasta las
Ordenanzas de 1573. Su existencia y aplicacion ilustran el esfuerzo intelectual y juridico por construir un
andamiaje legitimador para la empresa colonial, un entramado que combinaba argumentos papales,
reinterpretaciones filosoficas clasicas y ficciones legales, y que tropezé una y otra vez con la realidad de
sociedades diversas y con la resistencia, tanto pasiva como activa, de los pueblos indigenas.

Pedro Vives Azancot - Los conquistadores y la ruptura de los ecosistemas aborigenes
El proceso de conquista y colonizacién europea del continente americano representa un sistema integral de
degradacién que puede analizarse desde multiples dimensiones interdependientes. Lejos de ser un mero episodio
de expansion politica o religiosa, constituyé una profunda ruptura de los ecosistemas preexistentes,
entendiendo el término "ecosistema" en su sentido mas amplio, que abarca no solo el entorno natural, sino
también las estructuras sociales, demograficas, politicas, econémicas y culturales que las sociedades
indigenas habian desarrollado a lo largo de milenios.

Uno de los fendmenos mas devastadores, y sin duda el menos previsto, fue la depredacion biolégica ejercida de
manera involuntaria pero implacable. La llegada de los europeos significé la introduccién de un nuevo universo



bacteriano y viral en poblaciones que carecian por completo de defensas inmunoldgicas contra patégenos
como la viruela, el sarampion, la influenza, la peste y la fiebre tifoidea. Estas enfermedades infecciosas, comunes
en el Viejo Mundo, se transformaron en epidemias catastréficas en el Nuevo. A esto se sumaron zoonosis,
enfermedades transmitidas por animales domésticos que tampoco existian en América. El impacto
demografico fue apocaliptico. Las poblaciones, ya debilitadas por el estrés de la guerra, el trabajo forzado y la
desarticulaciéon psicolégica de su mundo, se vieron diezmadas en ciclos epidémicos recurrentes. Las estimaciones,
aunque variadas y objeto de debate, coinciden en una caida poblacional de proporciones dantescas entre los
primeros contactos y mediados del siglo XVII, un colapso que modificé para siempre la densidad humana del
continente y facilitd, en gran medida, el reemplazo y la reorganizacién territorial impuesta por los
colonizadores.

Junto a este desastre epidemioldgico, operé una intensa depredacion socio-demografica. La conquista
desestructuré de raiz las organizaciones sociales y parentales indigenas. La politica de control poblacional,
ejercida a través de la encomienda, el repartimiento y las reducciones, fragmenté comunidades y desarticulé los
sistemas de parentesco y reciprocidad que las sostenian. El concepto de "guerra justa", ampliamente esgrimido,
sirvio para legitimar la captura y reduccion a la esclavitud de miles de personas. Las "desnaturalizaciones", o
traslados forzosos de poblaciones, completaron el cuadro de desarraigo. Este vacio demografico comenzé a
llenarse, de forma creciente, con la introduccion de poblacion africana esclavizada, afnadiendo un nuevo
componente étnico y social a la ecuacion colonial. La visiéon europea de las practicas familiares indigenas, como
la poliginia, fue marcadamente negativa, siendo percibida como una prueba mas de barbarie y siendo objeto
de censura y reforma activa por parte de las autoridades religiosas y civiles.

La depredacidon politica implicé la anulacion sistematica de las jerarquias y organizaciones politicas
autdctonas, sustituyéndolas por el aparato administrativo del Imperio espafol. Se implanté un esquema de
gobierno centralizado que aspiraba a unificar bajo su mando la totalidad de los territorios conquistados. Sin
embargo, este sistema no operd en el vacio; para funcionar, se apropio y reconvirti6 muchos elementos de las
organizaciones precolombinas, subordinandolos a una nueva juridicidad. Los sefiores indigenas fueron
cooptados o eliminados, y las estructuras de mando local fueron puestas al servicio de la corona. Se
establecieron nuevas formas de interaccion, pero siempre dentro de un marco de subordinacion. Instituciones como
los corregimientos de indios, los cabildos con alcaldes y corregidores nativos, funcionaron como engranajes de
control, mediando entre la poblacién indigena y la autoridad espafola, pero siempre asegurando el predominio de los
patrones de territorialidad y jurisdiccion impuestos, que con frecuencia chocaban con los patrones nativos de
ocupacion y gobierno del espacio.

La depredacion econdmica fue el motor tangible del proyecto colonial. Se impuso un patrén de conducta
orientado exclusivamente hacia el lucro individual, que colisioné frontalmente con las formas comunitarias,
reciprocitarias y redistributivas de aprovechamiento de los recursos materiales y humanos que caracterizaban
a muchas sociedades indigenas. En un contexto donde el dinero no era de uso general, se introdujo una
economia monetaria y de mercado. El objetivo central pasé a ser la generacion de excedentes para la
acumulacion individual y la exportacion. Esto condujo a la sobrexplotaciéon tanto del territorio como de la
mano de obra. La busqueda de metales preciosos y la implantacion de monocultivos o sistemas ganaderos
extensivos degradaron los suelos y alteraron los paisajes. La gran propiedad, especialmente la encomienda y
luego la hacienda, se convirti6 en la institucion econdémica fundamental, consolidando un régimen de
extraccion basado en el trabajo coercitivo. Mecanismos legales como el sistema de denuncia y composicién de
tierras facilitaron el despojo y la concentracién de la propiedad en manos de los conquistadores y sus descendientes,
instalando definitivamente un sistema de mercado predominante y una estructura de clases profundamente
desigual.

A estas dimensiones de depredacion se suma, de manera transversal, la cuestién religiosa, que actué como
justificacion y a la vez como herramienta de dominacién cultural. La conversion forzosa a la fe catdélica fue un
objetivo declarado desde el primer momento, avalado por las bulas papales. La extirpacion de idolatrias fue una
campafa persistente destinada a erradicar no solo las creencias, sino toda la cosmovision y las practicas rituales
indigenas. La actividad misional, a menudo entrelazada con la institucion de la encomienda o el repartimiento,



buscaba la evangelizacién y la hispanizacién simultanea. Esta imposicidén conllevé una censura generalizada de las
expresiones culturales nativas: la sexualidad, los habitos de consumo cotidiano y ritual, el uso de bebidas
fermentadas y de sustancias estimulantes o alucinbgenas con propdsitos ceremoniales fueron prohibidos o
severamente regulados. La religién, por lo tanto, no fue solo un asunto espiritual, sino un instrumento clave
para desarticular la identidad y reorganizar la vida diaria y las mentalidades segun los parametros europeos.

En conjunto, estos procesos de depredacion biolégica, socio-demografica, politica, econémica y religiosa no
fueron sucesos aislados, sino facetas interconectadas de un mismo sistema de degradacién. La conquista
operé como una maquina de desmontaje integral de los ecosistemas aborigenes, reemplazandolos por un
nuevo orden colonial cuyas bases eran la explotacion, la jerarquia racial y social, y la integracion subordinada
al capitalismo mercantil emergente. Las consecuencias de esta ruptura, iniciada a fines del siglo XV, definirian la
historia del continente durante los siglos siguientes, dejando una huella profunda en su demografia, su estructura
social, su economia y su cultura.

Jose Luis Martinez - Rituales fallidos, gestos vacios: un desencuentro entre espanoles y andinos en 1532
La captura del Inka Atawallpa por Francisco Pizarro en Cajamarca en noviembre de 1532 es un episodio que
trasciende la mera anécdota militar o politica. Representa el colapso de un didlogo que nunca existid, el choque
frontal entre dos universos civilizatorios cuyos fundamentos para entender la realidad, el tiempo, el espacio, la
autoridad y la diplomacia eran radicalmente opuestos y mutuamente intraducibles. Este encuentro no fue un
malentendido puntual, sino la manifestacién aguda de una incomunicacion estructural, donde rituales cargados de
significado para una parte fueron gestos vacios o amenazas para la otra, y donde la imposicién violenta de un orden
fue posible precisamente por la incapacidad de ambos bandos de salvar el abismo simbdlico que los separaba.

Para comprender la profundidad de este desencuentro, es necesario partir de la cosmovisién andina que lo
enmarcaba. Los pueblos del Tawantinsuyu poseian una concepcion ciclica del tiempo, marcada por la idea del
pachakuti o "vuelta del mundo", que significaba el fin de una era y el comienzo de otra. Esta nocién no era sélo
metaférica; estructuraba la comprension histérica y podia ser invocada por los gobernantes, quienes eran
considerados divinidades con capacidad de alterar el orden césmico. El mundo andino se regia por principios
de dualidad, reciprocidad y redistribucion. La economia no se basaba en mercados o dinero, sino en la obligaciéon
de cada familia de dedicar tiempo de trabajo a obras colectivas, a cambio de lo cual el Estado proveia
sustento, vestido y festividades. El espacio se organizaba segun la forma de los accidentes geograficos, no solo
por su contenido, y el tiempo se concebia de modo inverso al occidental: el pasado, lo ya visto, estaba
"adelante", mientras el futuro incierto quedaba "atras". En este universo altamente ritualizado, cada acto
publico, desde un desplazamiento hasta una recepcion, era un discurso politico y religioso.

Con este trasfondo, la aproximacion al encuentro fue un didlogo de sordos desde el inicio. La diplomacia andina se
fundamentaba en el principio sagrado de la reciprocidad. Los hatun kuraka (sefiores principales) que visitaron el
campamento espafiol durante su travesia no eran simples emisarios; eran portadores de dones que establecian
compromisos irrevocables. La entrega de textiles usados en ofrendas rituales, vasos de oro, mujeres, calzado y
brazaletes no era un intercambio de regalos lujosos. Era un lenguaje simbdlico que reconocia a Pizarro como
un kuraka y proponia una alianza dentro del orden andino. Los keros (vasos de oro), por ejemplo, eran para el
ritual de la bebida que precedia cualquier pacto; si se sellaba la alianza, estos vasos se depositaban en un templo
como testimonio perpetuo.

Para los espanoles, imbuidos de una diplomacia renacentista basada en la desconfianza y el doble juego,
estos actos carecian de significado profundo. Evaluaron los objetos unicamente por su valor material, su
rareza o su potencial de convertirse en moneda. Peor aun, algunos presentes, como dos fuentes de piedra para
beber y patos desollados —simbolos rituales de reciprocidad-, fueron malinterpretados como amenazas veladas.
Lo que para los andinos era un protocolo para abrir el didlogo, para los europeos parecié una declaracién de

qguerra.

El fracaso de esta comunicacion ritual fue reciproco. Los gestos calculados de los espainoles —invitar al Inka
como anfitriones, hacer demostraciones ecuestres, disparar arcabuces- buscaban proyectar poder y ocultar



sus intenciones reales. Sin embargo, para los consejeros de Atawallpa, acostumbrados a ejércitos de miles de
hombres, un punado de jinetes no representaba una amenaza creible. Sus gestos de poder resultaron vacios.

En cambio, otros actos espanoles, triviales para ellos, transmitieron mensajes elocuentes y terribles para los
andinos. La profanacion de espacios sagrados, como cuando Hernando de Soto irrumpid en el acllawasi (la casa
de las mujeres escogidas) y tomé a varias de ellas, fue una violacion gravisima que cualquier andino habria
pagado con la vida. De igual modo, alojarse en los palacios del Inka (tampus), tomar provisiones de sus
almacenes y maltratar a los kuraka locales fueron gestos que Atawallpa leyé con claridad: estos no eran
emisarios de un rey legitimo, sino un grupo violento y transgresor.

El desencuentro culmind en el espacio sagrado de los bafos termales de Cajamarca. Alli, Atawallpa no se encontraba
en un lugar de placer, sino realizando rituales esenciales en un tiempo sagrado. La irrupcion de los espanoles para
"invitarlo" a comer ya era una profanacion. El Inka los esperaba sentado en su tiana, el asiento bajo que era el
principal emblema del gobierno. En la cosmologia andina, los dioses, tras un periodo de movimiento y
destruccion, se sentaron para ordenar el mundo desde el reposo. El gobernante sentado en su tiana
encarnaba asi la responsabilidad de mantener el equilibrio césmico y social. Era una divinidad cuya quietud
aseguraba la estabilidad universal. Por ello, Atawallpa no hablaba directamente, sino a través de un intermediario; su
palabra directa, como la de una deidad, podia ser peligrosa. Los espafoles, sin embargo, solo vieron a un "rey"
sentado en un trono bajo, similar a un monarca musulman, sin captar su naturaleza divina y la carga simbdlica de su
reposo.

El viaje mismo del Inka hacia la ciudad fue un discurso ritual. La procesién al atardecer (pagarin, el momento
"entre dos luces") estaba minuciosamente coreografiada: hombres barriendo el camino, batallones con uniformes
distintivos, adornos de oro y plata que brillaban como "irradiadores de luz" en la penumbra, y cantos que sonaron
"infernales" a oidos espanoles. La lentitud extrema del avance y las pausas frecuentes no eran indecision, sino
la manifestacion fisica de la voluntad de paz y equilibrio. Atawallpa se movia sentado en sus andas, evitando
el gesto de levantarse, que habria significado lo contrario. Este mensaje de tranquilidad, expresado en un cédigo
corporal incomprensible para los europeos, no fue recibido.

La ruptura final se precipité con el intento de didlogo directo. Fray Vicente de Valverde, mediante el intérprete
Felipillo —un indigena costefio cuya lealtad a Pizarro y posible resentimiento contra el dominio incaico hicieron de su
traduccion un factor decisivo en el malentendido-, leyé el "requerimiento". Este discurso, que exigia el
reconocimiento del Dios cristiano y del rey de Espana, fue una afrenta insoportable para una divinidad sentada
como Atawallpa. La arrogancia de la proclama, sumada a la acumulaciéon de agravios, provoco la reaccion
final. El Inka, indignado, se puso de pie.

Este gesto, aparentemente simple, fue catastrofico. Abandonar la tiana y ponerse en movimiento era la senal
ritual del pachakuti inminente. Era el anuncio de que la divinidad gobernante rompia el equilibrio y desataba su
poder destructor. Para los miles de soldados andinos presentes, no fue la carga de unos pocos jinetes y el
estruendo de dos cafiones lo que provocd el panico y la huida desordenada. Fue el terror sagrado ante la creencia
de que su propio Inka, al levantarse, estaba a punto de provocar una "vuelta del mundo" que arrasaria con todo
a su alrededor. La derrota, en ese instante, fue consumada por su propio sistema de creencias.

La memoria de este desencuentro total, donde dos légicas de mundo se mostraron irreconciliables, perdura no como
un relato histérico lineal, sino como una representacion dramatica. En los carnavales bolivianos se escenifica "La
tragedia del fin de Atawallpa", donde un elemento central subraya la esencia del conflicto: la incomunicacion. Los
actores que representan a espafoles y andinos solo pueden hablar para su propio bando; cuando se dirigen al otro,
lo hacen en silencio absoluto, solo con mimica. Esta puesta en escena capta la verdad ultima del encuentro: no fue
una batalla entre culturas que se comprendian y rivalizaban, sino el choque entre dos universos herméticos,
donde los mensajes mas cruciales jamas traspasaron la frontera de lo simbdlico. La conquista fue, en gran
medida, la imposicion violenta de un mondlogo sobre el silencio malinterpretado de otro.



Nathan Wachtel - Los indios y la conquista espainola

El impacto de la conquista espafnola sobre las sociedades indigenas de América constituye un proceso histérico de
una profundidad y complejidad devastadoras. Trascendiendo el mero hecho militar o politico, la invasion europea
representé un trauma multidimensional que desintegré universos civilizatorios completos, provocé una
catastrofe demografica sin precedentes y desaté un prolongado y doloroso proceso de desestructuracion y
reintegracion bajo un nuevo orden colonial. La experiencia de los pueblos vencidos —los aztecas y los incas en
los centros imperiales, asi como las numerosas sociedades de las periferias— no fue homogénea, pero en todos los
casos implicé un enfrentamiento con lo inconcebible, la imposicion de una logica extrafia y la lucha por la
supervivencia cultural.

La llegada de los europeos fue inicialmente percibida a través del prisma de las cosmovisiones indigenas, lo
que generod interpretaciones que mezclaban el asombro, el temor religioso y la expectativa cosmica. En
Mesoamérica, presagios y profecias parecian anunciar el fin de una era. La aparicion de hombres blancos montados
en criaturas de cuatro patas fue leida como un fendmeno sobrenatural. Moctezuma Il recibié a Cortés en
Tenochtitldn con un discurso que, segun las fuentes nahuas, lo reconocia como un senor esperado,
vinculando su llegada con antiguas tradiciones. En los Andes, los espainoles fueron identificados inicialmente
como viracochas, asociados al dios creador, debido a su aspecto extrano, sus armas de fuego y su dominio
de animales desconocidos. Sin embargo, esta percepcion inicial de divinidad o de mensajeros de un orden
predestinado se desvanecié con rapidez ante la evidencia de la codicia, la brutalidad y la mortalidad de los
invasores. El descubrimiento de su naturaleza humana no mitigd el trauma, sino que lo complejizé: se trataba de una
intrusion sin precedentes que interrumpia violentamente el curso normal de la existencia.

La rapidez con la que imperios poderosos y altamente organizados como el azteca y el inca cayeron ante
unos centenares de conquistadores no puede explicarse solo por la superioridad tecnolégica europea. Las
armas de acero, los caballos y los arcabuces tuvieron un impacto psicoldgico significativo, pero fueron
factores complementarios. La clave residié en las profundas divisiones politicas internas de esos imperios.
Tanto el dominio azteca como el inca se habian construido mediante conquistas sucesivas que habian
subyugado a numerosos pueblos. Muchos de estos grupos vieron en la llegada de los espanoles una
oportunidad para liberarse del yugo opresor y revertir las jerarquias. Asi, los ejércitos que acompanaron a Cortés
y Pizarro estuvieron compuestos mayoritariamente por indigenas descontentos, cuyos numeros igualaron o superaron
a los de los defensores aztecas e incas. La conquista fue, en gran medida, una guerra civil indigena catalizada y
dirigida por los recién llegados.

Para las sociedades vencidas, la derrota tuvo una dimension que excedia lo politico y militar; fue una catastrofe
cosmica y religiosa. Para los aztecas, pueblo elegido de Huitzilopochtli, el dios Sol de la guerra, la caida de
Tenochtitlan significé el fin del reinado de su deidad tutelar. Los dioses tradicionales parecian haber sido
derrotados, sumiendo a la poblacién en la desesperanza. En los Andes, el Inca no era solo un gobernante, sino
una divinidad, hijo del Sol, mediador entre el mundo de los dioses y los hombres, y garante corpdreo de la
armonia universal. Su captura y ejecucion (la de Atahualpa y luego la de Tupac Amaru) representé la destruccion
brutal de ese punto de referencia viviente, el colapso del orden césmico. La tierra misma parecia llorar la pérdida.
Esta concepcidn religiosa del poder explica en parte la rapidez del derrumbe inicial: cuando la divinidad encarnada
era apresada o muerta, el universo ordenado que garantizaba se hacia anicos.

El trauma mas tangible y duradero fue el colapso demografico. Las poblaciones amerindias sufrieron un
hundimiento de proporciones catastroficas en las décadas siguientes al contacto. En la meseta central de México,
algunas estimaciones sugieren una caida de alrededor de 25 millones de habitantes en 1519 a menos de 2 millones
para 1580. En los Andes, una poblacién estimada en 10 millones al momento de la invasién pudo haberse reducido a
1.5 millones hacia 1590. La causa principal de esta hecatombe fueron las enfermedades del Viejo Mundo
—viruela, sarampidn, gripe, tifus— contra las cuales las poblaciones indigenas, aisladas durante milenios, carecian de
defensas inmunoldgicas. Epidemias recurrentes barrieron el continente, a menudo precediendo o
acompanando a los ejércitos conquistadores, quebrantando la resistencia y diezmando a las comunidades.

Pero las enfermedades no fueron el unico factor. A ellas se sumaron los efectos directos de la guerra, las
exacciones laborales inhumanas, las migraciones forzosas (reducciones y congregaciones) y un profundo
trauma social que se manifestdé en suicidios, abortos y una caida en la tasa de natalidad. Las respuestas



indigenas recogidas en encuestas posteriores revelan una percepcion aguda de la catastrofe. Algunas,
sorprendentemente, atribuian la menor esperanza de vida a tener "mas libertad" y menos trabajo que en la época
incaica, lo que sugiere un sentimiento de vacio y desorientacion ante la desaparicion de las estructuras estatales y las
normas comunitarias que otorgaban sentido a la existencia. El alcoholismo, practicamente desconocido en las
sociedades precolombinas salvo en contextos rituales muy regulados, se extendid como un sintoma dramatico de
esta desestructuracion y anomia.

La imposicion del dominio colonial no se limité a reemplazar una élite gobernante por otra. Implicé una
desintegracion sistematica de las estructuras nativas, aunque los espanoles, por pragmatismo, se apoyaron y
reformaron muchas de ellas para sus propios fines, vaciandolas de su significado original. En los Andes, el
sistema econémico se basaba en la reciprocidad y la redistribucion dentro de unidades familiares y étnicas
(los ayllus). El estado inca habia ampliado este principio a una escala imperial, estableciendo un sistema de trabajo
colectivo (mit'a) y creando "archipiélagos verticales" de colonias (*mitmag*) en distintos pisos ecoldgicos para
garantizar el autoabastecimiento. La conquista fracturd este sistema coherente. Los archipiélagos organizados por el
estado se desintegraron cuando los mitmaq regresaron a sus lugares de origen. Las encomiendas espanolas
dividieron y repartieron estas unidades politicas y econémicas cohesionadas entre diferentes duenos,
ignorando las Iégicas territoriales andinas de complementariedad ecoldgica.

La introduccion del tributo en especie y, sobre todo, en plata, transformé radicalmente la economia. A
diferencia del sistema inca, donde las obligaciones se cumplian principalmente mediante trabajo, el tributo colonial
exigia productos especificos y moneda. Esto obligé a los indigenas a insertarse en una economia de mercado
para la que no estaban preparados, teniendo que cultivar nuevos productos, trabajar como arrieros o,
masivamente, enrolarse en las minas. El caso de Potosi es emblematico. Durante la primera fase, los indigenas
mantuvieron cierto control sobre el proceso productivo de la plata mediante el método de fundicién tradicional
(huayra), trabajando como obreros libres que pactaban la entrega de una cantidad fija de mineral. Sin embargo, la
introduccion del método de amalgama con mercurio por el virrey Toledo en la década de 1570 rompid este monopolio
tecnoldgico nativo y consolidd un sistema de explotacion masiva y control espariol.

Socialmente, la nobleza indigena fue cooptada para servir como intermediaria entre el nuevo poder y las
comunidades, pero perdié la esencia de su autoridad tradicional. Al mismo tiempo, se produjo una
fragmentacion y concentracion del poder entre los curacas. Los senores de nivel intermedio, responsables de
recaudar el tributo para los espanoles, fortalecieron su posicion a costa de los jefes locales de los ayllus,
quienes a menudo cayeron al nivel comun. En México, la hispanizacidon de las estructuras politicas fue mas
rapida, con la implantacion de cabildos indigenas que gradualmente fueron reemplazando a la antigua nobleza
(tlatoani). En Peru, los curacas tendieron a mantener sus cargos por mas tiempo, fusionandose con las nuevas
funciones de gobernador colonial.

En el plano religioso, la "conquista espiritual" buscé la erradicacion sistematica de los cultos oficiales y la
extirpacion de idolatrias. Los templos fueron destruidos, los idolos quemados y los sacerdotes perseguidos.
Sin embargo, el cristianismo impuesto convivid, no se fusiond, con las creencias nativas. Estas sobrevivieron de
forma fragmentaria, sincrética o clandestina. Los dioses locales (huacas en los Andes) siguieron siendo venerados en
secreto, a menudo bajo la apariencia de santos cristianos o en lugares sagrados camuflados. Los indigenas
desarrollaron una visiéon dicotémica: el dios cristiano era el dios de los espanoles, con jurisdiccion sobre su
mundo; sus propias deidades seguian siendo responsables de su proteccion y del orden de su universo. Esta
resistencia religiosa pasiva fue una forma de preservar la identidad.

La aculturacion fue un proceso desigual y selectivo. En la esfera material, los indigenas adoptaron algunos
productos europeos (ganado, trigo, herramientas de hierro) que ampliaron sus recursos, pero sin abandonar
sus dietas y técnicas basicas. La hispanizacion fue mas marcada entre la nobleza, que adopté la vestimenta,
el idioma y algunos simbolos de prestigio espanol (como montar a caballo), mientras que las masas
campesinas conservaron en gran medida las lenguas nativas, el vestido tradicional y la economia de
subsistencia. Figuras como el cronista indigena Guaman Poma de Ayala ilustran una sintesis intelectual compleja:
aunque escribe en espanol y adopta formas cristianas, su pensamiento estructura el mundo colonial segun las



categorias espaciales y temporales del Tawantinsuyu, invirtiendo el orden del universo para dar cuenta de la
dominacion espanola, pero manteniendo intacta la I6gica de la quadriparticién andina.

Mientras en los centros del antiguo imperio se desarrollaba esta dolorosa adaptacién, en las periferias —las
"fronteras" — la resistencia indigena fue feroz y prolongada. En los Andes, el estado neoinca de Vilcabamba,
fundado por Manco Inca, desafio el poder espanol durante décadas desde las montanas inaccesibles al norte del
Cuzco. Movimientos milenaristas como el Taki Onqoy ("enfermedad del baile") en la década de 1560 predicaron el
rechazo total a lo espafiol y la vuelta de los dioses nativos, prometiendo un pachakuti (vuelta del mundo) que barreria
a los invasores. Fue un movimiento de reconversion religiosa y purificacion que, aunque reprimido, mostro la
profundidad del descontento.

En los limites del imperio, pueblos como los chiriguanos (en la frontera este de los Andes), los mapuches (al sur del
rio Bio-Bio en Chile) y los chichimecas (al norte de México) presentaron una resistencia basada en su
organizacion social menos centralizada y su economia némada o seminémada, que les hacia mas dificiles de
someter. Estos grupos no producian excedentes facilmente apropiables y su movilidad les permitia eludir el control.
Notablemente, muchos de ellos se aculturaron selectivamente en el ambito militar, adoptando el caballo y
adaptando tacticas de guerra para enfrentar eficazmente a los espanoles, en un proceso de retroalimentacion
que prolongé los conflictos durante siglos. La frontera mapuche en Chile y la chichimeca en México se convirtieron
en zonas de guerra cronica y caza de esclavos.

En conclusidn, el periodo que siguié inmediatamente a la conquista fue de una desestructuracion violenta y
generalizada del mundo indigena a todo nivel: demografico, econémico, social, politico y religioso. Sin
embargo, no fue un proceso de aniquilacion pura. Fragmentos de las viejas estructuras sobrevivieron,
desgajados de su contexto original y transplantados al nuevo orden colonial. Sobre esta base de continuidad
parcial, y a través de mecanismos de resistencia, sincretismo, adaptacion selectiva y, en las fronteras, de lucha
abierta, las sociedades nativas iniciaron un largo y tortuoso proceso de reintegracion y reformulacién de su identidad
bajo la hegemonia espafiola. El conflicto entre la cultura dominante que buscaba imponer sus valores y la
cultura dominada que luchaba por preservar los suyos, aunque transformados, definiria la historia de América
Latina y llega, con matices, hasta el presente. La "vision de los vencidos" no es solo la del colapso, sino también la
de una resiliencia tenaz y una lucha continua por el sentido en un mundo fracturado.

Juan Carlos Garavaglia y Juan Marchena - Principales consecuencias del choque de la conquista

El impacto de la conquista europea en América Latina tuvo profundas y multiples consecuencias, especialmente en
los ambitos demografico y ambiental. Las sociedades indigenas experimentaron una drastica reduccion de su
poblacion, un fendmeno que ha generado intensos debates entre los especialistas. La discusién sobre el tamafio de
la poblacién nativa antes de la llegada de los europeos es central, ya que las estimaciones varian considerablemente
y afectan la interpretacion del grado de desarrollo autbnomo de estas sociedades. Por ejemplo, para el centro de
México, calculos como los de Cook y Borah sugieren una poblacién de alrededor de 25 millones en 1519, que habria
descendido a aproximadamente un milldn en 1605. Aunque otras estimaciones, como las de William Sanders,
proponen cifras iniciales menores, alrededor de 11,5 millones, el descenso demografico sigue siendo catastrofico,
con una reduccién de hasta el 90% en poco mas de un siglo. Este colapso no tiene muchos paralelos en la historia
documentada de la humanidad.

La dificultad para calcular la poblacion prehispanica radica en los métodos utilizados, como las listas de
tributarios, que solo registraban a los hombres cabeza de familia. Ademas, factores como la exclusion de campesinos
dependientes de la nobleza indigena, la movilidad de la poblacion y los desérdenes posteriores a la invasion
complican cualquier estimacion. A pesar de estas limitaciones, los datos disponibles para regiones como Perd, el
actual Ecuador, Brasil y Paraguay confirman una tendencia general de debacle demografica durante el primer
siglo y medio de contacto con los europeos.

Las causas de este colapso son multiples y suelen analizarse de manera interconectada. Inicialmente, la llamada
tesis «<homicida», asociada a Bartolomé de las Casas, atribuia el descenso a las matanzas, guerras y violencia
sistematica. Si bien estos factores fueron reales y recurrentes, por si solos no explican la magnitud del fenémeno.
Otra explicacién es el «desgano vital», es decir, la pérdida de sentido del mundo indigena tras la conquista, lo




que llevé a una disminucion de uniones sexuales, un aumento del infanticidio e incluso casos de suicidio
colectivo. Este estado animico, marcado por la desesperanza, debilitd la voluntad de vivir y reproducirse.

El reordenamiento econdmico y social impuesto por los europeos también jugé un papel crucial. La
introducciéon de nuevos sistemas de trabajo, ajenos a los ritmos y valores indigenas, junto con cambios en la
dieta y en el uso del suelo, crearon condiciones de vulnerabilidad. Los traslados forzosos de poblaciones, por
ejemplo, de tierras frias a zonas calidas, tuvieron consecuencias desastrosas para la salud. Sin embargo, las
epidemias aparecen como una de las causas directas mas importantes. Enfermedades como la viruela, el
sarampién, la malaria y la fiebre amarilla, desconocidas en el continente americano, causaron estragos. La primera
epidemia de viruela en 1520, por ejemplo, se extendié desde el Caribe hasta México y Peru, diezmando poblaciones
incluso antes de la llegada de algunos conquistadores, como en el caso del Inca Huayna Capac.

La virulencia de estas epidemias se vio potenciada por el estado de debilidad fisica y animica de las
poblaciones indigenas. Aunque la relacion directa entre malnutricidon y susceptibilidad a enfermedades como la
viruela es compleja, factores como el agotamiento por el trabajo forzado, la dieta empobrecida y las condiciones de
vida insalubres crearon un terreno fértil para la propagacion y letalidad de los patégenos. Ademas, la homogeneidad
genética de las poblaciones amerindias, aisladas durante milenios del resto del mundo, pudo haber contribuido a la
falta de defensas inmunolégicas frente a estos nuevos agentes patégenos.

En conjunto, estos elementos formaron una cadena causal que aceleré el descenso poblacional: ritmos de trabajo
extenuantes, dieta deteriorada, epidemias recurrentes y un contexto general de violencia y desesperanza. Cada factor
reforzaba a los otros, creando un circuito «vicioso» dificil de romper. En la mayoria de estas sociedades, que
funcionaban bajo un esquema demografico de «sistema abierto», cada impacto negativo retroalimentaba la continua
caida de la poblacion.

Junto al drama demografico, la conquista también tuvo consecuencias ambientales profundas, que alteraron
paisajes y ecosistemas enteros. Un ejemplo emblematico es el valle del Mezquital, en México. Antes de la llegada
de los europeos, esta zona estaba densamente poblada y contaba con un complejo sistema agricola de irrigacion,
bosques y pastizales integrados en un mosaico de ecosistemas humanizados. Sin embargo, la introduccion masiva
de ganado ovino por parte de los espanoles transformé radicalmente el paisaje. La conversion de la tierra en
pasturas para ovejas, combinada con el colapso de la poblacion indigena y las alteraciones ecolégicas derivadas de
la expansion ganadera, llevd a una severa degradacion. El valle se convirtié en un semidesierto de matorrales,
con bosques deforestados y suelos erosionados, un paisaje que hoy se considera «tipico» de la region pero que
es, en realidad, resultado de una ruptura del equilibrio ecoldgico preexistente.

El valle de México ofrece otro caso de transformacion ambiental drastica. Antes de la conquista, era una cuenca
lacustre con una alta densidad poblacional y un sofisticado sistema de agricultura en chinampas, o «jardines
flotantes». Estas islas artificiales, construidas en los lagos, permitian una agricultura intensiva y altamente productiva,
sustentando a grandes ciudades como Tenochtitlan, que pudo albergar hasta 200.000 habitantes. Los cronistas
espafoles del siglo XVI, como Bernal Diaz del Castillo, describieron con admiracion la compleja red de calzadas,
canales y chinampas que integraba la ciudad con su entorno acuatico.

Sin embargo, la actitud de los conquistadores hacia este sistema fue radicalmente opuesta a la de sus habitantes
originales. En lugar de convivir con el agua, emprendieron una lucha sistematica para desecar los lagos.
Destruyeron infraestructuras prehispanicas, como calzadas y canales, y avanzaron con proyectos de drenaje,
como el «desaglie de Huehuetoca», que se prolongd por siglos y consumié la vida de miles de indigenas en trabajos
forzados. Este proceso de desecacion tuvo consecuencias devastadoras: las chinampas perdieron su fuente de
agua, los recursos lacustres (peces, anfibios, aves y plantas acuaticas) se agotaron, empobreciendo la dieta
indigena, y las tierras expuestas se convirtieron en fuentes de polvo y tolvaneras que afectaron la calidad del
aire y la salud.

Ademas, la deforestacion de las laderas montafiosas para obtener madera y lena, junto con la introduccion de
técnicas agricolas europeas inadecuadas para el terreno, aceleré la erosion y alteré el ciclo hidrolégico. El
valle pasé de ser un sistema lacustre productivo a una cuenca seca y contaminada, un ejemplo claro del impacto
ambiental negativo de la conquista.



No todos los cambios ambientales, sin embargo, fueron uniformemente negativos. El valle de Atlixco, en la region
poblana, muestra un caso de adaptacion y transformacion con resultados mixtos. Antes de la llegada de los
espafoles, este valle tenia un sistema de irrigacion desarrollado y una vegetacioén tropical. Los invasores talaron los
bosques y expandieron el cultivo de trigo, combinando conocimientos hidraulicos de origen musulman con
técnicas prehispanicas y utilizando mano de obra indigena mediante el sistema de repartimientos. Asi, el valle se
convirtié en el granero triguero de la Nueva Espana durante el siglo XVI.

Para el siglo XVIII, el valle mostraba signos de estancamiento productivo y tensidn ecoldgica, con bosques en
retroceso y pastizales en equilibrio inestable. Sin embargo, el paisaje resultante era una mezcla de elementos
indigenas y europeos, con una agricultura que combinaba trigo, maiz, frijol y ganado. Aunque muchas comunidades
indigenas perdieron sus tierras y aguas, algunas lograron adaptarse e incorporar el cultivo de trigo a sus economias.
Este caso ilustra la complejidad de las interacciones ambientales, donde la colonizacion no solo trajo destruccion,
sino también reconfiguraciones que, en algunos contextos, generaron sistemas agropecuarios viables, aunque
desiguales.

En sintesis, la conquista europea desencadené un doble proceso de catastrofe demografica y transformacion
ambiental en América Latina. La poblacidén indigena colapsé debido a una combinacién letal de violencia,
explotacién, epidemias y trauma cultural. Simultaneamente, los ecosistemas fueron alterados profundamente, a
menudo degradados, como en el Mezquital y el valle de México, pero también reconvertidos, como en Atlixco. Estos
cambios no fueron meros efectos colaterales, sino componentes centrales de un proyecto colonial que reconfigurd
radicalmente las sociedades y los paisajes del continente. La historia de este choque sigue siendo un recordatorio de
la fragilidad de los equilibrios demograficos y ecoldgicos, y de las consecuencias duraderas de los encuentros entre
mundos previamente separados.

Charles Mann - La excepcion de la sifilis

El intercambio biolégico desatado por la conquista europea de América fue profundamente asimétrico.
Mientras las enfermedades del Viejo Mundo causaron una catastrofe demografica entre las poblaciones
indigenas, la posible transmision de patégenos en sentido contrario ha sido objeto de intenso debate,
centrado principalmente en una candidata: la sifilis. La discusion sobre su origen ilustra no solo las complejidades
de la investigacion histdrica y médica, sino también los desequilibrios fundamentales en el impacto biolégico del
encuentro entre continentes.

La sifilis es una enfermedad causada por la bacteria *Treponema pallidum*, que se manifiesta en varias formas con
distinta gravedad. La forma venérea, la mas temida, se transmite principalmente por contacto sexual y puede causar
graves dafos a largo plazo en corazén, huesos y sistema nervioso, llevando a menudo a la muerte. La primera
epidemia europea de esta enfermedad documentada de manera clara estallé entre 1494 y 1495, en el contexto
de la invasion francesa de Napoles liderada por Carlos VIIl. El ejército mercenario del rey, compuesto por
hombres de diversos origenes, se disperso tras su retirada, propagando rapidamente la enfermedad por ltalia y luego
por el resto de Europa. La cronologia de este brote, tan cercana al primer viaje de Colén en 1492, llevd a
muchos a especular sobre un origen americano de la enfermedad.

Los argumentos a favor de esta teoria son varios. En primer lugar, la virulencia extrema de la sifilis en sus primeras
apariciones europeas sugiere el impacto de un patégeno nuevo para una poblacion sin inmunidad previa. Las
descripciones de la época hablan de sintomas horribles, con pustulas grandes y dolorosas, y una mortalidad elevada.
Segun la teoria evolutiva, las cepas de una enfermedad suelen atenuar su letalidad con el tiempo, ya que las
versiones mas agresivas matan a sus huéspedes demasiado rapido para diseminarse de manera éptima. Por lo tanto,
la ferocidad inicial de la sifilis en Europa se ajusta al patron de una enfermedad recién introducida.

En segundo lugar, existen testimonios contemporaneos que vinculan la enfermedad con el Nuevo Mundo. El
médico espafol Ruiz Diaz de Isla afirmd en 1539 que la sifilis se origind en la isla de La Espafiola y que incluso traté
a miembros de la tripulacién del primer viaje de Coldn que la padecian, incluyendo al capitan de La Pinta. Este
testimonio fue recogido por figuras como Bartolomé de las Casas, quien también relaciond la llegada de la
enfermedad con los viajes transatlanticos.

La tercera linea de evidencia proviene de la paleopatologia. Estudios de esqueletos precolombinos en
Norteamérica y Ecuador han revelado lesiones dseas caracteristicas de la sifilis en un porcentaje significativo
de los restos, a veces datados hasta dos mil afos atras. Investigaciones en la Republica Dominicana (la antigua



Hispaniola) también han encontrado una alta prevalencia de la enfermedad antes del contacto europeo. Esto sugiere
que la treponematosis, en alguna de sus formas, era endémica en el continente americano mucho antes de 1492 y
pudo haber evolucionado en la regién de la Meseta de Colorado.

Sin embargo, la teoria del origen americano enfrenta serios contraargumentos. Algunos investigadores sefialan la
existencia de esqueletos europeos medievales, particularmente en Gran Bretana, que muestran lesiones
o6seas compatibles con la sifilis. Esto indicaria que la bacteria ya estaba presente en el Viejo Mundo antes de los
viajes de Coléon. Ademas, se ha propuesto que la epidemia de 1495 podria no reflejar la introduccion de un
patégeno nuevo, sino un cambio en la identificacion de una enfermedad antigua. Antes de ese afo, los
sintomas similares a los de la sifilis podrian haberse confundido con los de la lepra (Enfermedad de Hansen). De
hecho, ambas dolencias se describian de manera parecida y se trataban con mercurio. El cierre de leprosarios
ordenado por el papa en 1490, que devolvié a los enfermos a sus comunidades, pudo haber facilitado la propagacion
y el reconocimiento de lo que era en realidad sifilis.

Existe también un contraargumento de indole mas psicolégica o historiografica. Algunos estudiosos, como el
historiador Alfred Crosby, admiten que inicialmente se sintieron atraidos por la teoria del origen americano
movidos por una busqueda de simetria. Parecia insatisfactorio que tantas enfermedades devastadoras hubieran
cruzado el Atlantico de este a oeste, causando una hecatombe, sin que hubiera un flujo inverso significativo. La sifilis
aparecia asi como una posible "venganza de Moctezuma", un contrapeso bioldgico a la viruela. Sin embargo,
Crosby y otros han reflexionado posteriormente sobre el error de buscar este tipo de equilibrio epidemiolégico. Las
realidades bioldgicas y ecoldgicas no obedecen a un sentido de justicia histérica o simetria geografica.

Mas alla del debate sobre su origen, lo que resulta indiscutible es la asimetria en el impacto histérico de los
intercambios de enfermedades. Incluso si se aceptara que la sifilis era un patégeno americano que llego a
Europa, su efecto no es comparable al de las enfermedades euroasiaticas en el Nuevo Mundo. La sifilis, aunque
terrible, es una enfermedad de transmisién predominantemente sexual, con una diseminaciéon mas lenta y que no
causa epidemias explosivas que diezman poblaciones enteras en poco tiempo. En contraste, la viruela, el
sarampion, la gripe y otras enfermedades del Viejo Mundo se transmitian por via aérea o por vectores rapidos,
encontrando en América poblaciones sin ninguna resistencia inmunolégica. El resultado fue un colapso
demografico de proporciones catastroficas, que alteré irreversiblemente el destino de continentes e imperios.

La viruela, en particular, demostré ser un agente histérico de primer orden. Su capacidad de propagarse con rapidez,
mucho antes de que los propios europeos llegaran a muchas regiones, allané el camino para la conquista y diezmé
sociedades complejas. A diferencia de la sifilis, no requeria un contacto intimo; un solo portador podia, sin saberlo,
desencadenar una epidemia que se extendia de comunidad en comunidad. Asi, mientras la sifilis causé sufrimiento
y muerte en Europa, no tuvo el poder de derrumbar estructuras sociales a gran escala ni de empujar pueblos a
la extincion, como si lo tuvieron las enfermedades llevadas a América.

Juan Carlos Garavaglia y Juan Marchena - El mundo americano frente a la conquista

Tras la fase violenta inicial de la conquista, el orden colonial que emergié en América fue el resultado de un
complejo y siempre inestable entramado de pactos, alianzas y acuerdos forzados. Estos involucraron a diversos
actores: los primeros conquistadores, divididos por ambiciones conflictivas; los sefiores étnicos indigenas, insertos
en redes de parentesco y poder preexistente; las familias imperiales destronadas y fragmentadas; y los todavia
débiles representantes de la Corona espafola. La coercion y la violencia fueron el lenguaje comun de estas
negociaciones, estableciendo las bases de una dominacidon especificamente colonial que marcaria el futuro
del continente.

¥Los primeros conquistadores, imbuidos de una mentalidad senorial castellana, consideraban sus privilegios
y potestades como derechos inalienables, ganados por la espada en una guerra justa contra los senores
naturales de la tierra. Las alianzas que establecieron con las autoridades indigenas fueron cruciales para
consolidar su dominio inicial y asegurar el flujo de mano de obra y tributos. Sin embargo, esta estructura de
poder, que parecia transplantar el feudalismo al Nuevo Mundo, pronto generé tensiones con la monarquia. La
Corona, preocupada por la autonomia de estos nuevos senores y por el vasallaje que estos ejercian
directamente sobre los indigenas, emprendid una politica sistematica para fracturar su poder. Aprovech¢ las



rencillas internas entre las facciones de conquistadores, los dispersé geograficamente y, sobre todo, fomento la
llegada de "nuevos pobladores".

Estos recién llegados, a menudo de estatus social mas elevado en la Peninsula y con fuertes vinculos con las
autoridades metropolitanas, poseian una visién radicalmente diferente del mundo americano. No sentian
obligacion alguna de honrar los pactos establecidos por los "viejos" conquistadores con los senores
indigenas. Para ellos, esas alianzas eran obstaculos para un dominio absoluto sobre la tierra, la mano de obray
los recursos. Su objetivo era despojar a los primeros conquistadores de sus bienes y privilegios, presentandose
ante la Corona como vasallos leales y obedientes, en contraste con la desobediencia de los antiguos.

Frente a este conflicto entre "viejos" y "nuevos", la Corona maniobré para mantener el control. Aunque en ocasiones
intenté contener el poder de los particulares, generalmente se vio obligada a transigir, entregando prerrogativas
administrativas y de gobierno local a cambio de asegurar el flujo de plata hacia las arcas reales y la paz en los
territorios. El resultado fue un orden colonial que respondia mas a los intereses de estos grupos locales de
poder que a un control estatal centralizado y eficaz. Enviados enérgicos como el virrey Francisco de Toledo en
Peru intentaron reorganizar este mundo casi ingobernable desde la metrépoli, pero tuvieron que consolidar su
autoridad reconociendo y aceptando muchas de las realidades creadas por estos poderes facticos.

vPara la poblacién indigena, esta dinamica signific6 un empeoramiento de su ya precaria situacion. Las
primeras alianzas, que habian ofrecido ciertos margenes de autoridad y prestigio a los sefores étnicos, se
diluyeron. Los "nuevos pobladores" y los funcionarios reales no tenian interés en respetar la autoridad de los curacas
0 caciques, a los que veian como competidores por el control de la mano de obra y la produccién. La legislacion
indiana, tedricamente protectora, se aplicé de manera coercitiva y arbitraria por estos mismos poderes locales,
sirviendo como instrumento de dominacion y despojo.

Los seiores indigenas se vieron atrapados en una disyuntiva dramatica. Algunos optaron por adaptarse y
"espanolizarse", colaborando con el régimen colonial para mantener un espejismo de autoridad y clase. La
figura del curaca fue formalmente integrada en la administraciéon colonial, muchas veces como alcalde de indios
o intermediario forzoso, responsable de asegurar el pago del tributo, el reclutamiento de mitayos para las minas y la
compra obligatoria de mercancias. Desde esta posicion ambigua, algunos lograron cierta prosperidad e incluso
influencia, manejandose en los intersticios del sistema. Otros, sin embargo, encabezaron la resistencia, sintiendo que
sus derechos eran violados y su honor mancillado, viendo como sus tierras e indios eran repartidos entre los recién
llegados. En los Andes, esta insumision se expresdé como una respuesta de los Apus (dioses de la tierra) contra los
Supays (demonios) encarnados en los invasores.

Yla conquista generé también una compleja progenie: los mestizos, hijos de la guerra. Para los primeros
conquistadores, establecer una "Casa Poblada" al estilo castellano, con tierra, vasallos y una amplia
descendencia, era el ideal de perpetuaciéon. Reconocieron a sus hijos, tanto legitimos como naturales, muchos de
ellos fruto de uniones con mujeres de la nobleza indigena. Asi surgié una primera generacion de mestizos que se
consideraban herederos naturales de los bienes y honores de sus padres, asi como del linaje y prestigio de
sus madres.

Pero este universo de expectativas se derrumbd rapidamente. Bajo la presion de los "nuevos pobladores" y con la
activa complicidad de la Corona, las encomiendas y propiedades de los primeros conquistadores fueron
sistematicamente arrebatadas a sus herederos mestizos. Para la década de 1560, solo un tercio de los
conquistadores originales habia logrado legar sus bienes. Los mestizos se vieron despojados, estigmatizados por
su condicion y relegados por los recién llegados, a quienes acusaban de ser la causa de la ruina de su "patria"
americana. Desarrollaron una fuerte identidad como grupo, hermanados por su condicion de hijos de
conquistadores, por su raza mestiza y por su tierra natal (el Pery, la Nueva Espafia), que comenzaban a sentir
como patria distinta de Espana.

Su descontento se expresé en reclamos legales, en quejas por la corrupcién de los funcionarios virreinales y,
en casos extremos, en conspiraciones y sublevaciones, como la de los hermanos Avila en México o la implicacion



de mestizos en la rebelién de Gonzalo Pizarro en Peru. Las autoridades coloniales vivieron atemorizadas por el
"peligro de la sublevacion mestiza", especialmente por una posible alianza con las masas indigenas
descontentas. Sin embargo, la relacién de los mestizos con los indigenas comunes era ambivalente. Aunque se
sentian vinculados por sangre a la nobleza nativa, tendian a ver al pueblo llano indigena con los ojos de su
herencia senorial, como vasallos naturales por derecho de conquista. Finalmente, la represién se desaté.
Muchos mestizos prominentes fueron encarcelados, torturados, desterrados a otras regiones o enviados a Espafia, en
un intento por descabezar a esta incomoda élite frustrada.

Las mujeres mestizas, hijas de conquistadores, jugaron un papel crucial en las estrategias de supervivencia del
grupo. Muchas fueron obligadas a matrimonios endogamicos para preservar los patrimonios familiares, a menudo
formados por tierras heredadas de sus madres indigenas. Otras, viudas por las guerras civiles, fueron casadas a la
fuerza con "nuevos" llegados de Espafa, transfiriendo asi propiedades a manos ajenas. Un destino comun para
muchas fue el encierro en conventos, convertidos en depdsitos para mujeres de la élite sin opcién matrimonial.

Paralelamente a estas luchas internas del mundo colonial, se desarrollaba un proceso profundo de
aculturacion y resistencia en el seno de las sociedades indigenas. La catastréfica debacle demografica fue
acompanada por un asalto sistematico a sus estructuras culturales y espirituales. La evangelizaciéon forzada
fue el vehiculo principal de esta transformacion, imponiendo una nueva cosmovision vy ritos. Sin embargo, la
respuesta indigena fue compleja y multifacética.

Frente a la imposicion del cristianismo, una de las formas de resistencia mas significativas fue el retorno
clandestino a los antiguos cultos, fendmeno que estallé con fuerza a partir de las décadas de 1550 y 1560. En los
Andes, se conocié como el retorno de las Huacas (dioses locales); en México, surgieron movimientos milenaristas
que anunciaban el regreso de deidades vengadoras. Las autoridades coloniales respondieron con las llamadas
"campanhas de extirpacion de idolatrias", una represion sistematica y brutal contra cualquier rastro de religion
prehispanica, destruyendo objetos de culto y persiguiendo a las antiguas castas sacerdotales.

Los caciques y curacas se encontraron en el centro de esta tormenta. Para algunos, su autoridad se basaba
precisamente en su rol religioso tradicional, lo que los convertia en nucleos de resistencia. Su eliminacion fisica
0 su sustitucion por autoridades mas déciles fue una consecuencia comun. Para otros, la colaboracién con los
doctrineros y corregidores los transformé en agentes de aculturacién y opresion dentro de sus propias comunidades.

La resistencia adquiriéo también formas pasivas y de adaptacion creativa. Los indigenas aprendieron pronto a
utilizar las herramientas del sistema colonial, como los pleitos judiciales, para defender sus intereses.
Aparentaron aceptar el cristianismo mientras mantenian sus creencias en la clandestinidad, generando un sincretismo
religioso donde los dioses antiguos se escondian tras los santos catdlicos. Las reducciones o congregaciones,
pueblos forzados donde se concentraba a la poblacién dispersa para un mejor control, aunque fracturaron los
patrones tradicionales de asentamiento y reciprocidad, no lograron erradicar por completo las estructuras
comunitarias. Los viejos patrones se reconstruyeron utilizando jirones de los ayllus o calpullis y adaptando incluso el
modelo de familia occidental impuesto por los frailes.

Un caso emblematico de resistencia milenarista fue el Taki Onqoy (enfermedad del canto) en la sierra central
peruana en la década de 1560. Este movimiento, mas que un llamado a las armas, fue una revuelta espiritual.
Sus seguidores, en trances colectivos, anunciaban el inminente regreso de las Huacas, que destruirian a los
dioses cristianos y ahogarian a los espanoles en un diluvio, dando inicio a una nueva era. Solo aquellos
indigenas que se hubieran mantenido puros, rechazando el bautismo y todo contacto con lo espafiol, sobrevivirian. La
represion, dirigida por Cristdbal de Albornoz, fue feroz y coincidié con la captura y ejecucién del ultimo Inca de
Vilcabamba, Tipac Amaru, en 1572. Este doble golpe marcé simbdlicamente el fin del mundo prehispanico
como proyecto politico y religioso abierto, forzando a la resistencia a adoptar formas mas sutiles y encubiertas.

Mas alla de los nucleos centrales de México y Peru, vastas regiones del continente permanecieron como
fronteras en disputa durante siglos. En el norte de Nueva Espana, la zona conocida como la Gran Chichimeca
se convirtido en un escenario de guerra crénica. Grupos ndmadas como los chichimecas, habiles guerreros que
pronto adoptaron el caballo y las tacticas espafiolas, hostigaron continuamente el Camino de la Plata que unia
Zacatecas con la capital, asaltando caravanas y minas. Los espafoles respondieron con una guerra de exterminio y



esclavitud, pero la frontera solo se pacific6 muy lentamente, a través de un proceso de colonizacién con
indigenas ya aculturados y el surgimiento de una sociedad fronteriza violenta, donde cazadores de esclavos y
aventureros mestizos hicieron su fortuna.

En los confines orientales de los Andes, frente a la selva, pueblos como los chiriguanos mantuvieron una feroz
resistencia. Aprovechando su conocimiento del terreno y tacticas de guerrilla, diezmaron expediciones
punitivas espanolas, como la encabezada por el propio virrey Toledo, y llegaron a amenazar las cercanias de Potosi.
La frontera chiriguana se transformd en una zona de intercambios ambiguos, con periodos de comercio (incluyendo
la venta de esclavos capturados a otros pueblos) seguidos de nuevos estallidos de violencia.

En el sur, la frontera mapuche en Chile se estabilizé alrededor del rio Bio-Bio, tras décadas de guerra brutal. Los
mapuches (araucanos) demostraron una capacidad militar excepcional, adoptando la equitacién y mejorando
su armamento. Sus "malocas" (incursiones) mantuvieron en vilo a la colonia, que llegé a ser conocida en Espafa
como el "Flandés indiano". Esta guerra intermitente, cantada en La Araucana de Ercilla, forjé una sociedad fronteriza
marcada por la violencia, el cautiverio y figuras como los cazadores de indios, definiendo la identidad chilena por
siglos.

En sintesis, el mundo americano tras la conquista fue un escenario de sometimiento, pero también de una resistencia
multifacética y tenaz. El orden colonial se construyé sobre alianzas rotas y conflictos entre los propios
espanoles, generando una élite mestiza frustrada y desposeida. Las sociedades indigenas, aunque devastadas
demografica y culturalmente, desplegaron una asombrosa capacidad de adaptacion y resistencia, desde la rebelién
armada hasta la preservacion clandestina de sus universos simbdlicos. La colonizacion no logré homogeneizar el
continente; por el contrario, produjo un mosaico de fronteras culturales y geograficas donde el dominio nunca
fue total y el conflicto fue una condicion permanente. Este complejo entramado de pactos, despojos, aculturacién
y rebelion constituye la verdadera textura de la América colonial en su primer siglo.

Thierry Saignes - Las zonas conflictivas: fronteras iniciales de guerra
La historia colonial iberoamericana puede entenderse como el desplazamiento progresivo de una zona
conflictiva, un espacio de conquista y poblamiento que avanzé desde las islas y las costas hacia el interior
continental. A diferencia del concepto europeo de frontera como linea divisoria entre areas densamente pobladas, en
América la frontera emerge como un espacio libre y sociolégico, definido por la interaccion entre sociedades
nativas independientes y una poblacién heterogénea compuesta por europeos, mestizos e indigenas. Este
proceso no fue uniforme; respondié a dindmicas geopoliticas, econdmicas y culturales que variaron segun la region.

Desde el siglo XVI, la expansion ibérica no buscaba unicamente la dominacién territorial total, sino
principalmente la obtencién de riquezas como oro, metales y productos preciosos. En esta blusqueda, los
suenos y mitos europeos—como El Dorado o las Amazonas—se fusionaron con imaginarios indigenas,
generando poderosos motores de movilizacion que llevaron a numerosas expediciones, muchas de ellas
fracasadas. Estas incursiones estaban marcadas por un caracter privado y empresarial, basado en
capitulaciones con la Corona, donde los jefes expedicionarios asumian los costos y riesgos a cambio de
privilegios senoriales. Este modelo, heredado de la Reconquista, fomenté una expansiéon desordenada,
violenta y centrada en la extracciéon inmediata, con escaso control estatal en sus primeras etapas.

Las zonas conflictivas se desarrollaron en regiones periféricas donde las sociedades nativas carecian de estructuras
estatales centralizadas. Estas etnias, fragmentadas en unidades locales auténomas, mantenian una
organizacion sociopolitica basada en la igualdad interna y la guerra como mecanismo de cohesion y defensa.
La hostilidad entre grupos era constante, alimentada por ciclos de venganza, disputas por recursos Yy rivalidades
internas. Los europeos supieron aprovechar estas divisiones, reclutando aliados indigenas para sus campanas,
aunque estas alianzas solian ser temporales e interesadas.

La guerra en estas fronteras presentaba caracteristicas distintivas. Para los grupos nativos, el combate tenia un
sentido ritual y simboélico; buscaban botin, prestigio y cautivos, no necesariamente la ocupacion territorial. Sus
tacticas se basaban en asaltos frontales y masivos, con poca planificacion a largo plazo. Los europeos, en
cambio, introdujeron estrategias de desgaste, como la destruccion de cultivos y bases de abastecimiento, el
uso del terror y la guerra de guerrillas. A pesar de la ventaja tecnolégica inicial—caballos, armas de fuego—Ilos
indigenas pronto adaptaron sus métodos, domesticaron caballos y resistieron con eficacia.



Tres grandes fronteras de guerra ejemplifican la diversidad de estos procesos: la chichimeca en el norte de México, la
oriental de los Andes y la araucana en el sur de Chile. Cada una tuvo ritmos y resultados diferentes, influidos por
factores geograficos, demograficos y por la herencia prehispanica.

En el norte de México, la frontera chichimeca surgio tras la conquista de los imperios centrales. Grupos
nomadas o semindmadas, como guachichiles y zacatecos, resistieron la expansion minera y ganadera
espanola. La Guerra del Mixton (1540-1542) mostrd la capacidad de rebelidén organizada, con un fuerte componente
religioso de rechazo al cristianismo. Aunque la represion fue dura, la pacificaciéon definitiva llegé solo tras
décadas de conflicto, mediante una combinacion de guerra, diplomacia, regalos y reubicacion de pueblos
aliados. La fundacion de presidios y la mezcla poblacional gradual permitieron una estabilizacion relativa, aunque la
frontera se desplazé hacia el norte con cada nuevo ciclo extractivo.

Al este de los Andes, la situacion fue mas compleja. La zona, que abarcaba desde Ecuador hasta Bolivia, era un
espacio de encuentro entre la selva amazodnica, el Chaco y las estribaciones andinas. Expediciones espafiolas
penetraron en busca de oro y el mito de El Dorado, pero enfrentaron la resistencia de grupos como los jibaros,
chunchos y chiriguanos. La herencia incaica era ambivalente: mientras el Imperio Inca habia intentado controlar
ciertos sectores, su dominio era limitado y la region estaba fragmentada en numerosas etnias independientes.
Los espanoles heredaron este escenario de rivalidades, pero no lograron consolidar una presencia estable.
Muchas expediciones terminaron en fracaso, y la frontera colonial retrocedié en varias areas, especialmente tras la
resistencia de grupos como los chiriqguanos, que combinaban tacticas de guerrilla con alianzas variables. La
fundacion de Santa Cruz de la Sierra (1561) fue un enclave aislado, sostenido por alianzas con guaranies, pero
incapaz de asegurar el control territorial amplio.

En el sur de Chile, la frontera araucana se caracterizé por una resistencia mapuche prolongada y exitosa. Tras
la muerte de Valdivia (1553), los mapuches adaptaron sus tacticas, adoptaron el caballo y mantuvieron una
guerra defensiva que frustré los intentos espanoles de avance. La sociedad mapuche, organizada en unidades
locales auténomas pero capaces de coaliciones temporales, mostré una gran resiliencia. A pesar de campanas
militares espafolas y la fundacién de fuertes, la frontera se estabilizé alrededor del rio Biobio, sin que la colonizacion
lograra someter el territorio al sur de este limite. La guerra devino en un conflicto crénico, con ciclos de
incursiones, captura de esclavos y una progresiva mestizacion cultural y biolégica en la zona de contacto.

A mediados del siglo XVI, la Corona intent6 regularizar la conquista, sustituyendo la figura del conquistador
por la del poblador e incrementando la intervencion estatal. Sin embargo, en las fronteras persistié un
ambiente de violencia y arbitrariedad, donde la captura de esclavos se convirti6 en un mévil econémico
central, generando ciclos de violencia dificiles de romper. La mestizacién—fruto del contacto intenso y a menudo
forzado—generd poblaciones hibridas que ocuparon un lugar ambiguo entre ambos mundos. Estos mestizos
fronterizos, a menudo marginalizados, actuaron como intermediarios, aliandose tanto con indigenas como con
espafoles segun la conveniencia, y contribuyendo a mantener la inestabilidad de las periferias.

Hacia finales del siglo XVI, el balance era desigual: en el norte de México se logré una pacificacion relativa,
aunque la frontera siguié desplazandose; al este de los Andes predomind el retroceso colonial; y en Chile se
instauré un estancamiento militar duradero. Estas zonas conflictivas funcionaron como valvulas de escape para
las tensiones del centro colonial—acogiendo a desplazados, aventureros y fracasados —pero también como espacios
donde se reinventaron formas de guerra, resistencia e intercambio.

Las fronteras americanas no fueron meras lineas de separacion, sino territorios vivos de interaccion, conflicto y
negociacion. En ellas, sociedades sin Estado enfrentaron a un imperio en expansién, y aunque el poder colonial
buscé integrarlas, muchas conservaron una autonomia sustancial durante siglos. Estos espacios periféricos, lejos de
ser meros apéndices del sistema colonial, fueron escenarios centrales donde se definieron dinamicas de poder,
identidad y resistencia que marcaron profundamente la historia de América Latina.



Trabajo Practico N°7: los pueblos nativos de los actuales territorios centro-septentrionales argentinos
(Primera Parte)
Texto 1: L C“la vi rari r”. En: Miriam Tarr

Nueva Historia Argentina, tomo I, Buenos Aires, Editorial Sudamericana, pp. 187 228 (seleccion).

Guia de lectura:
1) ¢Cuando se instalaron las primeras aldeas en los Andes del Sur?
Las primeras aldeas en los Andes del sur se instalaron entre los siglos X y VI antes de Cristo (a.C.). Este estilo de vida,
caracterizado por una economia agropastoril plena y evidencia estable, perduré por mas de 2000 afos.
2) ¢Cuales son las principales unidades ambientales en los Andes del Sur?
El Noroeste argentino, que conforma un variado mosaico de espacios elevados y areas bajas, y ambientes humedos
y semiaridos, se divide en las siguientes principales unidades ambientales para este sector de los Andes del sur: la
Puna, los valles, la selva (como las yungas tucumanas y salto-jujefias) y la region cuyana.
3) Describe el patréon de asentamiento y subsistencia de esta etapa.
e Patron de Subsistencia: La base econdmica fue agropastoril mixta. La vida agraria se organizé en torno a la
produccion de alimentos vegetales (plantas cultivadas) y la cria y aprovechamiento de los camélidos andinos, siendo
la llama la principal. Las practicas de caza y recoleccion solo cumplieron un rol secundario en la subsistencia, aunque
no fueron desatendidas.
e Patron de Asentamiento: Las aldeas presentaban dos tipos de instalacién, ajustandose a los espacios residenciales
y productivos vinculados a la subsistencia:

o Disperso: El mas comun, donde cada vivienda estaba rodeada por sus terrenos de cultivo.

o Concentrado: Menos frecuente, con las viviendas agrupadas formando un pequefio poblado.
¢ Viviendas: La vivienda dominante era de planta circular o eliptica, siendo raras las de planta irregular o rectangular.
Cada nucleo doméstico podia tener uno o varios recintos asociados, a veces con un patio.
e Agricultura: Las areas agricolas, con construcciones como los canchones (cuadrangulares o irregulares limitados
por paredes de piedra), se ubicaban principalmente en las llanuras aluviales para aprovechar el riego
4) ;Qué tecnologias se desarrollaron en los Andes del Sur?
Con la residencia estable y la economia agropastoril que permitia la acumulacién de excedentes, se hizo comun el
uso de tecnologias que eran inéditas hasta ese momento:
1. La ceramica (alfareria).
2. La textileria, que incluia el uso del telar para telas y mantas.
3. La metalurgia, la cual se caracterizd por ser un proceso productivo de gran complejida
5) En relacion con la ceramica: ¢para qué fines se utiliz6? y ¢ cuales fueron los aspectos mas recurrentes entre
las diferentes sociedades aldeanas?
¢ Fines/Usos: La ceramica fue esencialmente practica. Se utilizd para la fabricacion de recipientes de cocina (ollas),
vasijas para almacenamiento y para el transporte de liquidos. Formas como jarros y cuencos pequefos se usaron en
el consumo de alimentos. También se utilizé con fines simbdlicos (modelado de figuras antropomorfas o zoomorfas) y
para la elaboracién de moldes y crisoles usados en la metalurgia.
e Aspectos recurrentes: A pesar de la variabilidad entre sociedades, existié una notable recurrencia de formas y
técnicas. Un rasgo ubicuo fue la fabricacion de ceramica pulida de tonalidades grises a negras, aunque también
existié en tonos beige y rojo. Las técnicas decorativas mas comunes incluian las incisiones con motivos geométricos,
el pulido en lineas y la decoracion con pasta aplicada al pastillaje.
6) ¢ Por qué razén se conoce de manera incompleta a la textileria?
Se conoce de manera incompleta debido a la naturaleza perecedera de la materia prima utilizada, que era la fibra de
la llama y la vicufa. Estos materiales (telas y mantas) no se han conservado bien en la mayor parte de los contextos
funerarios aldeanos del Noroeste argentino.
7) ¢Por qué el proceso metalurgico es indicador de complejidad social?
La metalurgia fue la tecnologia mas compleja desarrollada por las sociedades aldeanas andinas. Indicaba
complejidad social por las siguientes razones:
e Requerimiento de Calificacién: Implicaba multiples y complejos pasos, desde la identificacién y obtencion de
materias primas, su molienda, recoleccidon de lefia, hasta el modelado de las piezas. Requeria artesanos con un buen
grado de entrenamiento y dedicacion.




e Valor Simbdlico vy Restriccion: Las piezas elaboradas eran de tipo suntuario, como adornos personales (placas,
aros, brazaletes, narigueras, etc.), y poseian un alto valor simbdlico y quizas politico dentro de la comunidad. Eran
piezas de circulacion restringida y su valor radicaba tanto en su carga simbdlica como en los altos costos energéticos
de su fabricacion.

8) ¢Cuales son las representaciones materiales de su mundo simbdlico?

El mundo simbdlico, cuya verdadera dimensidon es todavia ininteligible, esta parcialmente reflejado en objetos que
perduraron:

¢ Objetos Materiales: Se evidencian en las pipas (de ceramica o piedra), vinculadas probablemente al consumo de
cebil u otras sustancias alucindgenas, como parte de un culto chamanico.

e Motivos Recurrentes: Los motivos simbdlicos recurrentes en piedra y ceramica sugieren conceptos basicos
comunes, como la simbiosis entre hombres y animales.

¢ Practicas Funerarias: Las inhumaciones (entierros) con sus modalidades de tumbas y ajuar funerario.

e Arte Rupestre: Las expresiones de arte rupestre (pictografias en cuevas/aleros y grabados sobre rocas) que se
encontraban generalmente en sectores alejados de las aldeas y cumplian funciones de espacios de culto.

9) ¢ Por qué las ofrendas mortuorias pueden ser un indicador de diferenciacion social?

Las ofrendas mortuorias (ajuares) son un indicador de diferenciacion social porque la variacién en cantidad y calidad
de las ofrendas depositadas en las tumbas indica la posible existencia de diferentes status sociales dentro de las
comunidades. Aunque lo mas frecuente era encontrar piezas de alfareria doméstica, algunos entierros contaban con
elementos metdlicos de alto valor o llamas sacrificadas.

10) ¢ Qué importancia tuvo el intercambio en los Andes del Sur?

El intercambio fue un elemento fundamental que integré a las sociedades aldeanas a una compleja red de circulacién
de bienes, productos e informacién.

¢ Mecanismo: El nexo principal se dio a través de caravaneros que transportaban bienes en llamas. Este movimiento
se daba tanto en sentido oeste-este (costa, Puna, valles, selva) como norte-sur.

e Escala: Las relaciones se daban a corta distancia (entre aldeas del mismo valle), regional y, sorprendentemente, a
larga distancia, enlazando espacios tan distantes como la costa pacifica y la selva.

¢ Recursos Clave: Era vital para obtener recursos indispensables especificos de ciertas zonas, como la obsidiana y el
basalto (para instrumentos liticos, originarios de la Puna o el norte de Chile) y la sal (de los grandes salares de la
Puna).

¢ Difusién: El intercambio propicio la difusiéon de nuevos cultivos, conocimientos tecnolégicos innovadores (como la
metalurgia), ideologias y practicas simbdlicas.

Tarragd (Dir.), Nueva Historia Arqentma tomo |, Buenos Aires, Edltorlal Sudamericana, pp. 257 300 (seleccidn).

Guia de lectura:

1) ¢Cual es el periodo que se reconoce como “Desarrollos Regionales”?

El periodo conocido como "Desarrollos Regionales" abarca los ultimos quinientos afios de la historia indigena del
Noroeste de la Argentina. Cronolégicamente, este periodo se sitia entre los siglos X y XV d.C., justo antes de la
dominacion incaica en los Andes del sur.

2) ¢Cuales son los centros caracteristicos de este periodo?

Los centros caracteristicos eran sociedades pujantes que poseian territorios bien controlados. Entre los sistemas
politicos destacados se encuentran:

e Salta, Tucuman y Catamarca: Organizaciones de Calchaqui, Tastil, Yocavil y Belén.

e Jujuy (Norte): Nucleos de Tilcara, Humahuaca, Yavi y Casabindo, que mantenian una estrecha relaciéon con el
altiplano.

¢ | a Rioja y San Juan (Sur): Centros de Sanagasta y Aimogasta (en La Rioja) y de Angualasto (en San Juan).

Estos centros poblados podian albergar a varios cientos y hasta miles de habitantes y estaban en funcionamiento a
mediados del siglo XIII.

3) Senala los nuevos fendmenos politicos, sociales, econdmicos, artisticos y simbdlicos del periodo

El periodo se caracteriza por una serie de transformaciones que incrementaron la complejidad social:

« Eend Politi Soci :

o Aparicion de sociedades con territorios bien controlados y defendidos desde los pukara.




o Gestacion de sistemas politicos que tendian a la centralizacion del poder.
o Existencia de una intrincada red de guerras y alianzas que caracterizé la época previa a la dominacién inca.

o Acentuacion de las relaciones sociales desiguales, tanto en la organizacién del trabajo como en la distribucién y
el consumo de bienes. Esto se reforzd con la consolidacion de elites y el uso de un sistema de control social pautado.
e Fendmenos Econdmicos:

o Fuerte crecimiento demogréfico.

> Pleno establecimiento de la agricultura por irrigacion, con sistemas de terrazas y parcelas para el control de la

erosion edafica.
o Control de recursos de diversos pisos ecoldgicos, a través de la instalacidén de colonias efectivas dependientes de
los nucleos de los valles.
o Explotacion ganadera intensiva (llama) y consumo complementario de guanacos, vicuias y tarucas.
® Fendmenos Artisticos y Tecnoldgicos:
o Desarrollo artesanal a niveles de excelencia, con la formacion de artesanos especializados en metalurgia,

tejeduria y ceramica.

> Surgimiento de estilos artisticos regionales muy estructurados.

o Desarrollo de la metalurgia para crear piezas suntuarias (adornos, brazaletes, anillos) en bronce de buena calidad,
oro y plata, explotando vetas de mineral en Catamarca y La Rioja.

o La vestimenta servia para indicar el rango, género, oficio o pertenencia étnica.
¢ Fenémenos Simbdlicos vy Religiosos:

o El paisaje se concebia como algo vivo, animado por fuerzas sobrenaturales; montafas y altos cerros eran objetos
de veneracion.

o La nocién de pukara se vinculaba a la Pachamama (Madre Tierra) y a los antepasados.

o Existencia de una estructura religiosa panandina donde el Sol, el trueno y los cerros jugaban un papel primordial.

o Se practicaron sacrificios de personas (evidenciado por craneos-trofeos) y el culto involucraba ofrendas y ritos en
lugares especiales.

o Las diferencias en la riqueza de los ajuares funebres y las estructuras funerarias (camaras cilindricas que se abrian
reiteradamente) indicaban el rango v la jerarquia social del difunto.
4) ¢Cual es la relevancia del pukara para la historia cultural de esta area?
El pukara (o pucard) es un rasgo sobresaliente del periodo y tuvo una relevancia central que trascendia su funcién
militar:

uncion Defensiva ontrol Social: El pukara era un centro residencial con claras caracteristicas defensivas,
emplazado en cimas de cerros o mesetas de dificil acceso. Su existencia ilustra la situacion de conflicto generalizado
del periodo. Su ubicacion sugeria un sistema de control social pautado y estrategias defensivas.
e Unidad Minima Politica: El asentamiento tipo pukara constituia la unidad minima de organizacién desde donde se
ejercia el control del espacio agropecuario circundante, los pastos y el agua.
e Centro Urbano: Los grandes asentamientos (pukara) funcionaban como centros urbanizados donde residian las
élites, gente del comun y grupos de artesanos.
e Metafora Simbdlica: Su concepto iba mas alla de una fortaleza, ya que en él se superponian dos dimensiones
simbdlicas cruciales para el mundo andino: la Madre Tierra (Pachamama) y los antepasados. La unién de las
"chacras" (areas agricolas) y el pukara (centro sociopolitico y religioso) era una metafora del periodo.
5) ¢Fue posible el intercambio en este periodo?
Si, el intercambio no solo fue posible sino fundamental y muy activo. Aunque los asentamientos delimitaban y
defendian sus territorios (como indican las fortalezas pukara), esta delimitacion no impidié el intercambio. Existia un
activo trafico regional que se extendia a corta y larga distancia, articulando todos los Andes meridionales. Estas
interacciones entre las jefaturas incluian tanto relaciones negativas (conflictos por intereses en pugna) como
relaciones positivas de intercambio y reciprocidad.

Texto 3: La invasion Inca Gonzalez Luis R. (2000). “La dommamon inca. Tambo caminos y santuarios”. En: Miriam

Guia de lectura:
1) ¢{Qué estrategia empled el Estado Inca en su expansion sobre los territorios del NOA y cuando tuvo lugar
esa expansion?



La expansion incaica sobre el territorio del Noroeste argentino (NOA) tuvo lugar a partir de la segunda mitad del siglo
XV, y se extendid hasta por lo menos 1532. Esto ocurrié durante el reinado del décimo soberano, Topa.
e Estrategia de Expansidon: El Estado Inca empled una estrategia de dominaciéon basada en una combinacion de
violencia y consentimiento. El objetivo era incorporar vastos territorios que ofrecian variadas caracteristicas
ambientales y sociales, lo que obligaba a implementar estrategias de dominacion particulares para cada region.
e Motivaciones: Las motivaciones de esta expansion no solo respondian a intereses econémicos o estratégicos
definidos, sino también a motivaciones corporativas de los sectores dominantes cuzquefios, como el ansia de
prestigio de los estamentos militares y la necesidad de Topa por conseguir su propio patrimonio familiar.
e Tactica: La conquista se habria fundamentado tanto en maniobras diplomaticas como en acciones de coercion
directa, dependiendo de las caracteristicas sociopoliticas de los pueblos a integrar.
2) ;Cémo operaron los incas con respecto a las culturas locales?
Los incas implementaron importantes transformaciones en la vida de las poblaciones locales durante su breve
ocupacion.
¢ Administracion: Formalizaron la integracién del NOA en el Estado con la creacién de cuatro provincias (Humahuaca,
Chicoana, Quire Quire y la provincia Austral).
e Alfabetia y Tecnologia: La alfareria local fue generalmente realizada siguiendo los canones incaicos, pero
introduciendo elementos decorativos autéctonos, lo que fundé estilos mixtos. En cuanto a la metalurgia, se
incorporaron modelos nuevos a los locales y se impulsé un notable aumento en la escala de produccion, aunque sin
aportar innovaciones tecnolégicas mayores.
¢ Poblacién y Resistencia: Algunas comunidades mostraron grados variables de resistencia. En esos casos, el imperio
apelé a movimientos de poblacién (colonos o mitimaes) para asegurar la lealtad de los territorios.
e Arquitectura: Aunque mostraban flexibilidad en la construccidon de asentamientos, difundieron elementos
arquitectonicos distintivos (como la kancha, la Kallanka y el uso de piedras canteadas) para imprimir la marca
imperial.
3) Indica la importancia de la red vial incaica
La red vial incaica, conocida como ghapagq fian, fue de vital importancia para la dinamica de la organizacién imperial.
e Funcion Practica: Aseguraba la comunicacién y el transporte rapido y eficaz de bienes, personas e informacién
desde y hacia las cabeceras politicas.
¢ Infraestructura en el NOA: En el Noroeste argentino, la red vial alcanzé alrededor de 2.000 km de extension,
estructurada en torno a un camino troncal norte-sur con accesos secundarios.
e Funcion Politica y Simbdlica: El capac fian fue un instrumento de integracion politica y simbdlica. La infraestructura
vial misma constituy6 un simbolo de la omnipresente autoridad del Inca para las comunidades dominadas.
¢ |nstalaciones Asociadas: La ruta estaba jalonada por instalaciones clave:
o Tambo: Conjuntos de construcciones que ofrecian reparo y aprovisionamiento a contingentes (caravanas,

ejércitos, correos).

o Pukara: Guarniciones militares para el control del territorio.

o Collca: Construcciones (a menudo circulares) para el almacenamiento de productos de subsistencia y bienes.

o Chaskiwasi: Puestos vinculados al sistema de correos imperial.
4) ;Cual fue la organizacién laboral impuesta por el Estado Inca?
La organizacion laboral se baso en el sistema de prestaciones de trabajo rotativo (mita).
e Turnos Rotativos: Las labores agricolas y el trabajo en las minas estaban a cargo de trabajadores que acudian en
turnos rotativos y estacionales desde las comunidades circundantes, segun la obligacion que tenian todos los
habitantes del imperio.
® Propdsito: Esta organizacion estaba destinada a:

o Sostener las actividades imperiales y al personal administrativo y a los trabajadores temporales.

o Garantizar la explotacion de los recursos de la tierra (agricultura) y la racionalizacién de los recursos ganaderos
(lama y alpaca).

o Impulsar el aprovechamiento de depdsitos de minerales metaliferos.
e Control: Inspectores del imperio supervisaban la produccién y la mano de obra.
5) ¢Como manipulé el poder imperial el sistema de creencias local?
El Estado Inca manipuld el sistema de representaciones de la realidad local para naturalizar y legitimar su dominacién.
¢ Reorganizacion ldeoldgica: El Inca redefinié y reorganizé elementos de la ideologia andina ya vigente, otorgandoles
una nueva significacion funcional a los intereses estatales.



e Santuarios de Altura (Capac Cocha): Se apropio del ceremonialismo y del papel de intermediario ante las potencias
del mas alla.

o Se realizaron actividades ceremoniales en los picos mas elevados (cumbres sagradas), que eran morada de los
antepasados y fuente generadora de agua.

> En estos santuarios de altura se realizaban sacrificios de personas (en particular nifios), representando el maximo
regalo a los regidores del universo. Otros cerros sudandinos elegidos fueron el Aconcagua, EI Plomo, El Toro,
Chuscha, Chafi, Quehuar y Llullayllaco.

o También se ofrecian estatuillas a los dioses.
e Apachetas vy Rutas: El imperio sistematizé la practica local de levantar apachetas (monticulos de piedras en puntos
de transito cargados de sacralidad). Al alcanzar grandes dimensiones, estos apilamientos contribuyeron a manifestar
la omnipresencia del poder central a lo largo de la red vial.

Texto 4: Las sociedades de las sierras centrales v las llanuras santiagueias. Bonnin. Mirta v L aguens. Andrés (2000).
“Esteros v algarrobales. Las sociedades de las Sierras centrales ”

la_llanura_santiaguena”.
Nueva Historia Argentina. tomo |. Buenos Aires, Editorial Sudamericana . 301-342 (seleccion).

Guia de lectura:

1) ¢Como era el sistema de vida de las bandas cazadoras recolectoras adaptadas a esta region?

Durante el primer tercio del Holoceno, se establecieron en las Sierras Centrales (Cérdoba y San Luis) y en el N.O. de
Santiago del Estero sociedades de economia cazadora y recolectora.

e Tecnologia: Utilizaban una tecnologia de talla bifacial de la piedra y fabricaban artefactos especializados. Se
destacaban las puntas de proyectil de piedra y los instrumentos de molienda.

¢ Organizacion Espacial: La organizacion en el espacio respondia a estrategias que buscaban explotar la diversidad
ambiental.

¢ Simbolismo: Comenzaron a expresarse conductas simbdlicas a través del arte en una escala muy reducida de
objetos muebles

2) ¢ Qué nueva adaptacion realizaron los cazadores recolectores hacia 7500?

Una nueva modalidad de vida en las Sierras Centrales comenzé alrededor de 7500 afos atras y se consolidé unos
5000 anos antes del presente, perdurando hasta comienzos de la Era Cristiana.

¢ Contexto Ambiental: Hacia 3000 afos atras, se produjo un cambio climatico abrupto: el clima se volvié célido y
semidrido a arido, con temperaturas elevadas, déficit de agua, merma de los rios y retraccidén de lagunas, lo que
disminuy¢ la oferta ambiental.

e Cambios en el Modo de Vida: El nuevo modo de vida se adapté mediante:

o Mayor variedad de instrumentos y nuevas tecnologias.

o Mayor cantidad y variedad de sitios, con un uso del espacio ajustado a los puntos clave del paisaje para acceder
a animales y minerales.

o La recoleccion y molienda de semillas se hizo méas importante.

o La conducta simbdlica cambid, volviéndose mas publica. El arte rupestre se manifesté con motivos de guanacos,
flandues o figuras geométricas, usando solo colores rojo y negro, pintados sobre roca natural.
¢ Diferenciacion Social: Los objetos convertidos en bienes de prestigio pudieron marcar el inicio de practicas de
diferenciacion social. A esta época corresponden los primeros enterratorios humanos conocidos en la region.
3) ¢Como y cuando fue el cambio de vida hacia la aldea agricola?
El cambio hacia la vida de la aldea agricola en las Sierras Centrales se registra con seguridad en el afio 900 d.C.,
aunque pudo haberse definido un par de siglos antes o mas.

¢ Proceso de Cambio: Se generd un nuevo modo de vida que incorpord la agricultura (maiz, zapallo y poroto) y la
produccion de ceramica, junto con el agrupamiento de casas en poblados.

e Economia Mixta: La economia se establecié de caracter mixto, integrando la agricultura como una estrategia de
subsistencia adicional a las tradicionales caza y recoleccién.

e Estrategia Ambiental: Para amortiguar la variaciéon ambiental, los agricultores alternaban pequefias chacras en
diferentes zonas, combinandolo con la recoleccion de algarrobo.

¢ Tecnologia de Caza: Se incorporé el arco y la flecha, que también se utilizaba para la guerra.

4) ;Como era el trazado de la aldea y co6mo se construia la vivienda tipica?



e Trazado de la Aldea: Los asentamientos mas grandes se dividian en sectores para vivienda, almacenamiento,
actividades cotidianas, basureros y talleres. El sistema se integraba con sitios residenciales (que iban desde
conjuntos de cuarenta viviendas formando aldeas hasta sitios con pocas casas) y sitios para propositos especiales
(como puestos de vigilancia o molienda).

ivienda Tipica ("Casas Pozo"): La vivienda tipica se conocia como “casas pozo”. Para construirlas, se cavaba un
pozo rectangular en la tierra, de 6 a 8 m de largo por 5 de ancho y hasta 1,20 m de profundidad, que funcionaba
como habitacién. A nivel del piso exterior se colocaba el techo, clavando postes y cubriéndolo de paja. Estas casas
eran frescas en verano y calidas en invierno, gracias a los fogones que se prendian en el exterior.
5) ¢Como era la organizacion politica?
La organizacion politica se sustentaba en un sistema con por lo menos dos lineas de liderazgo:
¢ Un cacique principal y uno o dos mandones por debajo de él.
¢ Los liderazgos eran considerados débiles y ocasionales, ya que los jefes solo mandaban en las guerras, arbitraban
en disputas y mantenian las alianzas.
e La forma de mantener relaciones armonicas, afianzar el poder y distribuir recursos era a través de reuniones
periddicas, llamadas "juntas"”, donde los pueblos emparentados se reunian durante varios dias.
6) ¢ Qué caracteristicas adopto6 el intercambio?
Las relaciones politicas y econémicas con grupos vecinos fueron mas intensas durante este periodo.
e Intercambio de Larga Distancia: Se han encontrado collares de moluscos del Atlantico acompafando a algunos
muertos.
¢ Bienes Andinos: Consumieron alucindgenos de los bosques orientales del Noroeste argentino, y las cronicas
mencionan que poseian objetos de metal (cuchillos y adornos cefalicos) que eran intercambiados con el area andina.
¢ Relaciones Regionales: Grupos de la llanura estaban relacionados con el Litoral, y otros del norte con Santiago del
Estero.
7) Describe el proceso de organizacion de aldeas en la llanura santiaguena.
El proceso de organizacion de aldeas en la llanura santiaguefa se desarrollé en varias fases:
¢ Primeras Ocupaciones: Inicialmente, los cazadores recolectores se ajustaban a la explotaciéon del medio serrano. El
bosque chaquefio de la llanura, aunque rico en recursos (quebrachos, algarrobos, peces, tierras fértiles), no fue
colonizado efectivamente hasta la introduccién de practicas agricolas.
e Primeras Aldeas: Las primeras formas de vida aldeana, con alfareria y asientos permanentes, estaban muy
vinculadas con el mundo andino (Catamarca y Tucuman). Los asentamientos eran sitios chicos, carecian de
construcciones y se ubicaban cerca de los cursos de agua.
e Estilo Tradicional (a partir de 700 d.C.): El estilo de vida tradicional de la llanura chaco-santiaguefa se consolidé a
partir del afo 700 d.C. y se basd en vivir cerca de los rios, practicar agricultura y enterrar a la gente en urnas. Los
grupos crecieron en numero y complejidad.
e Estrategia en Albardones: Se implementéd una forma de asentamiento y practicas econdmicas sumamente
adaptadas a los ciclos anuales. La estrategia se centrd en la explotacion de la diversidad de recursos en un radio
cercano (recoleccion, caza, pesca y agricultura complementaria), lo que no requeria grandes traslados. Los
asentamientos formaban aldeas de varias unidades de vivienda sobre los albardones de los rios (depdsitos fluviales).
8) ¢Como fue su forma de vida?
La forma de vida en la llanura santiaguefia, tras la consolidacién de las aldeas, se caracterizo por:
e Uso del Espacio (Albardones): Las casas se asentaban en los albardones para evitar inundaciones. Las depresiones
entre los albardones acumulaban agua y detritos fértiles; cuando la creciente se retiraba, alli se pescaba, cazabay se
cultivaba maiz, zapallo y batata.
e |nestabilidad Territorial: Debido a que los rios de llanura cambian periddicamente sus cursos, la gente tuvo que
trasladar sus asentamientos al ritmo impuesto por la naturaleza.
e Practicas Funerarias: La mayoria de los entierros se hacian en grandes urnas funerarias (tanto para adultos como
para ninos) en los monticulos de los albardones, sin formar cementerios definidos.
¢ Diferenciacidén Funeraria: Las diferencias en la decoracion y ubicacion de las urnas en los monticulos sugieren que
se marcaban distinciones sociales. Los ajuares que acompanaban al muerto eran excepcionales.
¢ Relacion con el Inca: Durante la expansién incaica, grupos portadores de ceramica santiaguena fueron distribuidos
por los valles preandinos de Catamarca y tenian una relacién de vasallaje con el Imperio. A cambio, los incas les
concedieron tierras y los instalaron en centros estatales. A su vez, los santiaguefios mantenian el control de la frontera
oriental del imperio para impedir la invasion de grupos némades del Chaco.




Trabajo Practico N°7: los pueblos del Litoral (Segunda Parte)
jetiv
e Tener una nocidon general de como se efectud el proceso de ocupacion de la regidn Litoral del actual territorio
argentino.
e Relacionar el proceso de ocupacion de la region Litoral y sus caracteristicas con el concepto de “area cultural”.
e Utilizar el analisis bibliografico y audiovisual como herramienta para favorecer la comprensién y el andlisis critico.

Analisis bibliografico:

1) Teniendo en cuenta el primer apartado del texto, como relacionamos los siguientes conceptos: recursos,
tecnologia, ambiente, migraciones, cambio climatico.

Estos conceptos estan interrelacionados en el proceso de ocupacion del Litoral:

e Ambiente y Cambio Climatico: Las variaciones ambientales, especialmente los eventos climaticos (como los
episodios aridos o el derretimiento de hielos que marcd el Holoceno), fueron la causa fundamental de las
transformaciones del paisaje.

e Recursos y Tecnologia: Los grupos humanos tuvieron que adaptar su tecnologia para explotar los recursos
disponibles en el ambiente. La diversificacion cultural (linglistica y cultural) fue favorecida cuando las selvas
crecieron, aislando a las poblaciones que utilizaban corredores de sabana para moverse.

e Migraciones: Los cambios ambientales y climaticos, como las sequias o la busqueda de recursos, obligaron a
grupos a migrar, llevando a la ocupacion inicial del Litoral y a la llegada de grupos de otras regiones.

2) ¢ Por qué al Litoral llegan grupos provenientes de otras regiones?

Al Litoral llegaron grupos provenientes de otras regiones debido a varios factores, principalmente ambientales y
demograficos:

¢ Antigiiedad: Los primeros cazadores llegaron al Nordeste procedentes de Brasil hace 15.000 afios.

¢ Migraciones desde el Oeste: Hace 3.500 afos, pueblos cazadores-recolectores residentes en San Luis, Mendoza y
Cordoba incursionaron en la llanura central.

¢ Aislamiento y Diversificacion: El crecimiento de la flora tropical durante el Holoceno aisl6 a las poblaciones que se
desplazaban por el corredor de sabanas, lo que favoreci6 la transformacion cultural.

¢ Busgueda de Recursos: La llegada de cazadores provenientes de la pampa y la Patagonia hace 2.000 a 3.000 afios
fue atraida por los antiguos cauces secos de la llanura que constituian la Unica reserva de agua, abrevadero de fauna.
3) ¢Quiénes eran los cazadores pedrestes de la llanura, de dénde venian? Respecto a su asentamiento en el
Litoral, ¢(qué adaptaciones reconocen? ;Qué funcion cumpliéo la ceramica y la tecnologia litica? ¢Qué
diferencia tienen con los cazadores de las pampas y la Patagonia?

e Identidad y Origen: Los cazadores pedestres de la llanura central venian del oeste (posiblemente de los bordes de
lagunas en San Luis, Mendoza y Cérdoba). Lo constituian bandas de cazadores y recolectores pedestres que
ocuparon la cuenca del Salado y los Saladillos.

e Adaptaciones en el Litoral: Eran maestros en el manejo de los recursos ambientales, manteniendo un notable
equilibrio entre caza y recoleccion. En las inmediaciones del Parana y sus afluentes, agregaron la pesca costera a su
dieta. Construyeron hornos subterraneos en forma de pera o campana, llamados "botijas", para la coccién de
alimentos.

e Funcién de la Ceramica: Su incorporacion no provocé variaciones fundamentales en el estilo de vida de estas
poblaciones, que se mantuvo estable. Fabricaron piezas semiesféricas o troncocdnicas, usadas para el
almacenamiento y coccidn.

e Funcién de la Tecnologia Litica: Fabricaron instrumentos de piedra tallada y pulida, principalmente raspadores y
perforadores. Debido a la escasez de materia prima, debian traerla desde lejos (Sierras Pampeanas, costa entrerriana
o Sierras de Tandilia y Ventania), lo que los obligaba a utilizar los nucleos de materia prima hasta el limite de sus
posibilidades.

¢ Diferencia con Cazadores de Pampa/Patagonia: Las fuentes no establecen una diferencia directa, pero mencionan
que la fauna del Nordeste (armadillos, venados, fiandules, guanacos) era parecida a la pampeana o patagodnica, pero
adaptada al clima seco. Las poblaciones de Pampa y Patagonia, por su parte, fueron una fuente de migracién hacia la
llanura central.




4) Hace 1500 - 1000 anos AP el clima volvi6 a cambiar ;Como impacté el cambio climatico en las
poblaciones? ¢Qué adaptaciones nuevas surgieron? ¢Qué beneficios obtuvieron? {Coémo impacté la
utilizacion de la ceramica en los diferentes grupos?
e Cambio Climatico (1500-1000 afos AP): Las condiciones aridas del Nordeste cambiaron, las lluvias aumentaron el
caudal de los grandes rios, se formaron la selva misionera y el parque chaquefio, y la llanura pampeana se transformé
en una estepa.
¢ Impacto v Beneficios: Los recursos disponibles aumentaron en calidad y cantidad, lo que favorecio la expansion de
los grupos aborigenes y el incremento de la densidad de poblacién.
¢ Nuevas Adaptaciones:

o Acuatica: Algunos pueblos se adaptaron gradualmente a los ecosistemas acuaticos, pasando a depender
progresivamente de ellos.

> Navegacion: La disponibilidad de arboles permitié la construcciéon de grandes canoas monoxilas, transformando
el Parand y el Uruguay en "caminos". Esto permitio a los pueblos costeros ocupar toda la llanura aluvial y utilizar
ambas orillas del rio.

o Sedentarismo: Las condiciones favorables permitieron un cierto grado de sedentarismo, con desplazamientos
frecuentes pero de pequefia magnitud (movimientos verticales para evitar crecientes).
¢ Impacto de la Ceramica: El conocimiento de la ceramica (hace 1.500 afios AP) fue adoptado de manera variable:

o Para algunos grupos, signific6 un cambio fundamental en el modo de vida, al permitirles utilizar variedades
amargas de la mandioca (tipico de la selva tropical).

o Otros pueblos (como los charrias, tobas y mocobies) la adoptaron sin modificar demasiado su modo de vida
cazador-recolector.

> Unos pocos (como los guayaquies) nunca la usaron, y pasaron directamente a usar ollas metalicas traidas por los
€uropeos.

5) ¢En donde se establecieron las poblaciones del Delta y cual es la importancia de estos lugares?

¢ Ubicacioén: Las poblaciones del Delta (formado hace unos 1.000 afos) se establecieron sobre los "cerritos", que
eran limos y arcillas depositados por las aguas sobre médanos disipados.

¢ Importancia: Los pobladores se concentraban en los albardones perimetrales de las islas (mas altos y cercanos a
los cauces activos). Esta posicion era importante porque favorecia las comunicaciones y el control diario del rio.
Estos "cerritos" fueron incrementados en altura por los propios pobladores prehispanicos e histéricos.

6) Hace 1000 anos AP comenzaron a llegar al Litoral grupos tupi — guarani ¢cuales fueron las causas de dichas
migraciones? {Como era su forma de subsistencia?

¢ Llegada: Los grupos Tupi-guarani (agricultores de la floresta tropical) comenzaron a llegar al Litoral hace unos 1.000
afios AP.

e Causas de la Migracién: Los desplazamientos de los ancestros guaranies, originarios del Amazonas medio (hace
5.000 anos), se dieron en dos modalidades principales:

o Desplazamientos radiales: Causados por razones ecolodgicas (agotamiento de los suelos agricolas, sequias) y
demogriéficas.

o Migraciones masivas (mas lineales): Originadas en causas religiosas o conflictos con otros pueblos.
> Nota: Este tipo de desplazamiento masivo se hizo mas frecuente a partir de la conquista europea.
¢ Forma de Subsistencia: Tenian una estrategia de subsistencia mixta.

o Agricultura: Practicaban la agricultura adaptada a suelos de selva tropical y subtropical, denominada "de roza y
barbecho". Los guaranies preferian regiones templadas y cultivaban maiz, zapallo y batata.

o Complemento: Obtenian proteinas y grasas de la pesca, caza y recoleccién de moluscos. De la recoleccién de
plantas y frutos silvestres obtenian hidratos de carbono, fibras textiles, psicoactivos (tabaco, yerba mate) y plantas
medicinales.

7) ¢Cual era la importancia de las vias de circulacion de objetos?

La importancia de las vias de circulacion (principalmente los rios Parana y Uruguay, que se convirtieron en "caminos"
con la invencién de la canoa) era:

e Intercambio: Eran importantes vias de circulacion por las que diversos pueblos se movian, intercambiando bienes y
tecnologia.

e Difusién Cultural: Muchos poblados costeros usaban pafios de algoddn (provistos por los guaranies), fumaban
tabaco y utilizaban la lengua guarani para el intercambio.




e Conexidon Andina: El intercambio permitia la llegada de elementos suntuarios (como plaquetas de cobre y cuentas
de malaquita) desde el Noroeste argentino, indicando la existencia de cadenas de intermediacion.

8) A grandes rasgos, ¢{como impacto la conquista en las poblaciones del Litoral?

La conquista ibérica tuvo un impacto profundamente negativo y desestructurante:

e Desestructuracién: Desestructuré a las poblaciones costeras.

e_Intensificacidon de Conflictos: Intensificd las contradicciones intertribales e interétnicas.

¢ Etndlisis: Inicid un proceso de etndlisis (destruccidn cultural) de caracter irreversible.

e Efectos Limitados: Aunque en algunos casos sirvié para unir grupos antagénicos contra el enemigo comun, estas
experiencias fueron de caracter limitado en tiempo y espacio.

e Consecuencias a Largo Plazo: Los pueblos sometidos (salvo el guarani) se consumieron en la miseria y la inaccion
de las reducciones, mientras que el idioma guarani se expandia, transformado en lingua general por los misioneros
jesuitas.

Para reflexionar: ;Como relacionamos el concepto de area cultural que vimos en el practico n°2 con el analisis
anterior? A la luz de lo trabajado durante este practico, ;qué piensan sobre este breve video?

1) Teniendo en cuenta el primer apartado del texto, cémo relacionamos el concepto de area cultural que vimos
en el practico n°2 con el analisis anterior?
La historia de los pueblos del Litoral y la llanura (Texto 4 de Ceruti) se relaciona con el concepto de area cultural,
especialmente bajo las visiones de Lumbreras y Carrasco, de la siguiente manera:

finicion Area Histori Lumbrer: rr : El Litoral no puede definirse solo por una lista de rasgos
culturales estaticos (critica de Lumbreras a Kirchhoff). Mas bien, es un area histérica o cultural definida por la
articulaciéon econdmica y social coherente y la adaptacién compartida a un medio geografico.

o En el Litoral, esta articulacion se observa en la adaptacion a los ciclos fluviales, la dependencia progresiva de los
ecosistemas acuaticos, y la subsistencia mixta.

e Interaccion en las Fronteras (Lumbreras y Carrasco): Los textos indican que el Litoral no era una entidad aislada,
sino un espacio de conexién y vinculacion.

o Esto se evidencia en la llegada de grupos provenientes del oeste (San Luis, Mendoza, Cérdoba), la circulacion de
objetos (collares de moluscos del Atlantico, elementos suntuarios del NOA), y la difusion de la lengua guarani como
lingua general. Las fronteras son zonas de transicion y mezcla.

e Variables Historicas: La complejidad del Litoral demuestra que las variables importantes incluyen lo ambiental,
ecoldgico, social e histérico. El cambio climatico no solo impactd la cultura, sino que impulsé las adaptaciones
tecnoldgicas (canoas mondxilas) y el sedentarismo.

¢ Tecnologia en Contexto (Lumbreras): La adopcién de la ceramica no modificé fundamentalmente el estilo de vida de
muchos cazadores-recolectores del Litoral, lo que demuestra que un elemento tecnoldgico solo cobra sentido cuando
se inserta en un contexto socio-econémico especifico.

Trabajo Practico N°8: Historia de las sociedades nativas de las regiones pampeanas y patagoénicas del actual
territorio argentino continental y Tierra del Fuego

1) Poblamiento territorialidad y sistema de vida de los cazadores de la regién pampeana (Texto 1)

1- ¢Cuales eran las condiciones ambientales en el momento de las primeras ocupaciones humanas en la
region pampeana?

Las primeras ocupaciones humanas se dieron al final del Pleistoceno. En ese momento, los primeros pobladores
construyeron su ambiente de dos maneras: mediante campamentos en campos abiertos o en cuevas y aleros de las
sierras.

2- A partir de la informacion disponible: ¢Cuales fueron los primeros asentamientos en las sierras del sistema
de Tandilia y en la llanura interserrana? Sehala sitios y fechados radiocarbdnicos.

¥ En las sierras del sistema de Tandilia:

e Cerro La China: Se encontraron conjuntos de artefactos bifaciales. El sitio El Cerro La China ha sido ocupado por
los cazadores del Pleistoceno. Se hallaron materiales similares entre 10.200 y 10.800 afios AP.



va Tixi (en el tor oriental): Se hallaron restos de fogones, artefactos liticos y restos de guanaco, venado de
las pampas, coipo y armadillo extinto (Eutatus), datados alrededor de 10.000 afios atras.
e Cerro ElI Sombrero: En los niveles mas antiguos se encontraron puntas de proyectil "cola de pescado", con
dataciones de entre 11.000 y 10.000 afios AP.
%En la llanura interserrana:
¢ Arroyo Seco: Los asentamientos mas antiguos se han datado entre 11.000 y 8.500 afos AP.
¢ Rio Quequén Grande (cerca de Paso Otero): Una datacidon radiocarbdnica ubica un lugar de caza y faenamiento en
alrededor de 10.200 afios atras.
3- ¢Qué tipo de tecnologia caracterizaba a estas bandas de cazadores recolectores?
La tecnologia de los primeros pobladores se basd fundamentalmente en la talla de la piedra. Los artefactos tipicos
eran raspadores, puntas de proyectil de base concava y, en los sitios mas antiguos, la punta de proyectil "cola de
pescado". La punta de proyectil "cola de pescado" es un elemento que aparece recurrentemente en sitios tanto de la
pampa como de la Patagonia.
4- ;Convivieron, cazaron y consumieron grandes herbivoros? Senala cuales y evidencias halladas.
Si, convivieron, cazaron y consumieron grandes herbivoros pleistocénicos.
¢ Animales consumidos (Megafauna): Megaterio, toxodonte, caballo americano y camélidos extintos.
¢ Evidencias halladas: En el sitio Arroyo Seco, se encontrd el caparazon y el craneo de un gliptodonte (Doedicurus)
que habia sido faenado y consumido, lo que demuestra que los cazadores se alimentaron de estos grandes animales.
5- ¢Como fue la adaptacion a los cambios climaticos durante el Holoceno? Sintetiza su sistema de vida entre
el 7000 y el 3000 AP.
El periodo de transicion al Holoceno, que trajo grandes cambios climaticos, ocurrié entre 7.500 y 6.500 afios AP.
e Adaptacion vy Subsistencia: Los grandes herbivoros desaparecieron de la llanura alrededor de 7.400 afos AP. La
dieta se diversificd, centrandose en la caza de animales de menor tamafio, siendo el guanaco la especie dominante.
Complementaban su dieta con la recoleccién de vegetales y moluscos de agua dulce.
¢ Sistema de Vida: Se mantuvo un sistema de vida trashumante (ndmade). El asentamiento era estacional o temporal,
aprovechando los recursos costeros (rodados) para confeccionar instrumentos.
6- ¢Como fue la adaptacion de las poblaciones en el oeste arido de las pampas segun Politis (pp.89-90)?
La ocupacion en el oeste arido (cerca del Rio Colorado y Curacd) fue menos densa. La adaptacion se caracterizé por
la diversificacién de la forma de vida para ajustarse a ambientes diferentes. El margen del rio (Rio Colorado) ofrecia
ventajas de recursos como pesca y caza de animales del bosque de chanar.
e Materiales: La materia prima litica predominante era el basalto (del Curacd) y el silice de buena calidad (transportado
desde los rios Negro y Colorado).
¢ Tecnologia: Se utilizaban raspadores y puntas de proyectil pequefas.
7- Describe las representaciones simbolicas de las bandas pampeanas segun Politis (97-100).
Las representaciones simbdlicas se evidencian de varias maneras:
e Entierros y coloracién: El primer uso de pigmentos se asocia a entierros (desde hace 7.000 afios AP). El uso del
color rojo (obtenido de hematita) sobre los esqueletos o en las tumbas esta ligado a ideas sobre el significado de la
vida y la muerte.
e Arte Rupestre: La forma mas antigua de representacion simbdlica son los motivos geométricos abstractos (tales
como zig-zags) que se han delineado en la decoracién de objetos de hueso y madera desde hace mas de 7.000 afos
AP.
e Motivos: Las pinturas rupestres tienen motivos basicos como lineas rectas paralelas, almenados, escaleras,
rombos, y zig-zags.
e Simbolismo Animal: Ciertos animales como el zorro corporizan espiritus poderosos. Algunos animales hallados en
entierros (zorros, lobos marinos) sugieren un valor simbdlico, no solo alimentario.
8- ¢Desde cuando y como fueron sus relaciones territoriales y espaciales con otras poblaciones a través de
los Andes?
Las relaciones territoriales amplias y la circulacion de bienes se atestiguan desde el Holoceno tardio.
e Como: Estas relaciones se manifestaban a través de redes de intercambio organizadas y complejas con grupos
vecinos.
e Evidencias: El intercambio transandino se sugiere por el hallazgo de obsidiana (roca que aflora en la cordillera a
cientos de kildbmetros) en sitios pampeanos como Tapera Moreira.




e Similitudes culturales: Se encontraron puntas de proyectil pedunculadas y plaquetas grabadas similares a las del
norte de Patagonia, lo que indica la circulacion de bienes entre sistemas regionales. Ademas, la alfareria temprana
pampeana (1.200 afios AP) presenta motivos que tienen disefios comunes con los de la alfareria patagonica y zonas
vecinas.

2) Reconstruyendo la vida cotidiana de los cazadores recolectores patagdnicos (Texto 2)

1- ¢{Qué etapas distingue la autora con respecto a la historia sociocultural de Patagonia durante los tiempos
anteriores a la llegada de los espaioles?
La autora distingue tres etapas principales en la historia sociocultural de Patagonia antes de la llegada de los
europeos:
e Etapa Inicial: Abarca desde 13.000 hasta 7.000 afos antes del presente (AP). Corresponde a los primeros
pobladores.
¢ Etapa Media: Cubre el periodo de 7.000 hasta 2.000 afos AP.
e Etapa Tardia: Se extiende desde 2.000 afios AP hasta el siglo XVI.
2- ;Cual fue el subsistema tecnolégico?
El subsistema tecnoldgico de los pueblos patagénicos se baso en el uso de piedra, cuero, hueso y madera.
e Materias Primas Liticas: Se emplearon diversos materiales como cuarzo, silice, obsidiana, basalto y otros. Estos
materiales se obtenian de canteras o de rodados en rios y arroyos.
¢ Instrumental: Los artefactos comunes de piedra incluian puntas de proyectil, cuchillos, raspadores, perforadores y
elementos para molienda.
¢ Especializacion: La confeccion de artefactos se realizaba por percusién con un "martillo de piedra" (percutor). Las
puntas de proyectil podian ser de forma pedunculada o triangular. También utilizaban la boleadora.
e Uso del Cuero y Hueso: El cuero era vital para vestimenta y vivienda. Los huesos de rhea (fiandu) y guanaco se
usaban para hacer agujas, que eran esenciales para coser las prendas de vestir.
3- ¢Como fueron los patrones de asentamiento?
Los patrones de asentamiento se adaptaron a la proteccién climatica y la disponibilidad de recursos:
¢ Asentamientos Clave: Utilizaron cuevas o "casas de piedra" (aleros rocosos), que brindaban resguardo contra el
viento y el agua.
e Uso del Refugio: Dentro de las cuevas, el espacio se acondicionaba para aprovechar la circulaciéon de aire, la luz
natural, la calefaccion y la coccion. Colocaban capas de pieles de animales sobre el piso para dormir.
e Campamentos Abiertos: También se establecieron campamentos a cielo abierto o en campos abiertos,
especialmente en la Etapa Inicial. Estos asentamientos podian ser mas temporales o estacionales, moviéndose para
aprovechar los recursos locales.
4- ;Como fueron los modos de subsistencia?
La subsistencia de los pueblos indigenas patagénicos se basaba en la caza y la recoleccién de productos naturales.
e Organizacion Temporal: El afio se dividia en dos temporadas largas: la veranada (verano/primavera) y la invernada
(invierno/otono).

o Durante la invernada, se asentaban en tierras bajas o valles protegidos.

> Durante la veranada, migraban a planicies mas elevadas en busca de recursos.
¢_Recurso Principal: El guanaco era el recurso principal, proporcionando carne, hueso, tendones y cuero. Se valoraba
mucho el consumo de su grasa.
e Caza: Las técnicas de caza incluian el encierro de animales en corrales y el uso de un ritual previo a la partida
liderado por el jefe. También empleaban el engafio de la caza, como el uso de un guanaco cautivo para atraer a los
animales, o el disfraz para confundirlos.
¢ Dieta Complementaria: La dieta se complementaba con el fiandud, otros animales, y la recolecciéon de vegetales
comestibles y moluscos

3) Isla Grande de Tierra del Fueqgo: Evidencias arqueoldégicas de poblamiento (Texto 3

1- Senala las evidencias halladas mas antiguas hasta el momento de cazadores en la Isla Grande de Tierra del
Fuego.



Los primeros pobladores de la regidn del Estrecho de Magallanes y el norte de la Isla Grande de Tierra del Fuego eran
cazadores que se movilizaban a pie. Las evidencias mas antiguas de la ocupacion se situan, segun el fechado
radiocarbonico, alrededor de 7.000 o0 6.700 afios AP.

e Sitio Clave: Tunel I.

¢ Restos Hallados: En el sitio Tunel | se encontraron restos de este paso, los cuales tuvieron una distribucién
excepcionalmente bien preservada debido a una lluvia de ceniza volcanica que actué como manto protector.

¢ Ajuar (Evidencia Tecnolégica): El ajuar encontrado incluia puntas de arma de piedra muy cuidadosamente talladas,
trinchetes con una cara y dos biseles pulimentados, y otros utensilios mas sencillos.

¢ Actividad: A pesar de la breve duracién de la ocupacion, se hallaron pruebas de intensa actividad de talla en el lugar

UNIDAD DOCE

Carlos del Solar Aldunate - Estadio alfarero en el sur de Chile (500 a ca. 1800 d. C.)

La reconstruccion de la historia cultural del sur de Chile durante el largo periodo alfarero —que se extiende
aproximadamente desde el 500 a.C. hasta el 1800 d.C.— se enfrenta a obstaculos metodoldgicos considerables. La
informacion arqueoldgica disponible es abundante, pero a la vez fragmentaria y desigual en su calidad. Gran parte
de los datos procede de hallazgos ocasionales o de excavaciones de rescate, realizadas sin un marco tedrico
unificado que permita abordar los grandes problemas de la secuencia cultural. Esta carencia ha llevado a que,
tradicionalmente, las interpretaciones cronoldgicas se basaran en criterios poco rigurosos, como la mera presencia o
ausencia de supuestas “influencias” visibles en la ceramica. El desafio es mayor en una regidn que, por sus
condiciones ambientales y su trayectoria historica, muestra un notable conservadurismo en sus tradiciones
tecnoldgicas. Solo en las Ultimas décadas, con la realizacién de excavaciones sistematicas y el empleo de métodos
mas refinados, ha comenzado a delinearse una vision mas coherente de este pasado, aunque la escasez de
materiales organicos para datacién absoluta sigue siendo una limitacioén crucial.

El territorio donde se desarrollaron estos procesos no es una unidad homogénea, sino un mosaico de paisajes
con recursos Yy condicionantes muy distintos. Para comprender las adaptaciones humanas, es indispensable
dividir este espacio en grandes sectores biogeograficos. El sector septentrional, que se extiende desde el rio
Aconcagua hasta el cordén transversal de Mahuidanche, esta dominado por el bosque caducifolio de roble
(Nothofagus obliqua). Este ambiente, aunque frondoso, permite una considerable insolacién del suelo, creando
condiciones excepcionales para el asentamiento humano. Ofrece una riqueza extraordinaria en recursos de
recoleccion: una veintena de especies de arboles y arbustos que producen frutos comestibles —como el maqui, el
avellano, el quellén y la glerta—, ademas de gran variedad de tubérculos silvestres, papas nativas, hongos y plantas
medicinales. La geomorfologia, un plano inclinado hacia el océano con un valle central abierto, y el papel de la
cordillera de la Costa como biombo climatico, generaban un entorno idoneo para la practica de la horticultura y la
ganaderia incipiente, complementadas por los abundantes recursos del litoral.

Al sur de este sector, las condiciones cambian radicalmente. En el sector meridional, que llega hasta el golfo de
Reloncavi, las altas precipitaciones y temperaturas favorecen el predominio del bosque siempreverde, un
ecosistema denso, humedo, oscuro y de dificil penetracién, mucho menos apto para una ocupacion humana
extensiva. Solo en el valle central, donde la cordillera de la Costa crea un microclima mas seco, persiste el bosque de
roble. La topografia aqui es mas abrupta, con escasas llanuras accesibles, siendo la amplia cuenca del rio Valdivia
una excepcion notable. Sin embargo, la evidencia arqueoldgica demuestra que los procesos culturales no se
limitaron a las zonas mas favorables, sino que también se desarrollaron en este entorno complejo. Es
necesario anadir un tercer escenario, el sector oriental o trasandino, que comprende la precordillera y las pampas
argentinas de Neuquén. Este territorio, con sus bosques de araucaria (Araucaria araucana) y extensas estepas de
gramineas, ofrecia recursos excepcionales para la caza y la recolecciéon. Sus numerosos y accesibles pasos
cordilleranos funcionaron como rutas vitales de comunicacion e intercambio a través de la cordillera de los Andes,
integrando dinamicamente ambos lados de la montana.

Las fuentes histdricas y etnograficas, que se remontan a los primeros contactos con los espanoles en el siglo XVI,
proporcionan una base fundamental para interpretar el registro arqueoldgico tardio. Los cronistas describen un
pueblo numeroso y belicoso, al que denominaron genéricamente “araucanos”. Su economia era mixta y



altamente adaptada: practicaban una horticultura estacional basada en el maiz, la papa, los porotos y la quinoa,
mediante el sistema de roza y quema en claros del bosque de roble. Complementaban esta base con una
recoleccion intensiva y especializada de los frutos del bosque, la pesca en rios y litoral, y la caza. La
organizacion social se estructuraba en familias extensas y linajes patrilineales, formando una sociedad de tipo
igualitario, sin una jerarquia rigida. En tiempos de conflicto, esta estructura se cohesionaba bajo la autoridad
temporal de un toqui, jefe guerrero elegido por su valor y capacidad. El chaman o machi cumplia un papel central no
solo en la salud, sino en la explicacién del mundo y en la preservacion de la identidad y los valores del grupo.

Desde el punto de vista arqueolégico, la reconstruccion de la secuencia cultural se ha basado
tradicionalmente en el estudio de los contextos funerarios, dado que los cementerios han sido los sitios mas
frecuentemente excavados. Para organizar este registro, los investigadores han definido “complejos funerarios”,
conjuntos de practicas de entierro y ofrendas que permiten agrupar sitios y proponer una cronologia relativa.

wEl complejo Pitrén, cuyas manifestaciones se datan entre el 500 y el 1000 d.C., es identificado como la primera
ocupacion agroalfarera del sur de Chile. Su distribucién es amplia, desde el rio Bio Bio hasta el seno de Reloncavi,
con presencia también en el sector trasandino. Se caracteriza por los entierros en urnas ceramicas, acompanadas
de ofrendas que incluyen jarros globulares de asa unica y asimétrica, pipas y artefactos de piedra tallada y
pulida. La economia asociada debié basarse en una horticultura incipiente, complementada por una recoleccion
intensiva que denota una larga y profunda adaptacion al entorno boscoso. Pitrén parece representar un desarrollo
cultural fundamentalmente local, con raices en sustratos recolectores anteriores.

%Un salto cualitativo se observa con el complejo El Vergel, que florece aproximadamente entre el 1000 y el 1500
d.C. Este complejo muestra una expansion geografica atin mayor y una mayor complejidad social. Las practicas
funerarias se diversifican, incluyendo no solo urnas, sino también tumbas de cista (cajas de piedra) e
inhumaciones directas en tierra. La ceramica alcanza un notable desarrollo técnico y estético, destacando la
aparicion del estilo Valdivia, caracterizado por una decoracién de pintura negra sobre un engobe blanco, con
motivos geométricos complejos y simétricos. La economia evidencia una agricultura mas consolidada y la posible
incorporacion de una ganaderia incipiente de camélidos. Hacia el final de este periodo, se registran influencias
inequivocas del Imperio inca, perceptibles en ciertos motivos decorativos y, probablemente, en algunos aspectos
de la organizacion social. El Vergel representa, con alta probabilidad, el sustrato cultural inmediato que
encontraron los conquistadores espanoles a su llegada.

%EIl contacto y la conquista hispana a mediados del siglo XVI no significaron el fin de estos desarrollos, sino
el inicio de un proceso de transformacion y redefinicidon étnica que permitiria hablar propiamente de la cultura
mapuche histérica. Los sitios funerarios de este periodo postcontacto son de una escala sin precedentes: grandes
cementerios con decenas o incluso centenares de individuos, con tumbas que se superponen a lo largo del
tiempo. Se distribuyen por todos los sectores —septentrional, meridional y oriental—, demostrando la expansion
y consolidacién de este grupo. El ajuar funerario es rico y homogéneo, mostrando tanto la persistencia de las
tradiciones ceramicas locales, ahora mas estilizadas, como la incorporacién masiva de elementos europeos:
cuentas de vidrio, herramientas de hierro, adornos de plata y, de manera absolutamente crucial, restos de caballo.

La adopcion del caballo fue quizas el factor de cambio mas revolucionario. Asimilado con rapidez y maestria tras
el contacto, transformé por completo la movilidad, la economia y la capacidad militar mapuche. Este periodo,
que se extiende desde fines del siglo XVI hasta el siglo XIX, no es una mera continuacion pasiva del mundo
prehispanico. Por el contrario, constituye un dinamico proceso de etnogénesis, desencadenado por la
confrontacion colonial. La gran rebelién mapuche, que culminé en el desastre de Curalaba (1598) y la destruccién
de las ciudades espafolas al sur del rio Bio Bio, establecié una frontera militar que se mantendria durante casi
tres siglos. En este espacio fronterizo, los mapuches no solo resistieron, sino que se reinventaron. Incorporaron
estratégicamente elementos culturales hispanos —el caballo, la ganaderia vacuna, nuevas técnicas— y los integraron
de forma creativa a su propio sistema. El comercio trasandino, especialmente de ganado desde las pampas
argentinas, el mestizaje y un intenso intercambio cultural, homogeneizaron y fortalecieron una identidad
comun entre los grupos que habitaban entre el Bio Bio y el seno de Reloncavi. Fue en este crisol de la frontera



, imponiendo su lengua, sus estructuras sociales y su
cosmovision, demostrando una extraordinaria capacidad de resiliencia y adaptacion.

En definitiva, la historia cultural del sur de Chile durante el periodo alfarero y colonial es la narrativa de una
profunda simbiosis entre las sociedades humanas y diversos entornos biogeograficos. Es la historia del
desarrollo de tradiciones tecnoldgicas y simbdlicas distintivas, visibles sobre todo en la ceramica y las practicas
funerarias. Y, de manera fundamental, es la historia de una capacidad de agencia histérica excepcional: la de unas
sociedades que, frente al impacto devastador de la conquista, no se limitaron a resistir, sino que emprendieron un
activo proceso de reconfiguracion identitaria, forjando en la frontera colonial una cultura nueva, vigorosa y perdurable.

Guillaume Boccara - Etnogénesis mapuche: resistencia y restructuracion entre los indigenas del centro-sur de
Chile (siglos XVI-XVIII)

El estudio sobre la etnogénesis mapuche se inscribe en un giro historiografico y antropoldgico que busca

superar la vision colonial de los pueblos indigenas de frontera como entidades "sin historia", "sin Rey, sin fe,

sin ley". Frente a esta mirada, el analisis propone entender las zonas fronterizas como laboratorios dinamicos

de interaccion sociocultural, donde el prolongado conflicto y contacto dieron forma a nuevos sujetos

histéricos. El caso mapuche es paradigmatico, ya que su famosa resistencia no fue un mero acto de

conservacion, sino_el motor de una profunda transformacién interna que culminé en la emergencia de una
nueva formacidn social e identitaria en el siglo XVIIl.

La investigacion se centra en el grupo conocido inicialmente como reche (hombres verdaderos), que habitaba
entre los rios Itata y Toltén. Su organizacion sociopolitica prehispanica y del primer siglo de conquista se
caracterizaba por una estructura acéfala y dispersa. La unidad social fundamental era la ruca (casa familiar),
que se agrupaba en caserios. Estos, a su vez, se integraban en el quinlebo, un nucleo endégamo de cooperacién
econdmica y defensiva. El nivel crucial de integracion sociopolitica e identitaria era el lebo o rebue, un
agregado de varios caserios que funcionaba como centro ceremonial, juridico y politico. En el rebue se dirimian
conflictos, se organizaban rituales y se tomaban decisiones sobre guerra y paz. La guerra (weichan) no era un mero
hecho militar, sino un hecho social total que estructuraba la reproduccion material y simbdélica de la sociedad.
A través de ella se generaban liderazgos, se definian jerarquias y se gestionaba la relacion con el "otro".
Alianzas superiores como el ayllarebue (nueve rebue) y el futamapu (tierra grande) eran agregados temporales,
principalmente bélicos, sin caracter politico permanente en sus origenes.

La légica de la guerra reche era peculiar: una guerra de captacion de la diferencia. Esto implicaba un
movimiento paraddjico de apertura canibal hacia el enemigo, donde la_resistencia se combinaba con la
asimilaciéon de sus elementos. Rituales como la decapitacion, la antropofagia selectiva de guerreros valientes y la
fabricacién de trofeos con sus restos (flautas de hueso, gorros con mandibulas) buscaban apropiarse simbdlicamente
de las cualidades del adversario. La recheizacion de cautivos —prohibirles el castellano, vestirlos a la usanza local,
integrar a sus hijos— y la adopcién masiva de elementos exdgenos (caballos, hierro, técnicas) eran practicas
fundamentales. Esta flexibilidad y capacidad de incorporar lo ajeno desde una posicion de fuerza es lo que explica,
en parte, la efectividad y duracién de su resistencia. No se trataba de rechazar todo contacto, sino de gestionarlo
y digerirlo en sus propios términos.

El siglo XVII marca el inicio de una gran transformacién econémica. Los reche pasaron de una economia de
horticultura y recoleccion a una basada en tres pilares: la ganaderia de animales introducidos (equinos,
bovinos, ovinos), la maloca (razzia o pillaje sistematico contra estancias hispano-criollas) y el comercio,
especialmente de ponchos. Este cambio alterd radicalmente la division del trabajo. La mujer quedé a cargo de la
economia doméstica y, sobre todo, de la produccién textil a gran escala para el mercado. El hombre se dedicé a
actividades "exteriores": maloquero y conchavador (comerciante). Este nuevo modelo generaba excedentes
considerables y potencioé la autonomia indigena. El flujo de ganado desde los territorios espanoles hacia la
Araucania a cambio de ponchos fortaleci6 econémicamente a los mapuche y alarmé a las autoridades
coloniales, que veian en este comercio la causa de su empobrecimiento y del fortalecimiento indigena.



Estas transformaciones econdmicas fueron la base de profundas restructuraciones sociopoliticas,
caracterizadas por un doble movimiento: concentraciéon del poder y cristalizacion de las jerarquias. La figura
del ulmen (cacique) se transformé. Dejé de ser principalmente un "gran hombre" cuyo prestigio dependia del
valor guerrero y la oratoria, para convertirse en un jefe con poder permanente cuya autoridad se basaba en la
acumulacion de capital econémico (ganado, mujeres tejedoras, bienes), capital politico (participacion en
parlamentos, redes con los esparoles) y capital relacional (alianzas matrimoniales y politicas con otros grupos). El
ulmen tendié a acumular las funciones que antes ejercian figuras separadas: el genvoye (jefe civil), el gentoqui
(jefe de guerra) y el boquivoye (jefe religioso). Su poder, aunque no coercitivo en el sentido estatal, se legitimaba
mediante la redistribucién obligatoria de bienes en grandes fiestas (cahuin) y reuniones politicas (coyan).
Paralelamente, las estructuras politicas se consolidaron y volvieron permanentes. El ayllarebue dej6é de ser una
alianza bélica temporal para convertirse en un distrito politico estable, encabezado por un apoulmen (gran
ulmen). Del mismo modo, los futamapu (originalmente tres, luego cuatro) se institucionalizaron como
macrorregiones politicas que dividian y organizaban todo el territorio mapuche. Este proceso de centralizacion
se refleja en la reduccion, a lo largo del siglo XVIII, del numero de caciques que participaban en los parlamentos con
los espafoles, pasando de centenares a unos doscientos representantes, lo que evidencia una mayor delegacion y
concentracion del poder.

Este nuevo orden politico fue acompafado por una redefiniciéon identitaria. En el siglo XVI, la identidad se construia
en relacion al rebue local. Para el siglo XVII, la lealtad y autopercepcion se desplazaron hacia el futamapu y, en un
nivel mas amplio, hacia la categoria emergente de mapuche (gente de la tierra). Este etnébnimo, que comienza a
aparecer en documentos de la década de 1760, expresa una conciencia étnica unificada que trasciende las
divisiones locales anteriores. La identidad ahora se define en gran medida por oposicion al huinca (el no
mapuche, espanol o criollo). El proceso fue, asi, simultaneamente de etnogénesis (surgimiento de una nueva
entidad sociocultural) y de etnificacion (efecto de las politicas y categorizaciones coloniales sobre la autopercepcion
indigena).

Un dispositivo colonial clave en este proceso fue el parlamento general. Mas alla de ser un simple tratado de
paz, funciond6 como una institucion que molded la politica mapuche. Al exigir representantes estables y una
organizacion espacial fija (asignando lugares a cada futamapu y parcialidad), el parlamento fomenté la
jerarquizacién, la centralizacidon del poder de negociacién y una vision "mapeada" y ordenada del territorio
araucano. Se convirtié en una suerte de congreso pantribal mediado por los espafioles, donde también se resolvian
conflictos interindigenas. Asi, los propios mecanismos de interacciéon y negociacion fronteriza contribuyeron a
estructurar la nueva formacion sociopolitica mapuche.

En conclusion, el estudio muestra que la resistencia mapuche no puede entenderse como la mera persistencia de una
cultura intacta. Por el contrario, fue un fendmeno dindmico y adaptativo donde la guerra, la economia y la politica se
reconfiguraron profundamente a través del contacto colonial. La etnia mapuche del siglo XVIIl es el producto
historico de este complejo proceso de etnogénesis, en el que la capacidad de asimilar elementos externos,
reorganizar el poder interno y forjar una nueva identidad macroregional resulté ser la férmula de su
supervivencia y afirmacion frente al imperio espanol. Este caso subraya la importancia de un enfoque
histérico-antropolégico que entienda las identidades étnicas no como esencias fijas, sino como construcciones en
permanente devenir, forjadas en la tensién entre la agencia indigena y las estructuras del poder colonial.

Daniel Villar — Las poblaciones indigenas, desde la invasion espafola hasta nuestros dias
A continuacién se examina la historia de las poblaciones indigenas de la region pampeana y areas vinculadas desde
1536, ano que marca el inicio de una invasion espanola que desencadend transformaciones profundas y
duraderas. Para comprender estos procesos se propone una unidad de analisis denominada area panaraucana, un
espacio amplio que trasciende las jurisdicciones politicas modernas y abarca desde la Pampa central y oriental
hasta la Araucania y el norte de la Patagonia. Esta perspectiva es esencial, ya que la historia de los indios de las
pampas es indisociable de la de los mapuche de Araucania.

% 1) El encuentro con los espanoles representé un choque entre sociedades sin Estado, donde el poder se distribuia
entre lideres cuya autoridad dependia del consenso y la persuasion, y un imperio que exigia obediencia unilateral.



Esta incompatibilidad fundamental explica la inmediata militarizacion de los nativos, quienes incrementaron la
violencia armada colectiva y adaptaron con rapidez tecnologias como el caballo y las armas de metal para
enfrentar la amenaza de la expansion estatal.

Las transformaciones que siguieron fueron de multiples 6rdenes. Biolégicamente, las epidemias introducidas
causaron una devastacion demografica. Socioculturalmente, se produjo una incorporaciéon generalizada,
aunque selectiva, de elementos europeos: animales domésticos, objetos de metal y nuevas légicas econdmicas.
Estos bienes se volvieron deseables, reconfigurando las economias indigenas y generando nuevas formas de
dependencia y conflicto en el marco de relaciones asimétricas. La vida social organizada en torno al
parentesco y los rituales comunitarios fue atacada por la evangelizacion, que demonizé practicas como la
poliginia y los festines ritualizados, con una intensidad mayor al oeste de los Andes que en las pampas.

Las reacciones indigenas ante la invasion fueron diversas y dindmicas: huida, resistencia armada y alianza. Con el
tiempo, estas estrategias se combinaron o alternaron. La prolongacion del contacto y la imposibilidad de expulsar
a los invasores llevaron a algunos sectores a considerar formas de coexistencia que mitigaran el conflicto
bélico permanente, un proceso cargado de tensiones internas.

En la Araucania, la resistencia de los reche (luego mapuche) fue feroz y exitosa durante el siglo XVI, fijando
una frontera en el rio Bio Bio tras la victoria en Curalaba (1598). Este conflicto, sin embargo, generé una
economia de la guerra. La Corona espanola, a pesar de los ingentes esfuerzos, vio cémo la guerra se perpetuaba,
alimentada localmente por actividades lucrativas como las malocas: expediciones de captura de indigenas
justificadas por su “rebeldia”, que luego eran reducidos a esclavitud y vendidos, por ejemplo, en Peru. Estas
practicas, aunque criticadas, rara vez fueron sancionadas.

Paralelamente, se intensificaron los movimientos transandinos. Grupos provenientes de los valles orientales
de la cordillera comenzaron a desplazarse hacia las pampas, ya sea para escapar del conflicto, buscar nuevos
recursos, establecer alianzas o integrarse a los emergentes circuitos de intercambio regional. Testimonios de la
época ya registraban la presencia de “indios de la guerra de Chile” en la regién pampeana y la circulacion de
productos como textiles de factura trasandina.

En la pampa centro-oriental, tras el abandono y repoblacion de Buenos Aires (1580), la convivencia fue
precaria. Los querandies, inicialmente proclives al intercambio pacifico, fueron empujados a la resistencia. La
falta de un sistema de encomiendas eficaz llevd a los colonos a expandir lentamente una “campafia” dedicada a la
agricultura y la ganaderia. Un factor crucial fue la proliferacion de ganado cimarrén (yeguarizos y vacunos),
cuyas manadas, originadas a partir de animales escapados o introducidos, crecieron exponencialmente en la
llanura. Este recurso atrajo a indigenas y cristianos por igual, dando lugar a actividades como las vaquerias y
potreadas. El rio Salado se consolidé como el limite de facto de la expansion hispano-criolla durante siglos.

% 2) El siglo XVIII trajo un cambio de dindmica. La guerra en Chile cedié en intensidad y se exploraron politicas
de coexistencia. La administraciéon colonial promovié la unificacién de la representacion indigena para facilitar
las negociaciones, lo que generé competicion entre lideres indigenas por ese rol privilegiado y conflictos
internos, ya que otros veian en esta concentracién de poder una amenaza a las carreras politicas tradicionales.
Surgieron también actores al margen de estos acuerdos: los llamados “caciques corsarios”, a menudo jévenes
sin parentescos influyentes, que organizaban incursiones desde los Andes contra estancias y caravanas en la frontera
de Buenos Aires, buscando abrirse camino y siendo antepasados de los ranqueles.

No obstante, en la pampa oriental, la situacion se deterior6 por los errores de la administracion local.
Estancieros y funcionarios con intereses ganaderos, afectados por el arreo de animales, iniciaron acciones
punitivas indiscriminadas contra grupos pampeanos, violando la politica real que buscaba evitar provocar una
alianza general con los belicosos mapuche de Chile. Este ciclo de violencia, iniciado con incidentes como la
deportacién arbitraria de un lider pampa en 1705 y los asesinatos posteriores de lideres indigenas incluso bajo
proteccion de asilo eclesiastico, generé décadas de represalias y venganzas. La respuesta indigena no se basaba
Unicamente en motivaciones econdémicas; desde su logica, la violencia injustificada (“usar del palo”) creaba una
deuda social que era inexcusable saldar. Las incursiones y el saqueo eran, en gran medida, réplicas sistematicas
dentro de esta economia moral del conflicto.



La creacion del Virreinato del Rio de la Plata (1776) introdujo una relativa moderacion, con funcionarios desde
Madrid que pusieron cierto limite a los excesos locales. Se consolidé la frontera del Salado mediante pactos,
iniciandose un periodo de mayor concordia que se extendié mas alla de 1810.

%3) La era post-revolucionaria frustré las expectativas indigenas de mejorar la convivencia. La creciente
demanda internacional de productos ganaderos convirtié las tierras al sur del Salado en un objetivo
economico crucial. El avance fronterizo se reanudd con fundaciones como el Fuerte Independencia en Tandil (1823).
Paralelamente, en Chile, la Guerra a Muerte (1818-1824) tras la independencia llevé a que grupos mapuche y
montoneras realistas e independentistas se desplazaran hacia las pampas, afnadiendo nueva complejidad y violencia
a la frontera bonaerense.

En este escenario, Juan Manuel de Rosas, asumiendo el gobierno en 1829, implemento el “negocio pacifico de
los indios”. Este sistema, financiado y organizado, buscaba cooptar grupos mediante la entrega periodica de
raciones (animales, tabaco, yerba) a cambio de su alianza militar contra los grupos hostiles. La estrategia era
crear un escudo de aliados nativos, particularmente en Salinas Grandes, para proteger la pradera. Rosas también
ejecutd acciones directas como la Campana al Desierto de 1833, que caus6 gran destrucciéon entre grupos
norpatagénicos y ranqueles, y estuvo marcada por fusilamientos y la toma de cautivos.

El colapso de los boroganos, aliados clave de Rosas en Salinas Grandes, cred un vacio que fue llenado por €l
cacique Calfucura. Este lider, de origen trasandino y con experiencia en las pampas, propuso un proyecto basado
en la inclusién y la pacificacién, convocando a personas afectadas por la violencia a formar una nueva comunidad.
Rosas aceptd, y Calfucura, controlando y redistribuyendo las raciones gubernamentales, construyé un extenso
cacicazgo y una red de alianzas que abarcaba pampas, Patagonia y Araucania. Mientras, en el caldenal, los
ranqueles se reconstituyeron como una comunidad heterogénea y mas confrontativa. Ambos cacicazgos integraron a
una diversidad de personas: indigenas de distintos origenes, cautivos, refugiados politicos, desertores y fugitivos,
reflejando la compleja reelaboracién de las sociedades fronterizas.

La caida de Rosas (1852) y la guerra entre Buenos Aires y la Confederacion rompieron el equilibrio. Los
salineros, descontentos con el incumplimiento de los acuerdos, intensificaron sus incursiones con un éxito
notable. Tras la Guerra de la Triple Alianza (1865-1870), el estado argentino, impulsado por una propaganda
que presentaba a los indigenas como el ultimo obstaculo para el progreso nacional, opté por la conquista
militar total. La Campafna de 1879, con un ejército moderno y muy superior en tecnologia y ndmero, aniquilé la
resistencia armada en pocos afios. Para 1885, la autonomia politica y militar de las sociedades indigenas de la
region habia concluido.

Las consecuencias fueron catastréficas: muerte en combate, fusilamientos, huida, captura masiva, separacion familiar
y apropiacion de personas para el servicio. Los sobrevivientes enfrentaron una prolongada etapa de desarticulacion y
subalternizacién. Forzados a incorporarse a la economia regional, combinaron practicas de subsistencia
tradicionales con el trabajo asalariado en estancias o como peones urbanos. El estado, con una politica
orientada a la asimilacién y disolucién cultural, ignoré sus demandas. El reclamo central por la tierra recibio
respuestas insuficientes: asignaciones de pequenas fracciones en zonas marginales, sujetas a regimenes
legales complejos que los dejaron expuestos al despojo y la especulacion.

v4) El marco legal del siglo XX fue, en el mejor de los casos, deficiente. La Constitucion de 1853 mantuvo hasta
1949 un mandato anacrénico de conversion al catolicismo, mientras que la de 1949 omitié toda referencia a
los indigenas, pretendiendo una igualdad abstracta que negaba su existencia especifica. Los gobiernos de
facto, especialmente la ultima dictadura militar (1976-1983), profundizaron el retroceso. El retorno a la democracia
en 1983 permitié avances significativos. La Ley 23.302 (1985) reconocié a las comunidades indigenas. La
reforma constitucional de 1994 (articulo 75, inciso 17) reconocio la preexistencia étnica y cultural de los pueblos
indigenas, su personeria juridica, y garantizé derechos a la identidad, la educacion bilingiie e intercultural y la
posesion de las tierras que tradicionalmente ocupan. La Ley 26.160 (2006) declard la emergencia territorial,
suspendio los desalojos y ordend un relevamiento catastral, aunque su aplicacion ha sido lenta y conflictiva.

En el contexto actual, estos avances legales e institucionales, junto con la adhesion a pactos internacionales
como el Convenio 169 de la OIT, han creado un marco mas propicio. No obstante, la efectividad de estas



normas y el cierre de la brecha entre el reconocimiento formal y la realidad dependen, en gran medida, del
ejercicio de la autodeterminacion, la autogestion y la capacidad de las comunidades organizadas para llevar
adelante sus propias propuestas y acciones reivindicativas. La historia de los Uultimos ciento treinta afios es la de
una lucha por recomponer la vida social y politica en condiciones radicalmente adversas, una tarea que continua en el
presente.

Daniel Villar y Juan Francisco Jiménez — La tempestad de la guerra: conflictos indigenas y circuitos de

intercambio. Elementos para una periodizacién (Araucania y las pampas)
A continuacion un esfuerzo analitico por periodizar y explicar los ciclos de guerra indigena que sacudieron la
region panaraucana—abarcando Araucania, Pampas y norte de la Patagonia—entre 1780 y 1840. Este lapso es
identificado como el de mayor dinamismo migratorio, asentamiento y etnogénesis. La tesis central sostiene que
estos conflictos, lejos de ser meras expresiones de salvajismo o respuestas reactivas a la expansion criolla,
fueron empresas politicas complejas impulsadas por la competencia entre grupos y lideres indigenas por
establecer hegemonias regionales. El objetivo ultimo de esta competencia era el control de sectores
estratégicos dentro de los circuitos de intercambio que, como una red cada vez mas tupida, vinculaban la llanura
oriental, la cordillera, la Araucania y los mercados de Chile central. Para comprender esta dindmica, los autores
proponen trascender deliberadamente la historiografia fronteriza tradicional—epitomada en la periodizacién de
Sergio Villalobos, criticada por dejar fuera los conflictos intra-indigenas lejanos a las fronteras—, integrando en
cambio fuentes de archivo de ambos lados de los Andes y colocando en el centro del andlisis la agencia y las
motivaciones politicas y econdmicas de los actores nativos.

El andlisis se funda en una cuidadosa distincion conceptual de los tipos de violencia organizada. Retomando y
adaptando tipologias como la de Boccara para el mundo mapuche, se diferencia entre el tautulum (equivalente al
feud), un acto limitado de venganza por una ofensa especifica (un homicidio, un robo), gestionado dentro de la
l6gica del grupo parental y a menudo saldado con compensaciones; el malén o raid, una incursion sorpresiva
dirigida fundamentalmente a la apropiacion de bienes (ganado, mujeres) evitando el combate abierto y priorizando
la astucia y la huida rapida; y el weichan o guerra propiamente dicha, un conflicto prolongado que comprometia
a comunidades enteras en la defensa del territorio o la autonomia, y que requeria de ceremonias ritualizadas y un
amplio consenso social para su inicio. En la practica del periodo estudiado, estos tipos rara vez se presentaban
aislados, sino que se integraban en un continuum donde un incidente menor—como la disputa por un perro que
derivd en el homicidio de un kona, detonante de la guerra entre Venancio Kofiwepan y Chokori—podia escalar
rapidamente, mediante una sucesion de malones y contra malones, hacia una guerra de gran escala y alta
intensidad. La clave para distinguirlos reside, por tanto, no solo en la causa inmediata, sino en la escala (nimero de
combatientes y recursos movilizados), la intensidad (duracion y frecuencia de las operaciones) y, de manera crucial,
en los mecanismos sociales de gestién: mientras el tautulum y el malén podian ser emprendidos por grupos de
parientes o aliados sin un consenso comunitario amplio, el weichan lo demandaba de manera inexcusable.

Estos patrones tradicionales de violencia se vieron radical y sostenidamente transformados por el contacto
prolongado y asimétrico con sociedades estatales, primero el Imperio espainol y luego las reptblicas criollas.
Segun el enfoque de "zona tribal" propuesto por Ferguson y Whitehead, la proximidad continua de una sociedad
colonizadora, incluso sin ejercer una administracion directa, genera una militarizacion generalizada entre las
sociedades indigenas, definida como un incremento sostenido de la violencia armada colectiva y una rapida
adaptacion de sus propdsitos y medios tecnoldgicos a la nueva amenaza. Hay criticas a esta teoria, como las de
Lawrence Keeley, quien argumenta que la "guerra primitiva" y sus motivaciones esenciales preexistian al contacto. No
obstante, los autores se alinean con la réplica de Ferguson: el contacto europeo alteré profundamente la forma en
que se libraba la guerra, intensificandola y agregando nuevos elementos decisivos. En el caso estudiado, esto
se tradujo en que la demanda de bienes europeos—especialmente armas de fuego, pero también metal, textiles
y otros bienes de consumo—se inserté en las motivaciones tradicionales, reconfigurando las economias de la
guerra. El acceso a operadores cristianos de armas de fuego se volvié un factor estratégico de vida o muerte, dada la
endémica dificultad indigena para mantener y operar este armamento de manera auténoma debido a las estrictas
prohibiciones coloniales. Este contraste con la experiencia norteamericana, donde las potencias coloniales en
competencia proveian activamente de herreros y armas a sus aliados nativos, subraya la singularidad de la
dependencia indigena en el cono sur. Asi, la "zona tribal" se caracterizé por una cultura militar hibrida, donde




la caballeria indigena y las tacticas de malén se combinaban con el poder de fuego de pequenos contingentes
de tiradores, a menudo "aindiados" o adaptados a la vida fronteriza, como Juan de Dios Montero o el ex-realista
José Zuniga.

El analisis histérico se estructura en cuatro fases sucesivas de conflicto, cada una protagonizada por alianzas
cambiantes y centrada en el control de nodos geograficos especificos de la red de intercambio regional, y cada una
ilustrando la intervencidn, con distintos grados de intensidad, de las sociedades estatales.

% 1) La primera fase (décadas de 1770 y 1780) se desarrollé en los confines sur de Cuyo y norte de Neuquén, y
enfrentd a pewenches de Malargiie y huilliches. Ambos grupos eran migrantes recientes cuyos movimientos
transformaron el mapa étnico regional. Los pewenches, liderados por el carismatico y agresivo Ancan Amun, se
habian abierto paso violentamente desde la vertiente occidental de los Andes (de donde fueron expulsados tras
cambiar las alianzas coloniales) hacia el sur de Mendoza, en un proceso que los autores, siguiendo a Blick y Ledn
Solis, califican de genocida contra los puelches locales, abandonando las viejas convenciones que respetaban a los
no combatientes. Los huilliches, por su parte, liderados por figuras como Llanketruz, habian cruzado la cordillera
apoyandose en lazos de parentesco con grupos del Limay, estableciéndose primero alli y luego proyectandose hacia
el Mamil Mapu (Pais del Monte). El nicleo del conflicto fue el control de los pasos cordilleranos (Villacura,
Antuco, Alico), rutas vitales para el comercio de ganado y otros bienes entre el Valle Central de Chile y las
pampas. La administracion colonial espanola, con Ambrosio Higgins a la cabeza, intervino de manera
calculada y decisiva. Percibiendo a Ancan Amin como una amenaza pero también como un potencial
instrumento, lo coopté mediante el Tratado de Los Angeles (1782), donde a cambio de reconocerse "vasallo",
bloquear los pasos a sus enemigos y entregar cautivos, obtuvo permisos comerciales y, lo mas crucial, apoyo
militar espanol. La guerra culmind con la derrota y muerte de Llanketruz en 1788, lograda gracias a una coalicion
que incluia a los pewenches de Balbarco, milicianos de Concepcion y, de manera decisiva, piquetes de tiradores
espafnoles con una pieza de artilleria. Esta intervenciéon directa con tecnologia bélica superior marcé un
precedente. Sin embargo, la victoria fue efimera y costosa para los pewenches, quienes, agotados por esta guerra 'y
por el conflicto subsiguiente con los de Balbarco, sufrieron una drastica reduccién demografica y territorial,
retrocediendo al norte de los pinales de araucaria. Este vacio relativo allané el camino para el ascenso de nuevos
actores en la regién, como los ranqueles, un grupo de etnogénesis reciente en el Mamil Mapu integrado por huilliches,
llanistas, puelches y pewenches dispersos.

%2) La segunda fase (principios del siglo XIX hasta mediados de la década de 1820) tiene dos escenarios
principales que reflejan la diversidad de conflictos. En las cuencas de los rios Colorado y Negro, grupos huilliches
del area de Valdivia, nuevamente en colaboracion con tiradores cristianos (como el comerciante Ignacio Aguirre),
lanzaron una ofensiva devastadora contra los tehuelches que controlaban el estratégico nudo de Choele
Choel. La derrota tehuelche, documentada en el informe del comandante De la Oyuela (1822) y recordada en su
tradicion oral por la intervencion de "chilenos con armas de fuego", transfirié el control de las rastrilladas que
vinculaban la llanura bonaerense con la cordillera sur, la Patagonia y Cuyo a estos grupos de origen trasandino.

Paralelamente, en la Araucania, el estallido de la Guerra a Muerte (1819-1824) tras las independencias involucro
masivamente a los indigenas en la disputa entre los estados emergentes. Como sefiala Jorge Pinto Rodriguez, la
mayoria de los lideres mapuche, cuyos intereses estaban profundamente entrelazados con el orden colonial a
través de tratados, parlamentos y un comercio floreciente, se alinearon con los realistas para preservar el
statu quo. Una minoria, sin embargo, vio en los independentistas una oportunidad para socavar a sus rivales
internos y construir nuevos predominios. El conflicto adquirié caracteristicas hibridas propias de la "zona tribal": se
formaron ejércitos multiétnicos donde combatian codo a codo soldados regulares y guerreros indigenas; la guerra se
volvié estacional, con incursiones en Chile durante la primavera-verano y retiradas a "invernar" en las pampas, una
practica que data del siglo XVIIl; y la combinacion de la caballeria indigena con el poder de fuego de los operadores
cristianos se volvié determinante, al punto que los oficiales criollos confiaban en la artilleria para frenar las cargas de
lanceros nativos. Lideres como Martin Toriano (aliado realista, vinculado a los Pincheira) y Luis Melipan (aliado
patriota, apoyado por el oficial Juan de Dios Montero y sus tiradores) dirimieron sus propias disputas hegemonicas
por el control de pasos cordilleranos en el marco de esta guerra civil, ilustrando cémo los conflictos internos se
articulaban con la lucha entre los estados.



%3) La tercera fase (finales de la década de 1820 hasta 1832) vio el desplazamiento del epicentro del conflicto
hacia las pampas orientales, siguiendo la retirada de los derrotados. Las montoneras realistas, en particular la
famosa banda de los hermanos Pincheira, acosadas en la cordillera por expediciones chilenas y con su red de
aprovisionamiento de pdlvora desarticulada, se replegaron hacia el este. Se establecieron en Chasileo, un punto
nodal junto al Rio Colorado donde convergian las rastrilladas hacia la llanura, la Patagonia y Cuyo. Alli forjaron una
poderosa alianza con los boroganos (instalados en el estratégico Salinas Grandes, puerta de acceso a la pampa
interserrana entre Tandilia y Ventania) y con los ranqueles. Frente a esta coalicion se encontraban los llamados
"indios comarcanos" del suroeste bonaerense, un conjunto heterogéneo de grupos locales (con componentes
glndina kenne, pampeanos de etnogénesis reciente e incluso cordilleranos) que, alentados y apoyados por lideres del
sur neuquino como los hermanos Chokori y Cheuketa—antiguos enemigos de Venancio Kofwepan—, intentaron
resistir esta hegemonia. En este contexto critico, el gobierno de Juan Manuel de Rosas en Buenos Aires opté
por una neutralidad calculada. Mas interesado en evitar abrir un nuevo frente mientras se enfrentaba a la Liga
del Interior, y con la esperanza de negociar con los Pincheira y aislar a los ranqueles (a los que consideraba
pro-unitarios), Rosas ordend a sus fuertes (Bahia Blanca, Tandil) abstenerse de intervenir. Los comarcanos,
privados de apoyo estatal y del crucial auxilio de armas de fuego, fueron derrotados de manera decisiva en
1830 en enfrentamientos como el del Arroyo Curamalal, donde perdieron a varios de sus principales lideres, como el
cacique Tetruel. Esta derrota, narrada en el Diario del Cantén de Bahia Blanca, marcé el ocaso de su autonomia
politica, forzando a la mayoria a incorporarse como "indios amigos" o soldados étnicos del gobierno
provincial, con una importante merma de su independencia.

%4) La cuarta y ultima fase (1833-1840) estda marcada por la accion directa de Rosas, la desintegracion
violenta de alianzas previas y la emergencia, desde las cenizas del conflicto, de las grandes jefaturas que
dominarian la segunda mitad del siglo. Las campafias de Rosas al desierto en 1833-34 lograron debilitar
significativamente a los ranqueles y eliminar a aliados clave como Cayupan, suegro de Chokori. Esto permitié a
algunos grupos tehuelches, como los de Niguinile y Quellocoy, regresar a Choele Choel bajo la ¢érbita de Buenos
Aires, cumpliendo el viejo anhelo de Rosas de tener un aliado en ese nudo estratégico, aunque su debilidad militar los
hacia instrumentos poco confiables.

La politica hacia los boroganos en Salinas Grandes fue, sin embargo, el epicentro de un fracaso estratégico. Rosas
deseaba mantenerlos como un grupo aliado-barrera contra los ranqueles y los ingresos desde la cordillera, pero la
profunda division interna del grupo entre una faccién proclive a Rosas (liderada por Rondeau y Melin) y otra mas
renuente y cercana a los ranqueles (encabezada por Juan Ignacio Cafiuquir) generd una inestabilidad crénica. La
crisis estallé en 1834 cuando, ante la indecisiéon boroga, una facciéon convocé al cacique cordillerano Juan Calfucura,
cufiado de Cheuketa. Cuando Rondeau y Melin intentaron echarse atras ante la llegada de Calfucura y sus 500
mocetones, fueron asesinados en el episodio conocido como la matanza de Masallé. El papel de Rosas en este
homicidio es objeto de debate (sefialado por el lenguaraz Pablo Millalican, pero considerado poco coherente con sus
objetivos por andlisis como el de Silvia Ratto), pero el evento inicié la desintegracion del grupo boroga. Esta fue
acelerada por los ataques punitivos del violento operador de Rosas, Francisco "Pancho" Sosa, quien en 1836 degollé
a Caniuquir, exhibiendo su cabeza en una pica. Los afhos siguientes (1834-1836) fueron de una violencia extrema
y ciclica: incursiones de indigenas cordilleranos y trasandinos aliados con ranqueles y boroganos remanentes
arreciaban sobre la frontera; las represalias de las tropas provinciales, incapaces de alcanzar a los incursores
que huian rapidamente, se descargaban principalmente sobre los grupos pampeanos mas accesibles; y Rosas
veia como sus principales aliados indigenas (Venancio Kofiwepan, asesinado en venganza en 1836; Santiago
Llanquelen, degollado por ranqueles) caian uno tras otro, mientras su operador clave en la zona, Sosa, también
fallecia.

Esta situacion de desgaste mutuo y vacio de poder, sumada a la creciente complejidad de la politica nacional
e internacional de Rosas (bloqueo francés, avance de Lavalle, la "gran crisis del sistema federal"), lo impulsé a
buscar una recomposicion radical de su politica indigena hacia 1840. Asi, se concretaron dos acuerdos
fundamentales que marcan el fin del periodo de guerra generalizada y el inicio de un nuevo orden. Por un lado,
se consolidd la instalacién de Juan Calfucura en Salinas Grandes, ahora con el consentimiento y apoyo activo de
Rosas, quien veia en él al lider fuerte y pragmatico que necesitaba para controlar definitivamente el acceso a la
llanura oriental e interponer una valla a los ranqueles. Por otro, se establecieron paces con Chokori y Cheuketa en la
region de las Manzanas, sentando las bases del futuro gran cacicazgo manzanero que, bajo el mando de Valentin



Shaiveke (nieto de Cayupéan e hijo de Chokori), dominaria las rutas del norte patagénico. La sincronia de estos
acuerdos, facilitada por los lazos de parentesco entre estos lideres y la mediacién de caciques tehuelches como
Chagallo, sugiere la existencia de acuerdos intertribales que reconfiguraron el mapa de poder indigena.

En conclusidon, la "tempestad de la guerra" en la region entre 1780 y 1840 fue un fenédmeno intrincado y

multicausal, donde se entrecruzaron la ldgica politica indigena de comgetencia por el prestigio y el poder, la
i (que proveyé nuevas

tecnologlas, motivos y una demanda de bienes),_y Ios calculos estrateglcos de admlnlstracmnes coloniales y
r lican n ri ntrol. Lejos de cualquier vision simplista, estas guerras fueron
empresas estratégicas mediante las cuales distintos liderazgos indigenas buscaron posicionarse, controlar
recursos y asegurar su participacion dominante en las redes econdmicas regionales en expansion. La
intervencidén de los estados fue un factor siempre presente y a menudo decisivo en su desarrollo, ya sea como
proveedor del decisivo apoyo de armas de fuego, como mediador interesado o como fuerza punitiva, pero no
determind unilateralmente su curso ni sus objetivos ultimos. La comprensién cabal de este periodo exige, por
tanto, una mirada integradora que, superando los limites de la historia fronteriza, combine la dinamica interna indigena
con la interaccion interestatal, reconozca la centralidad de la economia politica en la generacion del conflicto y
aprecie la complejidad de las culturas militares hibridas que surgieron en esta singular zona tribal sudamericana.

Ingrid de Jong y Silvia Ratto — Redes politicas en el area arauco-pampeana: la Confederacion indigena de
Calfucura.

Este trabajo se propone reinterpretar la figura del cacique Calfucura y la denominada "Confederaciéon Indigena"
en el area arauco-pampeana entre 1830 y 1870, desafiando las narrativas historiograficas tradicionales. La visién
dominante, impulsada inicialmente por Estanislao Zeballos y luego retomada por autores como Kristine Jones,
presenta a Calfucura como el organizador de un poderoso y estable "imperio de la pampa" que bloqueé por
décadas la expansion nacional. Este articulo, en dialogo critico con esa perspectiva y con la postura de Martha
Bechis —quien considera dicha confederacion una ficcion efimera—, argumenta que ninguna de estas visiones
capta la complejidad del fendmeno. Para superar este impasse, se introduce una distincién analitica fundamental:
por un lado, la Confederacién, entendida como la movilizaciéon coyuntural y variable de fuerzas aliadas; por otro, el
Cacicazgo, referido al tipo de liderazgo, basado en la autoridad y el consenso, que Calfucura ejercia sobre su propia
unidad politica.

El andlisis se enmarca en una concepcion del area arauco-pampeano-patagoénica como un sistema
interconectado, un "complejo fronterizo" donde interactuaban sociedades indigenas y agentes estatales. Se
parte del caracter segmentario de la organizacion politica indigena, donde las alianzas eran por naturaleza
flexibles, fluctuantes y reactivas a las coyunturas. El "sesgante efecto de las situaciones secundarias", es decir, la
transformacion de las sociedades indigenas por su contacto con un Estado, se evidencia en procesos de tribalizacion
y creciente militarizacion. La investigacion se basa en un seguimiento minucioso de las coyunturas que permitieron o
limitaron las alianzas de Calfucura, prestando especial atencién al papel disruptivo de la diplomacia estatal y el
sistema de tratados de paz.

La trayectoria de Calfucura puede periodizarse en varias fases claras. Sus primeras incursiones en las
pampas durante la década de 1830 respondieron a convocatorias de otros lideres, como Toriano o los
boroganos, para realizar malones en busca de ganado. Estas coaliciones, marcadas por tensiones internas, se
disolvian una vez cumplido el objetivo. Un punto de inflexion fue en 1841, cuando Calfucura se establecio
permanentemente en el estratégico enclave de Salinas Grandes. Desde alli, y gracias a las generosas raciones
mensuales de ganado y bienes que recibia del gobierno de Juan Manuel de Rosas bajo la politica del "negocio
pacifico", construyé una extensa red de influencia. Esta red se tejia mediante alianzas matrimoniales (como con
los ranqueles), el emplazamiento de parientes de confianza en pasos cordilleranos (su hermano Neuquecurd) y
contactos diplomaticos. Las raciones, que superaban en volumen a las de cualquier otro cacique, le permitieron
actuar como un gran redistribuidor, consolidando su autoridad a través de la reciprocidad y la generosidad. Un
episodio revelador de este periodo es el del capitanejo Necul, perteneciente a los ranqueles, a quien Calfucura apresé
e intentd impedir que abandonara su campamento, evidenciando su deseo de control exclusivo sobre Salinas
Grandes y sus recursos.



Sin embargo, este ascendiente encontré sus limites. A fines de la década de 1840, el avance de poblaciones
criollas genero el primer intento fallido de Calfucura por convocar una coalicion ofensiva. EIl momento de
mayor alcance de su capacidad confederativa llegé en 1855. En un contexto de cambios en las autoridades
fronterizas y agravios como el desalojo de tierras y la suspension de raciones, Calfucura logré unificar a ranqueles,
huilliches, pampas y norpatagdnicos en una serie de grandes invasiones. Este episodio suele ser citado como la
expresion maxima de la Confederacion. No obstante, su unidad fue efimera.

A partir de 1856, la provincia de Buenos Aires, y luego el gobierno nacional, desplegaron una politica
sistematica de tratados de paz individuales con distintos caciques. Esta estrategia, destinada a "ganar
tiempo" y aislar a los sectores mas resistentes, resulté profundamente disruptiva. Caciques como Catriel,
Yanquetruz y luego Chingoleo firmaron acuerdos que les otorgaban reconocimiento, sueldos y raciones a cambio de
su mediacién y desvinculacion de Calfucura. Este proceso de desgranamiento fue constante: hijos y allegados de
Calfucura, como Millacura o Cafiumil, buscaron sus propios tratados, argumentando a veces que el cacique no les
redistribuia adecuadamente las raciones recibidas. Las quejas del propio Calfucura, como en una carta al
comandante de Bahia Blanca donde reconocia: "soy chileno... aqui hay ranqueleros que gobierna otro caciquis...
estos no los puedo sujetar”, son un testimonio elocuente de los limites de su autoridad en tiempos de paz.

Durante las décadas de 1860 y 1870, las alianzas de Calfucura se vieron reducidas y se reactivaban de manera
intermitente, principalmente con ranqueles, grupos cordilleranos liderados por su hermano Reuquecurd, y algunos
caciques "chilenos". Amenazas de grandes invasiones, como las seguidas a la ocupacion de la isla de Choele
Choel, no siempre se concretaban. La batalla de San Carlos (1872) simboliza el nuevo panorama: Calfucura
pudo reunir una fuerza importante, pero fue derrotada con el apoyo decisivo de indigenas aliados al Estado,
como las tribus de Catriel y Coliqueo. La fragmentacién inducida por los tratados habia surtido efecto.

En conclusién, no existié una "Confederacién Indigena" estable y permanente bajo Calfucura. Lo que persistid
fue la potencialidad, inherente a la estructura politica segmentaria, de activar alianzas coyunturales para la
accion_conjunta, potencialidad que encontré en Calfucura a su conductor mas prominente durante ciertas
coyunturas criticas. Su cacicazgo se fundamenté en su habilidad como gestor de recursos y tejedor de
consensos, pero ese poder era limitado y se erosiond ante la estrategia estatal de fragmentacion. El contraste
con el caso del cacique Sayhueque, cuyo liderazgo si se fortalecié mediante los tratados, subraya que los efectos de
la diplomacia estatal no fueron homogéneos. Este andlisis invita a abandonar la visién de bloques monoliticos en
conflicto para comprender la frontera como un espacio dinamico de negociacion, donde las lealtades eran variables y
las identidades politicas se reconfiguraban constantemente bajo la presion del avance estatal.

Sebastian Alioto — Las yeguas y las chacras de Calfucura. Economia y politica del cacicato Salinero.

Este estudio ofrece un analisis profundo de la organizacién econémica del grupo salinero liderado por el cacique
Calfucura durante la década de 1850, un periodo crucial de transicion politica marcado por la caida de Juan
Manuel de Rosas. El trabajo se posiciona criticamente frente a una historiografia tradicional que, fascinada por
la figura de Calfucurd, ha privilegiado una perspectiva biografica centrada en su astucia politica y su capacidad
bélica, descuidando el examen sistematico de las bases materiales que sostenian su liderazgo y su
agrupacion. Superando esa vision limitada, el articulo argumenta que la politica y la economia constituian esferas
indisociables, y que solo comprendiendo la légica interna de la economia salinera se puede interpretar
adecuadamente las decisiones y la evolucion del poder de este lider.

La investigacion se inscribe en un corpus de estudios que, desde la década de 1980, ha desmantelado la imagen
simplista de una economia indigena némada y depredadora. En su lugar, se revela un complejo sistema
econdémico diversificado y notablemente flexible, capaz de ajustar la importancia relativa de sus distintas
actividades —pastoreo, cultivo, caza, recoleccion, tejido, comercio— en respuesta a las cambiantes
circunstancias histéricas y ecoldgicas. La agrupaciéon de Calfucura no era una excepcion. Durante el largo
gobierno de Rosas, su economia se integré a un circuito de intercambio y dependencia a través del copioso
racionamiento estatal, que llegé a sumar dos mil cabezas de ganado mensuales. Este flujo de recursos, lejos de
crear una dependencia pasiva, fue habilidosamente utilizado por Calfucura como herramienta politica. Al
actuar como un gran redistribuidor, consolidaba su autoridad interna y cementaba una extensa red de alianzas que
conectaba las pampas, la cordillera y los territorios trasandinos.



El punto de inflexién ocurrié en 1852, con la caida de Rosas. El nuevo gobierno bonaerense, con una vision
radicalmente distinta de la frontera, corté abruptamente el suministro de raciones. Frente a esta crisis impuesta,
los salineros demostraron una resiliencia econdmica ejemplar. La evidencia, particularmente los escritos del ex
cautivo Santiago Avendafio, indica que el grupo respondié intensificando y reorientando sus actividades
productivas auténomas. La agricultura, practica conocida pero relegada durante la bonanza anterior, adquirié un
nuevo protagonismo. Este no fue un giro hacia la mera subsistencia, sino una reafirmacién estratégica de la
autonomia econdmica frente a un recurso externo que se habia vuelto politicamente inestable.

La expedicion militar bonaerense a Salinas Grandes en el verano de 1857-1858, concebida como una invasién
punitiva, se convirtio, sin quererlo, en una fuente etnografica de primer orden. Los partes militares y diarios de
campana dibujan un panorama revelador. Las tropas no encontraron un campamento némada, sino un paisaje de
asentamiento estable y productivo. A lo largo de treinta leguas, descubrieron y destruyeron trescientos toldos, y el
detalle crucial es que cada uno de ellos poseia su propia huerta o chacra asociada. El coronel Wenceslao
Paunero informé con asombro que "todos tenian chacras de maiz, zapallos, sandias, y melones". Ademas de estos
cultivos, los soldados registraron la presencia de gallinas, avestruces mansos, un guanaco criado a mano,
ovejas, vacas lecheras, morteros, ollas, lana hilada e incluso instrumentos musicales. Esta descripcion

minuciosa desmiente categdricamente el estereotipo del indigena dedicado exclusivamente al pillaje; por el
contrario, revela una economia doméstica variada, orientada a la produccién y con signos de una cierta
prosperidad.

El ganado, por supuesto, seguia siendo un pilar central. Los informes mencionan miles de caballos "orejanos y
gordos", bien cuidados, cuyo estado contrastaba con la penuria equina de los fortines fronterizos estatales. Este
ganado no solo se criaba, sino que se integraba a un activo circuito comercial. Los salineros intercambiaban vacas
y yeguas con grupos chilenos a cambio de plata, y con los poblados criollos de Bahia Blanca, Patagones o Rio
Cuarto por aguardiente, tabaco, yerba y ropa. Esta actividad comercial demuestra su insercién en redes econémicas
regionales y su capacidad de negociacion.

Aqui reside uno de los argumentos centrales del articulo: es necesario distinguir rigurosamente entre la economia
de guerra (el maldén) y la economia de subsistencia y prosperidad. El malén era una actividad estratégica y
politica, a menudo una respuesta a agravios o un medio de presién. Pero la base de la vida cotidiana y del
prestigio del liderazgo descansaba en la paz. Testimonios recogidos posteriormente del propio hijo de Calfucura,
Namuncura, son elocuentes: la paz permitia el comercio fluido, el cuidado del ganado, el desarrollo de los
cultivos y la estabilidad residencial. Las raciones estatales eran percibidas como un complemento irregular y a
menudo insuficiente, nunca como el fundamento de la subsistencia.

Por lo tanto, el papel econémico de Calfucura era mas complejo y profundo que el de un mero redistribuidor de
bienes estatales. Su funcién primordial era la de garante de las condiciones para la prosperidad. A través de

una diplomacia astuta con los gobiernos criollos, de alianzas politicas con otros grupos indigenas y de una gestion
interna orientada a la estabilidad, su liderazgo buscaba crear el contexto seguro y previsible en el que la
economia diversificada de su gente pudiera florecer. Su discurso, reflejado en sus cartas y en el relato de
Avendano, no apelaba a la gloria guerrera, sino a la generosidad y a la paz como fuentes de abundancia compartida y
tranquilidad familiar.

Desde esta perspectiva, la invasion bonaerense de 1858, aunque tacticamente inconclusa y considerada un fracaso
militar portefio, representé una catastrofe politica para el proyecto de liderazgo de Calfucura. La paz fue
brutalmente quebrada, las huertas saqueadas, las familias dispersadas y la estabilidad destruida. Este evento
marcé un punto de no retorno. El cacique que habia construido su autoridad como mediador privilegiado y
garante de la abundancia a través de la negociacion se vio irrevocablemente transformado en el simbolo de la
resistencia indigena. Para los sucesivos gobiernos argentinos, dejaria de ser un interlocutor con el que
negociar para convertirse en un obstaculo que habia que eliminar. Asi, la década de 1850 no fue el apogeo de un
imperio militar, sino el escenario de una adaptacién econdémica brillante y, al mismo tiempo, el prélogo de una
transformacion politica forzada, donde la resiliencia productiva de los salineros chocé con el proyecto expansionista
de un Estado que ya solo veia en ellos un enemigo a desalojar.






	UNIDAD SIETE 
	Daniel Villar – El área andina y su periodización: Los Períodos Precerámico e Inicial y el Horizonte Temprano 
	Ruth Shady Solís – Caral-Supe y su entorno natural y social en los orígenes de la civilización 
	Henry Tantaleán – Chavín de Huántar y la definición arqueológica de un Estado teocrático andino 

	UNIDAD OCHO 
	 
	Raúl Mandrini – El apogeo de las sociedades urbanas en los Andes centrales 
	Butters y Castillo – The Mochicas 
	Silverman y A Proulx – The Nasca 
	Santillana – Economía prehispánica en el área andina 

	UNIDAD NUEVE 
	 
	Geoffrey Conrad y Arthur Demarest – La expansión imperial Inca 
	Nathan Wachtel – La estructura del Estado Inca 
	Juan Carlos Garavaglia y Juan Marchena – La circulación de bienes y energía humana en el mundo andino 
	John Murra – El Tahuantinsuyo 
	Charles Mann – Qué dicen los nudos 

	UNIDAD DIEZ 
	 
	Daniel Villar – La condición de los indígenas americanos desde la perspectiva española 
	Pedro Vives Azancot – Los conquistadores y la ruptura de los ecosistemas aborígenes 
	Jose Luis Martínez – Rituales fallidos, gestos vacíos: un desencuentro entre españoles y andinos en 1532 
	Nathan Wachtel – Los indios y la conquista española 
	Juan Carlos Garavaglia y Juan Marchena – Principales consecuencias del choque de la conquista 
	Charles Mann –  La excepción de la sífilis 
	Juan Carlos Garavaglia y Juan Marchena – El mundo americano frente a la conquista 
	Thierry Saignes – Las zonas conflictivas: fronteras iniciales de guerra  
	Trabajo Práctico N°7: los pueblos nativos de los actuales territorios centro-septentrionales argentinos (Primera Parte) 
	Trabajo Práctico N°7: los pueblos del Litoral (Segunda Parte) 
	Trabajo Práctico N°8: Historia de las sociedades nativas de las regiones pampeanas y patagónicas del actual territorio argentino continental y Tierra del Fuego 

	 
	UNIDAD DOCE 
	Carlos del Solar Aldunate – Estadio alfarero en el sur de Chile (500 a ca. 1800 d. C.) 
	Guillaume Boccara – Etnogénesis mapuche: resistencia y restructuración entre los indígenas del centro-sur de Chile (siglos XVI-XVIII) 
	Daniel Villar – Las poblaciones indígenas, desde la invasión española hasta nuestros días 
	Daniel Villar y Juan Francisco Jiménez – La tempestad de la guerra: conflictos indígenas y circuitos de intercambio. Elementos para una periodización (Araucanía y las pampas) 
	Ingrid de Jong y Silvia Ratto – Redes políticas en el área arauco-pampeana: la Confederación indígena de Calfucurá. 
	Sebastián Alioto – Las yeguas y las chacras de Calfucurá. Economía y política del cacicato Salinero. 
	 


