
Unidad Cuatro: Período Preclásico 

Daniel Villar – El Preclásico Temprano y Medio (1.350 a 300 antes de nuestra era) 

 

PRECLÁSICO, CLÁSICO Y POSCLÁSICO: una definición sintética 

a)​ El Preclásico –Temprano, Medio y Tardío– se caracteriza por constituir una etapa que surge como continuación 
de la instalación de un sistema agrícola propiamente dicho (con base en la cosecha del maíz) y el desarrollo de 
distintos estilos cerámicos. A partir de un sustratum aldeano generalizado, igualitario y descentralizado que sería 
correlato de aquel sistema agrícola en términos económicos, sociales y políticos, se hace visible por primera vez el 
desarrollo de un proceso de centralización y sus efectos. En ese contexto de jerarquización, aparecen centros 
ceremoniales cuyas funciones vinculadas a las operaciones ideológicas de las élites que los habitan es notoria. 
Se instalan circuitos de intercambios de materias primas y bienes –sobre todo suntuarios– e información, a 
media y larga distancia materializados en el desarrollo de extensas rutas comerciales que, en muchos casos, se 
mantendrán vigentes luego del Preclásico. Cobran importancia una serie de artesanías, y la arquitectura y 
escultura monumentales. Se registra una iconografía compleja con rasgos que tendrán continuidad en épocas 
posteriores. Surgen las primeras evidencias de utilización de calendarios y escrituras. 

b)​ El Clásico –Temprano y Tardío– es la etapa de surgimiento de un estado prístino y del urbanismo propiamente 
dicho: las grandes ciudades –como el emblemático Teotihuacan– alcanzan la verdadera condición de tales, a partir 
de diversos actos fundacionales que marcan el comienzo de su historia, y sobre la base de una cuidadosa 
planificación. La arquitectura monumental muestra algunos de sus máximos logros, como las estructuras 
piramidales complejas, los edificios gubernamentales, las plazas y los recintos confinados. Se hace perfectamente 
visible la oposición complementaria entre campo y ciudad, el primero, lógicamente sede de las actividades de 
subsistencia en un sentido más amplio, y la segunda, de las artesanales y de la gestión burocrático-administrativa 
y cultual. La población se incrementó notablemente, acelerándose el crecimiento demográfico del Preclásico. 
Parte de ella se concentró en los barrios urbanos, diseñados con la finalidad de agruparla según su pertenencia 
estamental y a sus especialidades. Se verifica un contexto de marcada estratificación y gran especialización. Las 
ciudades capitales no sólo controlan sus regiones respectivas, sino que extienden su influencia a otras ciudades y 
regiones. Las rutas y redes de intercambio crecen en extensión y complejidad. En paralelo con una actividad 
diplomática extensa. se desarrollan guerras y conflictos con frecuencia. Se constituye un panteón, cuya expresión 
iconográfica se estandariza. El sistema numeral de base vigesimal, los calendarios y las escrituras alcanzan su 
máximo desarrollo y su utilización epigráfica evidencia claramente un objetivo de control social y su puesta al 
servicio de la materialización ideológica del poder. La etapa culminó en medio de acentuados conflictos sociales y 
bélicos que acompañaron el colapso de varias de las ciudades más importantes, destruidas y abandonadas. 

c)​ El Posclásico –Temprano, Medio y Tardío– es la época en la cual se continuaron verificando ingresos de 
poblaciones provenientes de los territorios septentrionales (entre ellas, los mexica de habla nahua, protagonistas 
del Posclásico) que se incorporaron a la vida mesoamericana. Se instituyeron nuevas élites conformadas por los 
recién llegados que confrontaron o se aliaron con las antiguas noblezas locales, buscando maneras de predominar 
y legitimar su acción política. La actividad militar incesante y los conflictos bélicos prolongados son típicos de esta 

1 



etapa. El proceso culmina con la iniciación del momento de mayor centralización política en Mesoamérica, con la 
constitución de la Triple Alianza y la consiguiente instalación de un imperio en rápida expansión que succiona 
recursos aportados por provincias tributarias. Las transformaciones generadas por la suma de nuevas presencias 
a los procesos regionales se perciben en el auge de la metalurgia del oro, plata y cobre, la arquitectura secular con 
marcado énfasis en las estructuras defensivas y los edificios administrativos, y de un sistema religioso 
estrechamente relacionado con el poder imperial que acentúa la importancia de los sacrificios humanos, ofrecidos 
a dioses que expresan la síntesis entre antiguos cultos locales y regionales con cultos extranjeros.  

La caracterización de estas tres etapas mesoamericanas es válida para las cinco áreas Norte, Occidente, Centro, 
Oaxaca y Golfo. Queda colocado aparte el caso del área del Sureste o Tierras Mayas. Los Mayas muestran un grado 
de singularidad que a menudo pone distancia entre sus propias características y las de los párrafos precedentes.  

 

EL PRECLÁSICO – La etapa denominada Preclásica se extendió entre los 1.350 años antes de nuestra era (3.350 
años antes del presente) y 300 de nuestra era (1.700 años antes del presente). 

En la costa del Golfo de México, actual jurisdicción de los estados de Veracruz y Tabasco, surgió durante el 
Preclásico Temprano (1.350 a 900 a. n. e.) la denominada cultura Olmeca, cuyo desarrollo posterior se extendió a lo 
largo de toda la etapa. Se ignora el nombre que quienes hoy llamamos Olmecas se daban a sí mismos. El término 
Olmeca pertenece a la lengua nahua, significa gente del país del hule, y fue la denominación que, en tiempos muy 
posteriores al Preclásico, los aztecas utilizaron para referirse a los habitantes de la costa del Golfo de México. 
Actualmente, bajo ese nombre se alude simultáneamente a la cultura respectiva y al “estilo artístico” singularizado por 
un conjunto de construcciones, esculturas y expresiones iconográficas a través de las cuales se materializa la 
ideología olmeca. 

La arqueología tradicional había llamado “área metropolitana” a las cuencas de los ríos Tonalá y Coatzacoalcos, 
considerándola el territorio por excelencia de los Olmecas. Allí se encontraba La Venta, el centro olmeca más 
representativo, que floreció entre los años 800 y 400 a. n. e. en el Preclásico Medio. Pero hoy sabemos que existen 
sitios arqueológicos por fuera de ambas cuencas hidrográficas, que los hay fechados en tiempos anteriores a La 
Venta, y la presencia olmeca se verifica en buena parte del mundo mesoamericano, más allá del área ocupada por 
sus poblaciones.  

PRECLÁSICO TEMPRANO – SAN LORENZO 
San Lorenzo, ubicado en las cercanías de Río Chiquito, afluente del Coatzacoalcos, atestigua el desarrollo inicial en 
tiempos del Preclásico Temprano. En ese momento, el proceso de domesticación vegetal había progresado al punto 
de permitir la explotación del cultivo básico (maíz) y un nutrido conjunto de plantas en permanente interacción con los 
seres humanos, ya en el marco de un sistema agrícola propiamente dicho. Las comunidades aldeanas tomaron 
paulatino incremento, surgieron una serie de especialidades artesanales (cestería, cerámica y textilería), y se 
establecieron paulatinamente redes de intercambio regionales que implicaban conexiones a media y larga distancia.  
Las aldeas pasaron a albergar poblaciones más numerosas, en un proceso de aglutinamiento desigual. Algunas 
crecieron notablemente y comenzaron a ejercer cierta influencia sobre otras menores. En las primeras, ciertos linajes 
tomaron las riendas y propiciaron la construcción de estructuras de buen tamaño y la delimitación de espacios 
públicos que sirvieron de escenario para ceremonias en las cuales su poder comenzó a exteriorizarse y proyectarse 
sobre la gente común.  

Este proceso marca el desarrollo temprano de la cultura olmeca. La iconografía propiciada por las élites en 
surgimiento acentuó la simbología del poder, sintetizándola en un “estilo artístico” que tendía a legitimar su ejercicio y 
a generalizar y naturalizar las nuevas relaciones sociales establecidas a partir de la producción agrícola. Estas se 
caracterizaron por una mayor distancia vertical entre linajes y personajes pregnados y la gente común, primer paso en 
dirección a una estratificación posterior. 

PRECLÁSICO MEDIO – LA VENTA 
La Venta representó un centro ceremonial ubicado sobre una extensa “isla” conformada por terrenos secos, rodeado 
por un entorno de pantanos y manglares.  

2 



Las construcciones de La Venta demandaron, según cálculos, más de un millón de horas de trabajo, lo que implica 
control sobre una población de una magnitud tal que, a su vez, sólo podría ser abastecida concentrando la 
producción agrícola y no agrícola de una vasta zona circundante. 

Se trató de un centro ceremonial habitado por una minoría de especialistas, dirigidos y coordinados por señores a los 
que se llamó sacerdotes. Esa minoría se atribuía facultades de mediación entre los mundos terrenal y sagrado, y 
aparecen representados en tres tipos de estructuras arqueológicas características del sitio y de la cultura: las estelas, 
los altares y las enormes cabezas monumentales que han dado fama a los Olmeca, impactantes demostraciones de 
su poder sacralizado. Estos señores eran simultáneamente intérpretes de creencias y valores religiosos, ejecutores de 
un ritual exteriorizado regularmente en ceremonias comunitarias, y depositarios de ciertos saberes esotéricos que 
garantizaban la eficacia de los procedimientos que ellos dirigían y coordinaban. Desde esta posición, en la que 
rápidamente se fueron consolidando, integraron y controlaron a las comunidades y establecieron una extensa red de 
interacciones e intercambios con otros señoríos de los Valles de Oaxaca y de México. 

Así fue que el estilo olmeca se generalizó en otras regiones de Mesoamérica, favoreciendo la expansión de un 
proceso de complejidad socio-política en que quedó involucrada buena parte del super-área cultural. Se debate si 
esta implicó la conquista de otros territorios o de vinculaciones económico-religiosas. Aunque no resulta posible 
afirmar que la violencia haya sido la forma habitual. Los intercambios de bienes y materias primas tuvieron una 
importancia que se refleja en la instalación de pequeñas colonias olmecas en zonas críticas que aseguraban o 
favorecieron el flujo de aquellos bienes y materias primas indispensables. 

SEÑORÍOS DEL PRECLÁSICO MEDIO: SAN JOSÉ MOGOTE 
En el Preclásico Medio (900-300 años a. n. e) otros señoríos surgieron en Morelos, Oaxaca y México central, y el 
estilo olmeca ya aparece extendido desde el territorio de la actual República de El Salvador por el Sur hasta el Valle 
de México por el Norte.  

Los contactos entre los dirigentes de cada uno de ellos y la utilización en común de una simbología expresada en 
dicho estilo artístico característico favoreció la continuidad y la expansión de los sistemas de intercambio que  
incluían, desde luego, una serie de bienes exóticos y suntuarios que reforzaban la jerarquización de los señores. El 
señorío olmeca de la costa del Golfo fue, entre ellos, la organización más importante en esa época y se 
convirtió en algo así como un mentor de los restantes, en tanto se le reconocía la condición de creador del complejo 
ideológico que David Grove llamó “Complejo X” y que la arqueología tradicional había previamente denominado 
“estilo artístico olmeca”.  

Así, los señores de Chalcatzingo (Estado de Morelos, área central) y San José Mogote (Estado de Oaxaca, área 
homónima) mantenían relaciones con los Olmecas de la costa del Golfo y otras unidades políticas de las Tierras Altas. 

San José Mogote comenzó a convertirse en un centro que concentraba una población de aproximadamente mil 
personas, superior a cualquier otra de su entorno. En el Preclásico Medio, San José Mogote logró subordinar a 
otros  centros importantes que iban surgiendo en el valle. Cada uno de ellos, a su vez, cohesionaba pequeñas 
comunidades aldeanas vecinas, constituyendo unidades políticas separadas de las restantes por buffer zones, zonas 
de amortiguación “vacías” que constituyen indicadores de un clima de competencia recíproca y quizá de inseguridad 
y conflicto.  

Recientemente, investigadores del Proyecto Arqueológico de Chiapa del Corzo descubrieron en esa zona del Estado 
de Chiapas un entierro múltiple asignado en principio al Preclásico Medio, con una antigüedad estimada en 700 
años antes de nuestra era y realizado dentro de una pirámide. Este hallazgo constituye el antecedente 
mesoamericano más antiguo conocido hasta el momento de la utilización de estructuras piramidales como recintos 
funerarios de élite. 

Consiste en una cámara funeraria y un pequeño recinto anexo, ambos en una pirámide que debió tener 
aproximadamente 7 metros de altura, provista de escaleras y un pequeño templo en la parte superior, ubicada en el 
denominado Montículo 11 de la localidad arqueológica de Chiapa del Corzo. La cámara funeraria contiene los restos 
de tres personas: (a) un personaje masculino de alto rango, de unos cincuenta años de edad al momento de su 
deceso, colocado en posición decúbito dorsal extendida, con la cabeza hacia el norte y la boca tapada con una 

3 



valva, con incrustaciones dentarias; (b) un niño de un año de edad colocado en el recinto con cuidado, que conserva 
articuladas sus extremidades; y (c) un hombre joven -aproximadamente 20 años de edad- posiblemente arrojado al 
interior de la tumba; los dos últimos fueron sacrificados para acompañamiento del primero.  

El ajuar funerario del personaje principal incluye collares de más de mil cuentas de jade de distintos tamaños, un 
taparrabo con incrustaciones de perlas, pendientes también de jade (algunos de estilo olmeca), ajorcas para rodillas y 
tobillos, pulseras, brazaletes, una máscara con ojos de obsidiana verde, un espejo de pin'ta15 y quince vasijas 
cerámicas.  

En el anexo a la cámara principal, se hallaron los restos óseos de una mujer, cuya edad mortuoria es similar a la del 
personaje masculino principal, colocada en la misma posición, pero con su cabeza hacia el este, y asimismo con la 
boca tapada con una valva e incrustaciones dentarias. Su ajuar incluye cuentas de ámbar, jade y perlas, pendientes 
con forma de aves y de un mono saraguato, otro espejo de pirita, dos vasijas cerámicas y una espina de mantarraya 
colocada sobre su pecho. 

El hallazgo tiene varias implicancias importantes, entre las que se destacan las siguientes: (1) permite retrotraer en 
mil años la antigüedad de la tradición mesoamericana de ubicar recintos funerarios en el interior de pirámides; 
(2) esa tradición no se habría originado en tierras mayas, como se pensaba hasta el momento en base al registro 
más reciente de tumbas reales del período clásico en el área maya; (3) algunas de las materias primas utilizadas en la 
confección de los ajuares funerarios chiapanecos (principalmente el jade) prueban tempranas vinculaciones de 
intercambio con lugares distantes, como el valle de México, la costa del Golfo de México y el valle del río Motagua 
(hoy territorio guatemalteco); (4) en particular, la similitud de objetos cerámicos y ornamentales del ajuar encontrado 
en Chiapa del Corzo con otros procedentes del Grupo C de La Venta, en el estado de Tabasco (costa del Golfo) y 
conocidos desde hace setenta años, confirma tempranas relaciones no sólo entre ambos centros del Preclásico 
medio, sino entre la región chiapaneca en su conjunto con el área nuclear olmeca.  

Daniel Villar – El Preclásico Tardío  
 
En esta época incrementan las actividades de intercambio y se da una extensa red social y económica, el primer paso 
hacia la constitución del Clásico. No obstante, los centros olmeca de la costa del Golfo comenzaron a perder 
importancia, La Venta fue abandonada hacia 400 a.n.e. Tres  Zapotes, un sitio Olmeca algo más pequeño, adquirió 
relevancia en el Preclásico tardío y es considerado representativo del periodo. Aunque la influencia olmeca se 
mantuvo todavía fuera del área de sus manifestaciones iniciales, simultáneamente comenzaron a aparecer otros 
centros importantes que constituyeron los antecedentes inmediatos del desarrollo posterior de las grandes culturas 
urbanas del Clásico: zapoteca, teotihuacana y maya. 
 
1) Monte Albán es un sitio que marcará el surgimiento del estado zapoteca, en el Valle de Oaxaca.. Comenzó a 
edificarse durante el Preclásico medio y alcanzaría luego el control de toda la región en el Preclásico tardío. 
Concentrará una población numerosa, constituyéndose en un estado expansivo con base urbana, y manteniéndose 
vigente a lo largo del clásico y del Posclásico. Allí se encuentra la Galería de los Danzantes, centenares de grabados 
en piedra, cada uno celebra una victoria en el camino de la expansión territorial. Estos memoriales de guerra y los 
muros fortificados para la defensa de la ciudad que se irán construyendo nos hablan de un clima de conflicto y de la 
creciente violencia de un proceso de expansión basado en la utilización de la fuerza.​
Algunos investigadores, como Richard Blanton, han sugerido que Monte Albán representó el producto urbanístico de 
una alianza entre señoríos exitosos del valle que quisieron expresar en la ciudad la existencia, continuidad, pujanza y 
poder de la coalición. Por este motivo habría sido construida sobre tres cerros principales, que sería el número de 
componentes de la coalición. 
A partir del año 200 a.n.e., el número de los restantes centros del valle se redujo y la población pareció 
experimentar asimismo un decrecimiento, pero los centros subsistentes se integraron en una secuencia compleja que 
se verá reiterada en otras regiones de Mesoamérica, integrada por cuatro niveles ordenados de acuerdo a una 
importancia decreciente, con Monte Albán a la cabeza, seguido de centros administrativos de segunda y tercera 
magnitud y luego las aldeas. En esta época, Monte Albán contaba con unos 14.000 habitantes y la arquitectura 
monumental incluía edificios dedicados al culto y palacios en los que residían las autoridades gubernamentales. En la 

4 



fachada de un observatorio astronómico, se esculpieron lápidas de conquista, que muestran una secuencia de glifos 
que se refieren a una época de anexiones violentas y de conflictos de distinto orden. 
En el Preclásico tardío, la ciudad constituyó principalmente un centro de decisiones político-militares, mientras 
que las responsabilidades de conducción económica parecen haber sido menores, encontrándose a cargo de otros 
centros del valle a los que se controlaba estrictamente desde la capital.  
 
2) Teotihuacan surge en el Valle de México, apto para la agricultura, rico en obsidiana y con acceso a una laguna de 
agua dulce. Esta ciudad estaba estratégicamente ubicada sobre el camino que vinculaba el Valle de México con la 
costa del Golfo, fue inicialmente edificada sobre una cueva de grandes dimensiones, encima de cuya boca quedaría 
instalada la mole protector de la Pirámide del Sol. La ciudad surge como tal después del 200 a.n.e. y en esta etapa se 
construyeron las grandes pirámides.  
El valle estaba habitado por una población numerosa de vida aldeana y ciudades como Cuicuilco hacia el 400 a.n.e. 
Al surgir Teotihuacan pasó a convertirse en una gran ciudad, su crecimiento se vio favorecido por la tremenda 
erupción del volcán Xitle que cubrió de lava y ceniza los asentamientos del sector meridional del valle, tapando los 
canales de riego. Cuicuilco fue despoblado y la población se concentró en Teotihuacan y su alrededor. 
La Pirámide de la Luna se ubica en un extremo de la Calzada de los Muertos, y en el otro extremo se encuentra la 
Pirámide del Sol, entre medio se halla el Templo de Quetzalcoatl y la Ciudadela, edificados en una gran plaza. La 
urbanización también incluyó otras obras públicas no monumentales, conjuntos habitacionales multifamiliares y 
barrios de especialistas, todos servidos por un ingenioso sistema de provisión de agua potable y desagües con 
alcantarillado. 
 
El nombre Teotihuacan significa Lugar de los dioses. Fueron los mexica del Posclásico quienes impusieron ese 
nombre a la vieja ciudad ruinosa e invadida por la vegetación que ellos conocieron varios siglos después de que 
hubiera sido abandonada por sus habitantes. También nombraron otros puntos relevantes del núcleo ceremonial 
central, como las dos pirámides mayores (las del Sol y la Luna), y pensando que se trataría de enormes tumbas de los 
antiguos gobernantes, llamaron Camino de los Muertos a esa calz que las vinculaba a ambas. Actualmente sabemos 
que bajo la pirámide de la Luna solo hay víctimas de sacrificios de la época del asentamiento inicial, en el 100 a.n.e. 
aproximadamente. La pirámide no fue erigida de una sola vez, sino en siete etapas distintas. Además de ser una 
ciudad construida para los hombres, cosntituyó un enclave sagrado. Su sector central coincidía con una boca del 
inframundo representada por una antigua cueva, sobre la cual se emplazaría la pirámide del Sol. 
 
3) La civilización maya se emplazó en El Petén, Belice, Honduras, El Salvador y la península de Yucatán. Floreció en 
el Preclásico tardío y durante el Clásico y continuó una trayectoria histórica declinante en el Posclásico. Entre los 
años 400 a.n.e. y 300 d.n.e. (Preclásico tardío), se produjo un rápido crecimiento de la población que acompañó un 
proceso de complejidad que se revela en la construcción de estructuras ceremoniales y en la elaboración de un 
“estilo artístico” maya, con escritura jeroglífica y estelas, que no son originales, pero sí nuevas en el área Maya. 
Durante esta etapa, a partir de un fondo preexistente de vida aldeana, se destacaron comunidades que crecieron 
hasta convertirse en centros importantes Este proceso se favoreció por una práctica agrícola que intensificó la 
explotación y amplió las superficies cultivables, recuperando tierras inundables. Para todos estos propósitos, una 
elite rápidamente conformada se valió de los saberes acumulados en varios milenios de tradición cultivadora en 
un medio exigente. Surgió entonces una impresionante arquitectura monumental destinada a actividades del culto 
y del gobierno y comenzaron a generarse emprendimientos de astronomía, arquitectura,obras de ingeniería aplicadas 
a la producción, bajo la supervisión y coordinación de aquellas élites. 
En el sitio de El Mirador, se testimonia el proceso de complejidad que tuvo lugar durante el Preclásico, allí se 
construyó la estructura más grande que hasta la fecha se conoce en el área maya: una plataforma triádica 
característica, con tres templos en la cima. Estas estructuras presentan grandes fuentes de mampostería que eran 
revocados y decorados con enormes “mascarones” de estuco pintados. El conjunto pirámide-templo-mascarones 
decorados ha sido vinculado con la consolidación de un poder político-religioso en manos de una élite que toma 
a su cargo la totalidad de las actividades cultuales y controla información estratégica que posibilita la vialidad de la 
producción agrícola, al parque difunde una ideología de acuerdo con la cual los gobernantes se identifican con 
deidades y poderes sobrenaturales.  

5 



Al menos cierto número de señores mayas del Preclásico pronto entraron en competencia, debido a las 
exigencias de una población creciente en relación con los niveles de rendimiento de un sistema agrícola que en los 
tiempos posteriores alcanzaría el máximo de sus posibilidades, y la necesidad de controlar materias primas como 
obsidiana, jade, silices y sal. En otros casos, el que ciertos centros se ubiquen en rutas, facilitó asegurar bienes 
indispensables mediante el intercambio y lograr fortunas.  
 
Durante el Preclásico tardío final, se originaron en el área maya dos tradiciones culturales que luego irán a confluir en 
el Clásico: a) monumentos esculpidos en las tierras altas del sur, para rememorar hazañas de gobernantes, con 
referencias calendáricas y jeroglíficos; y b) arquitectura piramidal en las tierras bajas, decorada con signos 
alusivos a la cosmogonía y escenario de las ceremonias y rituales propios del culto y de la vida civil. 
El Preclásico final maya estuvo caracterizado por serias perturbaciones de orden productivo y visibles 
conflictos bélicos. Con frecuencia poblaciones se desplazaron en esta época y muchos centros resultaron 
abandonados. Se suele postular que influyó la erupción del volcán Ilupango. 

Jacques Soustelle – ¿Un Imperio Olmeca? 

La visión de una gran civilización que recubriera un inmenso 
territorio en Mesoamérica, expandiendo allí, del Balsas a 
Nicoya, de La Venta a Tlapacoya su estilo, su iconografía y 
aun sus obsesiones, evoca inevitablemente la imagen de un 
imperio. Nos vemos llevados a hablar de un “imperio olmeca” 
como hace poco hablábamos de un “antiguo imperio” maya.  

Antes de que podamos determinarlo, los grandes centros 
olmecas, tales como La Venta, pueden ser descritos, para 
emplear la expresión de Alfonso Caso, como “ciudades 
dispersas”. Por ello hay que comprender que cada una de las 
entidades políticas se componía de un centro planificado que 
incluía remoción de tierras, plataformas, edificios piramidales. 
con esculturas (estelas, altares), ofrendas, tumbas, todo ello 
orientado con relación a los puntos cardinales, según un eje 
norte-sur, con una desviación de 8° al Oeste, y aldeas y 
pueblos, incluso habitaciones aisladas, entre los campos de 
maíz. Así, la ciudad olmeca no está completamente 
urbanizada, como lo fueron después Teotihuacán y 
Tenochtitlán, pero no se reduce a un simple “centro ceremonial”. Es la expresión de la simbiosis entre una 
población de cultivadores, aportadores de subsistencias y de mano de obra, y una élite de dirigentes, sacerdotes, 
guerreros, negociantes, artesanos y artistas, escultores y cinceladores.  

En suma, así como las pequeñas ciudades griegas asociaban sus acrópolis y sus “demos” rurales, lo que nosotros 
llamamos a veces la “ciudad” mesoamericana era resultado de un sinecismo: a un lado, el centro, residencia de 
los dioses y de sus sacerdotes, de los jefes, de los mercaderes, lugar de ritual, de mando y de comercio; del otro, las 
aldeas y los pueblos neolíticos cuya vida cotidiana —fuera de su participación en los trabajos exigidos por la 
autoridad central— sin duda casi no había cambiado desde los comienzos de la agricultura.  

La escala de los centros olmecas impresiona. Los vestigios de La Venta cubren aproximadamente 550 hectáreas, los 
de Tres Zapotes 400, y el complejo de San Lorenzo, incluyendo sitios vecinos, alcanza las 2,400 hectáreas. Aunque 
estas cifras son comparables a las 1,000 hectáreas de Tenochtitlán a inicios del siglo XVI, la diferencia crucial radica 
en la densidad. La capital azteca era una ciudad concentrada, construida sobre islotes con casas apiñadas a lo largo 
de canales. En contraste, las ciudades olmecas formaban un "tejido de anchas mallas", donde la vivienda común, 
construida con materiales perecederos como madera y follaje —similar a las chozas de los lacandones modernos—, 
dejaba pocos rastros arqueológicos, sólo algunos fragmentos de terracota o piedras de moler. 

6 



Dentro de todas las ciudades, es La Venta la que parece una verdadera capital. Se ve allí la única “pirámide” de toda 
la región, y las tumbas, de rico mobiliario funerario, dan la impresión de que ahí fueron inhumados personajes 
poderosos e ilustres. Hay en América Media una antigua tradición de confederación, como lo fueron las civilizaciones 
posteriores. En este escenario, centros como San Lorenzo, La Venta, Tres Zapotes y Laguna de los Cerros pudieron 
estar asociados, probablemente bajo la influencia preponderante de La Venta durante su apogeo. Frente a la 
evidencia de múltiples centros de poder, la idea de un imperio unificado se desvanece. 

La pregunta sobre quién ejercía el poder dentro de esta estructura encuentra su respuesta en una compleja 
teocracia. El arte olmeca, desbordante de imaginería religiosa, no muestra las escenas de combate, prisioneros 
sacrificados o glorificación marcial que caracterizarían a los toltecas o aztecas. No hay equivalentes a los guerreros 
águila o jaguar, ni desfiles militares esculpidos en piedra. En su lugar, predominan las representaciones de 
sacerdotes, chamanes y dioses, especialmente el omnipresente ser antropomorfo con rasgos felinos, el llamado 
"bebé-jaguar".Como Teotihuacán, la visión que la civilización olmeca ofrece de sí misma no es guerrera.  

El poder parece haber emanado de una élite de "sacerdotes-magos" o “chamanes”, individuos que combinaban la 
autoridad religiosa con el conocimiento astronómico, la planificación urbana y la dirección de obras públicas, 
personalidades poderosas, respetadas y temidas, en los límites de la magia y la religión, intermediarios entre el 
mundo humano y las impredecibles fuerzas sobrenaturales. Estos personajes son visibles en las figurillas y ofrendas, 
distinguidos por sus vestimentas, adornos y máscaras elaboradas. La Ofrenda 4 de La Venta, con sus figurillas de 
jade y serpentina enfrentando a un personaje esculpido en piedra volcánica, sugiere la existencia de un consejo o un 
"lugar de la palabra" (un Tlatocan similar al azteca), compuesto por dignatarios que no portan los atributos de los 
sacerdotes, lo que apunta a la posible existencia de jefes "laicos" junto al clero. Fue, sin duda, esta “élite” aldeana la 
que constituyó el fermento de la prodigiosa mutación que hizo pasar a los olmecas de la aldea a la ciudad, de la 
cultura a la civilización. 

Sin embargo, sería un error retratar a la sociedad olmeca como completamente pacifista. El carácter generalmente no 
militarista de su iconografía nuclear no impide que episodios de extrema violencia marcaran su historia, como el 
sistemático destrozamiento de las esculturas de San Lorenzo hacia el 900 a.C., que puso fin a su florecimiento. Fuera 
de la zona metropolitana, es muy probable que emisarios, comerciantes armados o soldados practicaran el arte de la 
guerra para proteger las rutas comerciales o los intereses de los enclaves olmecas en tierras lejanas. Es posible que, 
al menos en ciertos periodos, existieran jefes militares (Halach Uinic, como entre los mayas) junto a los sacerdotes. 

La economía y la expansión: comercio, prestigio y emulsión cultural 

La amplísima difusión de objetos de estilo olmeca —en particular los exquisitos espejos de hematita y las tallas de 
jade— a lo largo de Mesoamérica es un testimonio elocuente de un activo y extenso comercio. Este sistema de 
intercambio pudo ser llevado a cabo por una clase mercantil especializada, análoga a los pochteca aztecas, quienes 
actuaban no sólo como comerciantes, sino también como espías y embajadores. 

La sociedad que sustentaba esta economía era profundamente jerarquizada y autoritaria. En la base, una 
población mayoritariamente agrícola estaba sujeta al tributo y a la prestación personal de trabajo (corvée). Fue esta 
mano de obra masiva la que hizo posibles los gigantescos esfuerzos colectivos: el transporte de colosales cabezas 
de basalto desde las montañas de Los Tuxtlas, la construcción de pirámides y plataformas, y la ingeniería de 
sistemas de canales subterráneos como los de San Lorenzo. En la cúspide, la clase dirigente —sacerdotes, 
urbanistas, arquitectos— canalizaba esta fuerza laboral mediante una autoridad fuerte y una motivación religiosa 
profundamente arraigada. 

El mecanismo de expansión olmeca fue radicalmente diferente al de un imperio de conquista. No se trató de una 
imposición militar, sino de un proceso de "emulsión cultural". Pequeños grupos de olmecas —mineros, artesanos, 
comerciantes, quizás "misioneros"— se establecieron pacíficamente en regiones lejanas, formando enclaves o 
"colonias" que coexistían con las poblaciones locales. En sitios como Tlatilco, en el Altiplano Central, o en 
Chalcatzingo, en Morelos, la evidencia sugiere una cohabitación, donde los olmecas, aunque minoritarios, ejercían un 
prestigio cultural tan grande que su influencia se incorporaba voluntariamente por los pueblos vecinos. 

7 



Esta dinámica es particularmente visible en Guerrero, donde la abundancia de objetos de piedra dura (hachas pulidas 
y figurillas) es tal que incluso se ha especulado si esta región pudo ser la cuna del estilo olmeca. Aunque esta 
hipótesis se descarta, la densidad de hallazgos sugiere la existencia de talleres de artesanos olmecas establecidos 
permanentemente, probablemente para explotar y trabajar las piedras semipreciosas de la zona. 

En otras regiones, como Oaxaca, el contacto fue diferente. Allí, una cultura autóctona ya vigorosa (la futura civilización 
zapoteca) interactuó con los olmecas principalmente a través del comercio, interesada en los yacimientos de 
magnetita y hematita de la región. El resultado fue una influencia estilística profunda, visible en los famosos 
"Danzantes" de Monte Albán, pero no un asentamiento olmeca masivo o duradero. 

Hacia el sur, la presencia olmeca se hace más tangible. En la costa del Soconusco (Chiapas) y sitios como 
Chalchuapa, en El Salvador, no solo hay influencia, sino presencia física. Quienes esculpieron las rocas de Pijijiapan o 
los monumentos de Chalchuapa eran, sin duda, olmecas establecidos lejos de su metrópoli, abriendo y protegiendo 
una ruta comercial que atravesaba el Istmo de Tehuantepec. Su influencia fue el impulso inicial que inspiraría, siglos 
después, el desarrollo de estilos locales, como el de Izapa, que aunque distinto, heredó la idea misma de erigir 
estelas y esculpir bajorrelieves. 

Un "imperio" difuso, un legado perdurable 

En conclusión, el texto argumenta que no se puede sostener la existencia de un "imperio olmeca" en el sentido 
estricto del término, es decir, una estructura política y militar que ejerciera un control directo y administrativo sobre 
vastas regiones sometidas. No hay evidencia de gobernadores provinciales, guarniciones permanentes o una 
burocracia imperial análoga a las satrapías persas o a las diócesis romanas. 

Lo que existió fue algo quizás más novedoso y sin duda más influyente a largo plazo: un "imperio" cultural y religioso 
en estado difuso. Fue una red de poder blando compuesta por una confederación de ciudades-estado en el núcleo 
metropolitano y una constelación de enclaves comerciales, talleres especializados y zonas de influencia en la 
periferia. Su expansión se logró más mediante el prestigio, el comercio y el proselitismo religioso que mediante la 
conquista. 

Los olmecas fueron, usando la metáfora del texto, los "fenicios" de Mesoamérica: grandes viajeros terrestres que 
establecieron redes de contacto e intercambio antes que territorios de conquista. Fue el primer gran impulso 
unificador de la región, el momento decisivo en que el pensamiento, el arte, la religión y el comercio trascendieron los 
límites de la aldea para inventar la ciudad como crisol de nuevas ideas. Aunque su supuesto imperio se desvanece 
bajo el escrutinio arqueológico, su legado, encapsulado en el dios-jaguar y en un estilo artístico de poderosa 
originalidad, se convirtió en el sustrato cultural sobre el que se edificarían todas las grandes civilizaciones 
mesoamericanas posteriores. 

Área nuclear Olmeca  
Olmeca es el nombre que le daban los mexica (aztecas) a la gente que vivía en la costa. 
Se hallaron “altares”, que luego se sabe que son tronos, dedicados a las élites. Parece que una persona sale de 
una cueva. Las cuevas son sagradas en Mesoamérica por sus creencias de que conectan con el inframundo y los 
muertos. Las personas tienen “coronas” o cascos que usaba la élite y expansores en las orejas. Se cree que 
pueden ser muertos. 
En la cultura olmeca también son conocidas las cabezas monumentales. Son retratos. Son todas distintas. Se cree 
que están retratando a un líder real. Usan cascos vinculados con la realeza. 
Aparecen esculturas más pequeñas. Parece que las exportan porque aparecen en otras partes de Mesoamérica.  
Las caras tienen rasgos de jaguar, la boca y el hocico, representando el poder.  
 
Entre las figurillas y el arte olmecas se pueden encontrar: 
●​ El dios del maíz: divinidad que implica la fertilidad de la tierra. En los dibujos aparecen mazorcas y granos de 

maíz. Es un estilo que se repite. 
●​ El viejo dios olmeca 

8 



●​ Sacerdote con serpiente: hombre manipulando algún tipo de alucinógeno y una serpiente. En el mundo 
chamánico se usa veneno de serpiente diluida.  

●​ Esculturas de “bebé”: tienen el casco de la élite, el rostro es de adulto.  
●​ Ofrenda de La Venta o “La reunión”: esculturas con deformaciones craneanas, demostradas posteriormente 

en Mesoamérica. 
●​ Mosaico de Serpentina (piedra verde): representando un jaguar abstracto.   
●​ Pirámide en La Venta 
●​ Pirámide Escalonada en San José Mogote 

 
¿Para qué son las pirámides escalonadas en América? Tienen varias funciones: la mayoría eran la base de un 
templo, que eran edificados en la cima de la pirámide para que estuvieran elevados. Algunas son tumbas, hay 
personajes enterrados de miembros de la élite. Es posible que se hicieran sacrificios. Los olmecas inventaron las 
pirámides escalonadas típicas de Mesoamérica. Los olmecas hicieron los primeros vínculos con otras élites. 
Aparecen en otras civilizaciones elementos de la cultura olmeca. Intercambiaron una cantidad enorme de 
productos. A cambio obtenían materias primas importantes: como el jade, las plumas, el cacao, la obsidiana. Estos 
bienes comenzaron a ser relacionados con la élite.  

 

Christine Niederberg – Las civilizaciones antiguas y su nacimiento (Olmecas) 

MESOAMÉRICA ENTRE EL 1250 Y 600 A. N. E. 

La síntesis de los datos arqueológicos recogidos permite observar que, hacia fines del segundo milenio a. n. e., se 
desarrollaron en la parte meridional de la América media nuevas estructuras sociales, políticas y económicas, así 
como sistemas de creencias de complejidad acrecentada. 

Una de las características fundamentales de Mesoamérica es su tipo de economía predominantemente agraria. 
Importante zona de domesticación de plantas, contaba ya hacia el 1250 a. C. entre sus recursos alimenticios, una 
amplia gama de plantas cultivadas –el maíz, el amaranto, el frijol, la calabaza, el chile, el tomate verde y el aguacate–. 
Hacia el año 1000 a. C. el tamaño del maíz se había sextuplicado. Con este cambio morfológico favorable, ligado al 
desarrollo de instrumentos de molienda más grandes y de forma estandarizada, el maíz comienza a desempeñar un 
papel preponderante en la alimentación. Paralelamente, los agrosistemas se intensifican y se diversifican. El 
crecimiento del volumen demográfico se hace, entonces, sensible en diferentes regiones. 

Uno de los fenómenos más notables es el desarrollo, a fines del segundo milenio a. C., de una nítida jerarquización 
de los sitios en los diversos territorios ocupados. Esta jerarquización espacial conduce al surgimiento de 
asentamientos mayores, rodeados por pueblos y aldeas satélites.  

Hacia el 1000-900 a. C., las estructuras públicas –a veces construidas con piedra tallada– asociadas con 
esculturas monumentales se multiplican. El desarrollo de sistemas de control del agua, de acueductos y de 
canales de drenaje refleja una particular maestría de diversas técnicas hidráulicas.  

En el marco de estas capitales regionales el poder político se intensifica. La autoridad política parece estar 
fuertemente marcada por connotaciones sagradas. La iconografía muestra personajes con adornos y emblemas 
hieráticos singulares, ligados a funciones o rangos eminentes. En todo el cuerpo social, fenómenos de jerarquización 
se formalizan tal como lo indica, en particular, el estudio de prácticas funerarias.  

Las capitales de la Mesoamérica antigua son núcleos de recepción, creación y circulación de información y de 
mensajes que, en ciertas instancias, son el objeto de un registro permanente bajo la forma de códigos, de símbolos 
gráficos o de formas primitivas de escritura grabadas en la piedra o en la arcilla cocida. Gracias a este registro y a 
símbolos recurrentes observables, se pueden descifrar algunos elementos relativos a las creencias religiosas y 
cosmológicas de los primeros mesoamericanos.  

9 



Para concluir, debemos poner ahora el acento sobre la estrecha relación que existió, en el vasto territorio de la 
Mesoamérica antigua, entre el intercambio de bienes y la circulación de la información. Los datos arqueológicos 
ofrecen testimonio de la existencia de redes estructuradas de comercio y de intercambios interregionales que han 
permitido el transporte, a veces muy lejano, de productos como la obsidiana, el pedernal, el cuarzo, la amatista, el 
ónix, el jade, la serpentina, el cristal de roca, el ámbar, la cal, la sal, arcillas, el algodón, etc. 

Todo sistema estructurado de comercio y de intercambio posee una dimensión no económica. A la circulación 
de bienes materiales se agrega la información. Por medio de esta doble red, una cierta forma de simbiosis cultural 
se asocia a la economía. Todas las comunidades de América media que forman parte de esas redes de comunicación 
interregionales no sólo manipulan símbolos visuales, un sistema mítico y un campo semántico común, sino que 
también participan activamente en su codificación, evolución y circulación. Así, la relativa unidad de estilo y de 
modos de vida que se observa hacia el 1250 a. C. deriva sin duda de diferentes factores, pero sobre todo de la larga 
ósmosis económica observada entre regiones geológica y biológicamente contrastadas.  

En otros términos, la cristalización de esta primera expresión de una civilización panmesoamericana y multiétnica no 
parece ser la consecuencia de la influencia o de la dominación de una región específica, sino más bien, de una 
larga maduración cultural en la que pudieron participar de manera activa, y en grados diversos, una gran 
cantidad de regiones de la América media dotadas, desde fines del segundo milenio a. C., de una organización 
social ya compleja y de sistemas agrícolas eficientes.  

Ann Cyphers – La vida en los orígenes de la civilización mesoamericana – Los Olmecas de San Lorenzo 

ENTRE ALDEAS E ISLOTES – La Fundación en un Paraíso Tropical: La Adaptación Inicial (1500-1200 a.C.) 

Entre las muchas aldeas que había en Mesoamérica en el lapso de 1500 a. C. a 1200 a. C., los olmecas de San 
Lorenzo emprendieron un camino de desarrollo que duraría más de siete siglos. En un paraíso tropical bañado por 
ríos y cubierto con el follaje de jungla del bosque tropical lluvioso, el agua estableció los ritmos de la vida y los 
olmecas pudieron sostenerse con cierta abundancia por la amplia gama de recursos faunísticos y florísticos. La 
pesca y la recolección de grandes cantidades de recursos acuáticos podía practicarse en las llanuras después de la 
recesión de los niveles más altos de inundación. Las crecidas de los ríos, lejos de ser temidas, eran esperadas con 
ansia, ya que cumplían una función ecológica vital: renovaban los recursos pesqueros en los cauces y meandros, y al 
recesar, dejaban las llanuras fértiles y llenas de peces atrapados, listos para ser recolectados. Esta base de recursos 
acuáticos –que incluía peces, tortugas, crustáceos, aves acuáticas y moluscos– era tan rica que podía satisfacer 
holgadamente las necesidades de proteínas de una población sedentaria considerable, sin necesidad de depender 
exclusivamente de la agricultura. 

Fue en este contexto de abundancia donde las primeras familias olmecas, estimadas entre 100 y 150 (unos 700 
individuos), fundaron aldeas permanentes. Su economía era mixta pero con un claro énfasis en la recolección. La 
agricultura del maíz, aunque practicada en las llanuras secas y las riberas fluviales, requería un tiempo y esfuerzo 
mínimos en comparación con la explotación del medio acuático. El logro tecnológico más significativo de esta etapa 
inicial, y que demuestra una comprensión profunda de su entorno, fue la construcción de aproximadamente 50 
islotes artificiales. Estos islotes, con una superficie promedio de 10,000 m² y una altura de un metro, eran 
esencialmente plataformas de tierra levantadas en las llanuras de inundación. Sobre ellos construían sus viviendas, 
asegurando que quedaran por encima del nivel del agua durante las crecidas. Esta innovación no sólo les permitía 
habitar zonas ricas en recursos, sino también protegerse de las inundaciones, marcando el inicio de un patrón de 
adaptación singular y exitoso. 

La vida cotidiana en esta fase era sencilla. Las viviendas, ubicadas tanto en el sitio principal de San Lorenzo (que 
abarcaba unas 20 hectáreas) como en los islotes, eran construcciones de barro con techos de palma. La actividad 
doméstica se centraba en el patio, donde se cocinaba, mientras que el interior de las casas servía para dormir y 
guardar pertenencias de valor. Su cultura material incluía una cerámica utilitaria –cajetes, tecomates y botellones 
modelados para asemejarse a calabazas– y herramientas para procesar alimentos, como metates y morteros de 
basalto traído desde la distante sierra de Los Tuxtlas. Para cortar y raspar utilizaban instrumentos sencillos de 
obsidiana, aún no se había perfeccionado la técnica de las navajas prismáticas. Lamentablemente, la naturaleza 

10 



perecedera de materiales como la cestería, la madera, el hueso y la concha hace que gran parte de la riqueza de su 
vida cotidiana se haya perdido para siempre. 

LOS SEÑORES DE LA ISLA – El Ascenso a la Capital Regional: Apogeo y Transformación (1200-800 a.C.) 

Durante este período de cuatro siglos, San Lorenzo experimentó una transformación monumental, pasando de ser 
una aldea grande a erigirse como la primera capital de la sociedad olmeca, ejerciendo una influencia significativa 
en toda la costa sur del Golfo de México. Este salto cualitativo vino acompañado de un explosivo crecimiento 
demográfico, llegando a albergar a unas 13,000 personas, equivalentes a 2,000 familias. Esta presión poblacional 
impulsó la intensificación de la agricultura. Las familias establecieron campamentos estacionales para atender sus 
cultivos, que sembraban mediante el sistema de "tumba y quema" o "roza", despejando parcelas en las áreas de 
monte cercanas. No obstante, la explotación de los recursos acuáticos mediante los islotes se mantuvo como un pilar 
fundamental de su economía. 

La elección del lugar para la capital no fue casual. Los olmecas seleccionaron estratégicamente una elevación 
natural en forma de meseta, completamente rodeada por llanuras y dos brazos fluviales (hoy extintos). Este 
promontorio natural, que asemejaba una "isla", no solo los protegía de las inundaciones, sino que se convirtió en un 
símbolo de estatus. Las familias fundadoras y de mayor poder se aseguraron el control de este espacio privilegiado. 
La modificación del paisaje fue colosal. Utilizando miles de toneladas de tierra y sedimentos seleccionados, los 
olmecas rellenaron las depresiones, cortaron laderas y construyeron terrazas con muros de contención, creando así 
una topografía artificial y jerarquizada. La cima de la meseta fue reservada para la élite gobernante, las terrazas 
intermedias para familias importantes, y la periferia para artesanos y personas de menor estatus social. 

LAS CASAS DE SAN LORENZO – La Arquitectura Doméstica: Un Reflejo de la Estratificación Social 

Desde tiempos tempranos los olmecas de San Lorenzo habían realizado algunas construcciones: conformaron, en el 
piso de las llanuras, los islotes, y levantaron sobre ellos sus chozas, de modo que sobresalieran del nivel del agua en 
la época de la inundación. Posteriormente, durante su apogeo, entre el 1200 y 800 a. C., emprendieron una gran obra 
de modificación del paisaje natural en su capital, situada en la cima de un promontorio. Con sedimentos 
seleccionados de las llanuras de inundación, las familias rellenaron las porciones hundidas de la loma para crear una 
obra arquitectónica monumental.  

La organización social de San Lorenzo quedaba patente en la estructura y calidad de sus viviendas. En la cima de la 
meseta se encontraba la residencia más lujosa: el llamado "Palacio Rojo". Esta construcción consistía en una 
plataforma de tierra de 600 m² que sostenía una superestructura con paredes y pisos de un intenso color rojo. Su 
techo de palma estaba soportado por una columna basáltica masiva de 3 metros de largo, y bajo el piso discurría un 
acueducto sinuoso construido con enormes caños de basalto. El uso de esta piedra, importada desde 60 km de 
distancia, era un lujo ostentoso que reflejaba el poder y los recursos de sus moradores. 

En las terrazas, las viviendas, aunque más modestas, eran notablemente espaciosas para la época, con unos 100 m² 
de superficie. Sus paredes eran de bajareque o de adobe hecho en moldes de madera, y sus techos de palma. Un 
avance tecnológico y estético importante fue el descubrimiento y uso de la hematita, un mineral ferroso que, 
mezclado con arcilla y yeso, creaba un recubrimiento rojo que se endurecía con el aire y actuaba como una capa 
protectora y decorativa duradera. Este color rojo, sin duda, tenía un fuerte simbolismo sagrado. Algunas de estas 
casas también contaban con sofisticados sistemas de drenaje o acueductos menores hechos con caños basálticos. 
En marcado contraste, las viviendas de la periferia, ocupadas por la gente de menor estatus, eran construcciones 
más rústicas, con pisos simples de tierra apisonada o grava. 

LA VIDA COTIDIANA – Subsistencia, alimentación y oficios 

La rutina diaria de los habitantes de San Lorenzo implicaba desplazarse a los ríos, lagunas y llanuras para obtener 
alimento y leña, utilizando para ello canoas y caminos. La preparación de la comida era una actividad central que se 
realizaba en los patios de las viviendas, donde se ubicaban los fogones. Su dieta era variada: además de los 
productos agrícolas como el maíz (con el que probablemente hacían tamales), y tubérculos, consumían una gran 
diversidad de proteínas provenientes de la pesca y la caza, incluyendo venado cola blanca y, en ocasiones festivas, 

11 



perros domésticos. Hirvieron caldos de pescado, tortuga y camarón, y procesaron el coyol de la palma. La tecnología 
culinaria incluía hornos ovalados cavados en la tierra y una variedad de vasijas de barro. El almacenamiento de 
alimentos, limitado a unos meses, se realizaba presumiblemente en los tapancos (altillos) de las casas, ya que no se 
han encontrado silos o fosas de almacenamiento especializadas. La gestión de los residuos orgánicos era eficiente, 
arrojándolos a las laderas o barrancas para mantener la limpieza del ámbito doméstico. 

 

Dentro y alrededor de sus hogares, los olmecas de San Lorenzo desarrollaban una variedad de oficios y trabajos 
artesanales. Procesaban el chapopote (asfalto natural), un material multiusos que servía para sellar, reparar canoas y 
fabricar esferas para la exportación. Los alfareros, tras descubrir depósitos de caolín, una arcilla blanca, produjeron 
figurillas y vasijas de una calidad estética y tecnológica excepcional; es probable que también usaran este material 
con fines medicinales. Las cuerdas, fabricadas con fibras de palma, eran herramientas indispensables para una 
infinidad de tareas, desde la construcción y el transporte de esculturas hasta el tejido de redes de pesca. 
Curiosamente, la cuerda también fue sacralizada, apareciendo en la iconografía como un elemento sostenido por 
ancestros en el inframundo. También lo hicieron con el hacha.  

Redes de Intercambio y el Colosal Esfuerzo del Transporte 

San Lorenzo no era autosuficiente. La escasez de tierra cultivable en la "isla" y la ausencia local de materias primas 
críticas hicieron que el intercambio a larga distancia fuera la piedra angular de su economía y su poder. Una red 
de comunicación fluvial y terrestre permitía el flujo constante de bienes. Las comunidades ribereñas traían alimentos a 
la capital a cambio de productos manufacturados. La obsidiana, esencial para herramientas cortantes como navajas 
prismáticas, era importada desde yacimientos tan lejanos como Puebla, el Estado de México y Guatemala. Estos 
intercambios eran realizados principalmente mediante las vías fluviales, y fueron clave en la temprana economía 
olmeca y posibilitaron la gran aglomeración de gente en San Lorenzo ya que hacían posible el sustento diario de 
muchas familias. El basalto, indispensable para metates, morteros y esculturas, provenía exclusivamente de la sierra 
de Los Tuxtlas. Esta piedra era un puente simbólico entre lo doméstico y lo ritual.  

La obtención y traslado de este basalto fue una de las empresas más impresionantes de los olmecas. Por órdenes de 
los gobernantes, los escultores viajaban a talleres temporales establecidos en las faldas de Los Tuxtlas durante la 
estación seca. Allí, al aire libre, seleccionaban grandes cantos rodados y, usando martillos y cuñas de piedra y 
madera, les daban una forma general para reducir su peso para el transporte. El traslado final de las esculturas, 
especialmente los enormes tronos y las cabezas colosales, era una tarea comunal que requería una planeación 
meticulosa. Los gobernantes y expertos en ingeniería dedicaban mucho tiempo a diseñar rutas (que combinaban 
tramos terrestres y acuáticos), asegurar el suministro de gruesas cuerdas y maderas resistentes, y organizar la 
logística para alimentar a los trabajadores. Seguramente no se realizaba ninguna maniobra sin la “bendición” de 
sacerdotes y chamanes. Este esfuerzo, que apartaba a los hombres de sus labores de subsistencia durante semanas 
o meses, no solo tenía un costo económico, sino también un profundo significado social y ritual, reforzando la 
identidad grupal y creando redes de obligaciones y deudas sociales. 

Ideología, Poder y la Elite Gobernante: Tronos, Cabezas y Ritos 

El poder en San Lorenzo estaba encarnado por una élite que 
gobernaba mediante una teocracia. Los gobernantes no eran 
dioses, sino los intermediarios sagrados entre el mundo terrenal, 
el inframundo y el ámbito celeste. El símbolo máximo de su 
autoridad era el trono monolítico. Cada gobernante poseía el suyo, 
y su diseño, que incluía un nicho o cueva en el frente, representaba 
la legitimación de su poder a través de un ancestro divino que 
emergía de las entrañas de la tierra. La jerarquía se reflejaba incluso 
en estos tronos: aquellos de cargos menores carecían del nicho, 
indicando que no pertenecían al linaje divino del gobernante 
supremo. 

12 



Las célebres cabezas colosales son interpretadas como retratos de estos gobernantes. La evidencia sugiere que, 
tras la muerte de un gobernante, su trono era reciclado y tallado para crear su efigie, transformándolo así en un 
ancestro divino. Nueve de las diez cabezas de San Lorenzo fueron creadas de esta manera, consolidando 
visualmente el linaje y el poder hereditario. 

La vida de los señores olmecas estaba marcada por complejos rituales. Durante las ceremonias de ascenso al 
poder, que incluían el consumo de alimentos especiales y, según la iconografía, el sacrificio de niños, el 
gobernante se vestía con una indumentaria emblemática: máxtlatl (taparrabo), faldillas, capas, chalecos y elaborados 
adornos como collares, pectorales y orejeras hechos con materiales de prestigio. Una de sus funciones principales 
era la comunicación con lo sobrenatural. A través del consumo de sustancias psicoactivas como el ololiuhqui, el 
veneno diluido de víboras, danzas y trances, los gobernantes y chamanes buscaban elevar su espíritu para lograr 
transformarse, parcial o totalmente, en animales sagrados, principalmente el jaguar. El éxito de estos ritos era un 
augurio para el bienestar de toda la comunidad, asegurando la subsistencia y la prosperidad. El juego de 
pelota, otra actividad central, no era solo un deporte, sino un ritual que simbolizaba la lucha cósmica y la 
comunicación con el inframundo, y el movimiento de los cuerpos celestes.  

Escenas Rituales y el Abandono: El Legado Pétreo de San Lorenzo 

En los ritos llevados a cabo en el ámbito doméstico los olmecas usaron figurillas de terracota, las cuales representan 
mujeres, infantes, jugadores de pelota y animales. Algunas pequeñas esculturas hechas de basalto representan 
tortugas, patos y felinos. La vida ceremonial olmeca trascendía el ámbito doméstico y se materializaba en escenas 
públicas compuestas por varias esculturas dispuestas en un espacio específico. Estas puestas en escena, que 
requerían un enorme esfuerzo de coordinación y traslado, servían para recrear leyendas e historias fundacionales, 
reforzando la memoria y la identidad colectiva. Debieron tener gran importancia en la legitimación de los 
gobernantes y el fortalecimiento de la unidad regional. En el sitio secundario de Loma del Zapote se preservó una de 
estas escenas: cuatro esculturas que representan a dos jóvenes gemelos idénticamente ataviados y dos felinos, 
enfrentados. Esta composición es considerada por los estudiosos como una posible raíz temprana del mito de los 
Gemelos Divinos del Popol Vuh. 

El proyecto ritual final y más ambicioso de San Lorenzo fue la creación de una macroescena en la cima de la meseta, 
donde se alinearon seis cabezas colosales en dos hileras paralelas, en lo que debía ser la consagración definitiva del 
linaje gobernante. Mientras los escultores trabajaban en terminar las tres cabezas restantes para incorporarlas a esta 
imponente display, la catástrofe golpeó. Alrededor del año 800 a.C., por razones que aún se investigan, San Lorenzo 
fue abrupta y violentamente abandonado. Los planes para las grandes celebraciones, con sus purificaciones, 
sacrificios y festines, se truncaron para siempre. La capital olmeca cayó en el olvido, y su legado, grabado en la 
piedra de sus colosales esculturas, quedó como un testimonio silencioso del primer gran florecimiento civilizatorio de 
Mesoamérica. 

Luceros – The Rise and Fall of Classic Maya Rulers 
  
EL PRECLÁSICO (1200 a.n.e - d.n.e. 250) 
El preclásico Medio se caracteriza por la migración maya desde las riberas 
fluviales y las áreas costeras hacia las formalmente desocupadas tierras del 
interior como El Petén. Este área poseía algunas de las tierras agrícolas más 
fértiles del mundo tropical, pero al crecer la población, el agua devino una 
preocupación. Eventualmente las elites organizaron la construcción de 
arquitectura monumental, incluyendo templos pequeños, a menudo con 
mascarones flanqueando las escalinatas, las canchas de pelota y plataformas. 
No obstante, los Mayas construyeron sistemas hidráulicos/agrícolas aún 
antes que arquitectura monumental, en Belice, en las tierras bajas del sur, pero 
su construcción se aceleró después del 1000 a.n.e. cuando los Mayas 
comenzaron a migrar a las tierras del interior carentes de fuentes de agua 
permanentes.  
 

13 



En el Preclásico tardío (250 a.n.e. - d.n.e. 250), los linajes ranqueados se transformaron en linajes reales, cuando 
los gobernantes debieron asumir características shamánicas para mediar entre la población, los ancestros y los 
dioses. Los símbolos primarios del gobierno maya, cuya imaginería estaba enraizada en el mundo natural, revelan una 
continuidad con la cultura mesoamericana más antigua: la Olmeca. El uso de una banda de maíz sugiere que los 
gobernantes llevaban a cabo rituales agrícolas y propiciatorios de la lluvia. ​
Centro como El Mirador y Nakbé surgieron durante este periodo sólo para ser abandonados hacia el final del 
Preclásico, quizá a causa de fallas en los sistemas de administración hidráulica, de la sequía o de la subyugación por 
parte de los rivales más poderosos. Además, la arquitectura monumental devino más estandarizada, aparecieron 
las primeras tumbas de élite y las inscripciones se focalizaron en los eventos ceremoniales ya que las 
individualidades aún no eran representadas. 
 
EL CLÁSICO TEMPRANO (250 - 550 d.n.e.) 
El clásico temprano se caracteriza por un crecimiento de la población y un incremento en sus movimientos, 
además de la aparición de obras defensivas. También, la reserva de agua, especialmente por medios 
artificiales, devino particularmente importante cuando los agricultores continuaron sus movimientos hacia el interior 
de las Áreas altas, fértiles pero con pocas fuentes de agua permanentes.  
Este periodo se caracteriza por un pleno desarrollo del gobierno Maya. El foco de las inscripciones cambió, 
abandonando las ceremonias de sangrado y concentrándose en los gobernantes individuales. La sucesión 
genealógica y el rol de ahaw (señores) quedaron firmemente establecidos. Esto está representado en las esculturas 
públicas monumentales en donde aparecen gobernantes que sostienen el cetro de maniquí, un báculo que simboliza 
el gobierno. Además, los maya elaboraron los primeros rasgos de la arquitectura real en centros regionales y estaba 
presenta la jerarquía de asentamientos compuesto de cuatro niveles vinculados. Los soberanos combinaron la 
práctica tradicional de venerar a los ancestros con el gobierno. Enfatizaron la importancia de los ancestros reales para 
la vida de cualquiera y su estrecha relación con deidades importantes. Ellos conducían ceremonias en las plataformas 
de los palacios y en la cúspide de altos templos. También resolvieron el creciente número de disputas asignando las 
tierras y el agua y las relaciones corporativas de parentesco dejaron de cumplir adecuadamente su función de 
solucionar diferendos que involucraran recursos. Los soberanos además incorporaron temas foráneos, como 
Tlaloc (el dios no maya de la lluvia) y otros elementos teotihuacanos.  
 
La competencia entre centros devino más obvia, como se refleja en la iconografía donde comienza a aparecer los 
temas militares. Se intensificó la competencia entre centros por el control de la fuerza de trabajo y, durante el 
Clásico Medio (535 d.n.e. - 593), se dió un derrumbamiento político, “el hiatus”, en algunos de los sitios de El 
Petén.  
 
 EL CLÁSICO TARDÍO (550 - 850 d.n.e.) 
El Clásico tardío se caracterizó por un incremento de la población, de la competencia y de la guerra. A causa de 
su éxito en el campo de batalla, soberanos mayas victoriosos predominaron sobre la mano de obra arrebatada a los 
gobernantes vecinos. En este periodo, la administración hídrica alcanzó su máxima sofisticación y escala, con 
embalses, represas y canales diseñados para retener y acumular el agua.  
Este periodo testimonia el florecimiento del poder político y de rituales reales públicos, además de la 
continuación de los ritos domésticos tradicionales. Las inscripciones y la iconografía ilustran ampliamente acerca de 
que los gobernantes del Clásico Maya mantenían estrecha vinculación con importantes deidades Mayas y de 
otros mundos. A menudo los gobernantes personalizaban a los dioses y sus nombres implicaban algunas de las 
cualidades divinas. Proliferaron los ritos reales y no-domésticos, como los juegos de pelota, matrimonios reales, 
ritos de finalización de período, sacrificio de cautivos reales, etc. Además, los soberanos más poderosos fueron 
inhumados en templos funerarios construidos frente a plazas de grandes dimensiones que podían albergar a 
miles de personas. Había fiestas, banquetes y pago de tributo a los gobernantes y se los solía representar junto a los 
dioses, mostrando su estatus cuasi-divino. 
 
EL CLÁSICO TERMINAL (850 - 950 d.n.e.) y EL POSCLÁSICO TEMPRANO (950 - 1200 d.n.e.) 
El clásico terminal se caracterizó por la desintegración, a causa de la cual los Mayas abandonaron muchos 
centros. No obstante, en un primer momento los centros más pequeños comenzaron a construir monumentos 

14 



independientemente de los centros mayores. Los agricultores abandonaron los centros -más específicamente a 
los gobernantes- o migraron fuera de las tierras bajas del sur para siempre. El acceso a los palacios reales ya no 
estuvo restringido; no hubo más monumentos funerarios de grandes dimensiones. La mayoría de las 
construcciones monumentales dejaron de fecharse y las fechas finales corresponden a esta época.  La evidencia 
arquitectónica de la región de los lagos de Petén sugiere un tipo diferente de organización o reorganización 
sociopolítica. Se inició un nuevo ciclo en la formación y expansión estatal, particularmente en el norte de Yucatán. 
Muchas inscripciones del Clásico Terminal no mencionaron más gobernantes individuales o dinastías y en lugar de 
ello enfatizaron a las deidades.  
En adición a lo que estaba ocurriendo intensamente, la cerámica, las estelas y la evidencia arqueológica del 
período indican que también hubo alguna intrusión de algún tipo de Mayas extraños al Petén, ya que aparecen 
elementos extranjeros en la iconografía ya arquitectura. Otros sugieren, sin embargo, que ello representa un 
nuevo orden social, en cuyos comienzos personajes no reales fueron incorporados a las artes monumentales o 
públicas, un signo más de tiempos cambiantes. De todas maneras, ciertamente hubo influencias externas en las 
tierras bajas Mayas que reflejan un sistema político más susceptibles la penetración extranjera debido a la creciente 
desintegración sociopolítica.  
 
En suma, el Clásico Terminal puede describirse como un periodo durante el cual se agrietó el sistema político. Este 
sistema, sustentado en el pasado por contingentes numerosos de mano de obra, colapsó cuando los 
gobernantes carecieron del apoyo de quienes se lo habían brindado y que ahora migraban hacia otras áreas o 
se dispersaban en forma permanente dentro de su territorio. Una historia diferente se desarrolló en las tierras bajas 
del norte: allí se experimentó un florecimiento desde aproximadamente 750 d.n.e. a 1000.  
 
El Posclásico Temprano en las tierras bajas del sur se caracterizó por asentamientos de menor tamaño; varios 
de ellos, si no la mayoría, se encontraban cerca de fuentes permanentes de agua. La población se movió hacia el 
norte, posiblemente atraída por mejores oportunidades (comercio) y una nueva ideología originaria de México Central 
y centrada en torno a Kukulcan, la serpiente emplumada.  
La desintegración política de las tierras bajas del sur evidenciada en ritual, agua y recursos, también se expresó 
en un cambio de foco en la iconografía pública que ahora se elabora ampliamente en las tierras bajas del norte. 
Durante el período Clásico, hubo una cantidad de dioses particularmente asociados con la élite gobernante, en el 
periodo Posclásico Temprano vemos un tipo de focalización religiosa diferente  que refleja el sistema político 
antiguamente legitimado (gobernantes semidivinos) versus gobierno grupal.  
 

UNIDAD CINCO: Período Clásico 

Raúl Mandrini – Las grandes civilizaciones urbanas del Período Clásicо 

1.​ El apogeo de la civilización teotihuacana en las tierras altas del centro de México 

Teotihuacan, en el noroeste de la cuenca de 
México, a pocos kilómetros de la ciudad actual del 
mismo nombre, en un rico valle agrícola, con fácil 
acceso a yacimientos de obsidiana y cerca de un 
gran lago que, entonces, ocupaba el centro de la 
cuenca, fue una verdadera ciudad que llegó a 
albergar una población de bastante más de cien mil 
habitantes. Imponentes monumentos aún visibles, 
de los que destacan dos enormes pirámides, 
ocupaban el centro de la ciudad que se extendía 
sobre una vasta superficie ocupada por palacios, 
áreas residenciales y barrios con talleres. La ciudad 
surgió después del 200 a. C. 

15 



Distintos factores confluyeron para explicar el notable desarrollo teotihuacano: además del potencial ecológico para la 
agricultura de regadío y a secano, y de la disponibilidad de obsidiana, el sitio se encontraba sobre una de las rutas 
naturales entre el valle de México, el de Puebla y la costa del Golfo. Además, el sitio tenía alguna significación 
religiosa ya que debajo de la llamada Pirámide del Sol, el monumento de mayor envergadura, se encontró una cueva 
con ofrendas cuya planta había sido modificada para hacerla coincidir con el eje vertical de la pirámide. Al parecer la 
pirámide y la cueva –que representan las entradas al inframundo– determinaron la forma general del asentamiento. 
 

a.​ El desarrollo del centro urbano 
El crecimiento inicial de Teotihuacán fue muy acelerado –entre el 200/150 a. C. y el 100 d. C. la ciudad pasó de unos 
2000 a cerca de 30.000 habitantes– y fue favorecido, seguramente, por el colapso de los centros meridionales a 
comienzos de nuestra era, que al parecer fue por una tremenda erupción del volcán Xitle, que cubrió todo con un 
grueso manto de lava. Buena parte de la población puede haberse desplazado hacia el norte, al rico valle de 
Teotihuacán, siendo absorbida por el nuevo centro en expansión para dedicarse al trabajo minero, a la producción 
agrícola y artesanal y a los intercambios. 

Durante la primera etapa de su desarrollo –llamada Patlachique (c. 200/150 a. C. a 1 d. C.)–, se produjo un aumento 
de la población del valle de Teotihuacán al mismo tiempo que se daba una importante concentración de aldeas en 
lugar que fue luego al sector noroeste de la futura ciudad. Teotihuacán debió atraer, por sus recursos y ubicación, a 
población de otras partes de la cuenca de México. Se encuentran ya talleres de elaboración de cuchillos y puntas de 
obsidiana gris, construcciones colectivas de varios cuartos pequeños que pudieron ser ocupadas por linajes o 
grupos de parientes, algunos edificios públicos en los que se empleaba la piedra y la construcción de patios 
cuadrados con templos en tres de sus lados. 

La segunda y tercera fase –Tzacualli y Miccaotli– que cubren los dos primeros siglos de nuestra era, marcan un 
rápido crecimiento de la ciudad, que llegó a alcanzar los 20km2  y una población de más de 30.000 habitantes. Este 
crecimiento se explica por el traslado de una gran parte de la población del resto de la cuenca, que en muchos 
lugares como en el este, quedó casi despoblada. También aumentó el número de talleres que muestran una fuerte 
tendencia a la especialización. Llegaban a Teotihuacán la obsidiana verde y cerámicas finas. La ciudad se convierte 
pronto en un importante centro de acopio de productos valiosos. Se expandieron las rutas de comercio y algunos 
objetos como la obsidiana verde se hallaron en Belice. El incremento de la población y de la actividad urbana debió 
impulsar el incremento de la actividad agrícola y la extensión de prácticas de cultivo intensivo al mismo tiempo que 
provocaba profundos cambios sociales y políticos. 

Fue también entonces cuando se construyeron los grandes monumentos que distinguen al sitio. En Tzacualli se erigió 
la Pirámide del Sol, que alcanzó casi sus dimensiones máximas y para lo cual debió modificarse la traza de la cueva 
de debajo, y la Pirámide de la Luna, aumentada en Miccaotli. Se construyeron numerosos conjuntos de patios y 
templos y fue tomando forma la Calzada de los Muertos. Miccaotli marcó el auge de la actividad constructiva.  

Teotihuacán alcanzó su mayor extensión entre los siglos III y VII de nuestra era, durante las fases Tlamimilolpa y 
Xolalpan, cuando, al parecer, unió bajo su mando a casi todo el valle de México. Hacia el 500 d. C. Teotihuacán era 
una de las ciudades más grandes del mundo. Su población superaba holgadamente los 100.000 habitantes lo que 
denota una altísima densidad. Su traza había sido cuidadosamente planeada y su notable crecimiento parece haber 
respondido a una deliberada política de concentración de la población de la cuenca en el gran complejo urbano. 
Teotihuacán era el único centro urbano de la cuenca.  

En su período de máxima expansión la ciudad comprendía un vasto complejo de edificios de más de 20 km2 
orientado a lo largo de dos ejes principales. Uno corría aproximadamente de norte a sur coincidiendo con la llamada 
Calzada de los Muertos, una impresionante avenida de unos 40 m de ancho que se extiende por casi 2000 m; el otro 
corría de este a oeste cortando al anterior en ángulo recto. A lo largo de la calzada se encontraban los principales 
templos, construcciones ceremoniales y palacios. Las dos enormes pirámides mencionadas dominaban todo el 
conjunto: en el norte, la de la Luna, con una base de 140 x 150 m y una altura de 46; al este de la calzada y en el 
centro del sitio, se encontraba la del Sol, con una base de unos 200 m de lado y una altura de cerca de 65 m. Pero no 
eran las únicas: los arqueólogos han identificado unas 600 pirámides menores con sus templos, lo que señala el 
carácter sacro del sitio.  

16 



Pero Teotihuacan no era sólo un centro religioso. Hacia el sur, al este de la calzada, un impresionante recinto 
amurallado, conocido como la Ciudadela, de unos 400 m de lado con distintas construcciones en su interior, parece 
haber servido de sede administrativa, y tal vez, sede de los gobernantes.  Frente a él, un vasto espacio abierto ha 
sido reconocido por muchos arqueólogos como un gran mercado, aunque otros, como Manzanilla, piensan en un 
gran centro de redistribución. Otros edificios cercanos a la calzada han sido reconocidos como palacios o residencias 
de élite. Más allá, un vasto conjunto de los edificios residenciales alojaban al resto de la población o a los talleres de 
artesanos. La mayor parte de las antiguas residencias privadas había sido agrupada convirtiéndose en apartamentos 
dentro de conjuntos o componentes residenciales. 

b.​ Expansión teotihuacana en Mesoamérica 

Para esta época, las influencias de Teotihuacán se habían extendido por Mesoamérica y eran visibles no sólo en las 
zonas vecinas del centro de México, sino también muy fuerte en Oaxaca (Monte Albán), las tierras altas de 
Guatemala, la zona maya, la costa del Golfo de México, en el actual estado de Guerrero e incluso, hacia el norte, en 
Sinaloa, entre otros lugares. En todos ellos, importante cantidad de objetos de origen teotihuacano (en especial 
piezas de obsidiana y cerámica) testimonian la existencia de amplios intercambios comerciales; en la misma 
Teotihuacán existían barrios de residentes extranjeros –el más notable, el de los oaxaqueños–, algunos de ellos sin 
duda comerciantes. En todos esos sitios, la influencia teotihuacana es también notable en las representaciones 
plásticas y en la arquitectura, donde el motivo de talud-tablero parece constituir un indicador clave de estas 
influencias. En Monte Albán y Tikal se han encontrado incluso representaciones de personajes o emisarios 
teotihuacanos.  

En algunos casos, tales influencias parecen haber ido más allá. Así en el caso de Kaminaljuyú, donde las influencias 
son particularmente intensas, se ha sugerido el asentamiento de una colonia teotihuacana. Comerciantes 
teotihuacanos estaban presentes en Tikal, donde aparecen representados en una pieza de cerámica, hacia el 369 d. 
C. Un gobernante de Tikal aparece representado como guerrero con claros atributos teotihuacanos en su vestuario, 
sugiriendo algún tipo de presencia política o militar. Aunque sin tener el alcance y el carácter que alcanzó el 
militarismo posterior, parece hoy claro que la guerra jugó un papel muy importante en Teotihuacán, y que, en algunos 
casos, su expansión pudo ser apoyada por la fuerza.  

c.​ Sociedad y política en la Teotihuacán clásica 

Las dimensiones de Teotihuacan, la cantidad y densidad de su población, la riqueza y variedad de sus 
construcciones, su clara planificación urbana y la especialización de su economía (por ejemplo, el trabajo de la 
obsidiana), reflejan la complejidad de su organización social y política, y la existencia de un gobierno y una 
administración eficaces. Ignoramos detalles de esa organización y de su surgimiento. Los estudiosos han propuesto 
distintas alternativas. Para algunos, los señores teotihuacanos habrían sido en los comienzos sacerdotes y su poder 
parece haberse apoyado, por un lado, en el control de un amplio sistema redistributivo que le permitía concentrar 
productos y recursos de diferentes nichos ecológicos para luego redistribuirlos y por otro, en su especial relación 
con las divinidades. La figura del sacerdote, con una fuerte presencia en las representaciones plásticas, constituía 
un elemento central de la sociedad teotihuacana, dominando tanto el terreno de lo religioso como de lo civil. Sin 
embargo, es posible que con el tiempo adquirieran importancia algunos sectores laicos, como funcionarios y 
guerreros. 

Otros, como López Austin, otorga un papel central en esa organización a los linajes y a sus jefes. Estos últimos, que 
debieron funcionar inicialmente como un consejo o cuerpo colectivo, habrían ocupado un lugar fundamental en el 
proceso que condujo a la aparición de un poder centralizado que ellos mismos controlaron al convertirse en una élite 
privilegiada. El territorio reemplazó entonces a los antiguos linajes como base de una organización política que se 
extendía al conjunto de la población en tanto las divinidades protectoras de los linajes quedaban subordinadas a 
otros dioses o divinidades que eran los protectores de toda la ciudad. Recientes trabajos arqueológicos dirigidos por 
Manzanilla en un palacio situado al norte de la pirámide del Sol, parece reforzar la idea de que el gobierno de 
Teotihuacan fue compartido al menos por cuatro gobernantes representantes de los linajes de los distintos barrios de 
la ciudad. Tal palacio no parece ser la residencia de un gobernante o “señor” sin un centro de gobierno donde los 
gobernantes (que residirían en palacios situados en los barrios) se reunían para cumplir sus funciones de gobierno. Se 

17 



trataría entonces de una estructura completamente diferente a las de los estados mayas, donde un linaje aparece 
como dominante y su jefe ocupa el centro indiscutido de la vida política. 

Las distintas expresiones del arte teotihuacano (la arquitectura, la escultura y el relieve, las representaciones en la 
cerámica, la pintura mural) revelan un notable avance de las técnicas y reflejan un complejo mundo de creencias y 
representaciones simbólicas vinculadas principalmente, al mundo de la naturaleza, el agua y la fertilidad, a la 
agricultura, pero también al mundo subterráneo, el mundo de las fuerzas divinas. La figura de dos divinidades que 
luego tendrían gran importancia en Mesoamérica, Tláloc y Quetzalcoatl, emerge con fuerza en el panteón. 

A partir de mediados del siglo VII la influencia de Teotihuacán parece retraerse y algunas áreas parecen escapar a su 
control (fase Metepec). El sistema teotihuacano, basado en un sistema de centralización en torno al templo –tal vez 
en la etapa más reciente, al palacio– y apoyado en el control de un complejo sistema redistributivo empieza a dar 
señales de una crisis que culmina un siglo después, con el colapso total de la sociedad teotihuacana, de cuya 
grandeza sólo quedaría el recuerdo: no en vano, el pensamiento náhuatl ubicaba en Teotihuacán el lugar donde los 
dioses se habían reunido para crear nuestro mundo. Las causas de este colapso han sido motivo de acalorados 
debates y discusiones entre los especialistas. Además, más allá de su especificidad, la crisis teotihuacana debe 
entenderse en el contexto de la caída general de las sociedades en el período clásico, un fenómeno muy complejo. 

2.​ El mundo de los mayas 

El preclásico tardío fue, como vimos, una época 
de grandes cambios para el mundo maya, tanto 
en las tierras bajas del Petén, Belice y Yucatán, 
como en las altiplanicies de Chiapas y 
Guatemala. A fines del período, en el tercer siglo 
de nuestra era, estaban dadas todas las 
condiciones para los grandes desarrollos del 
período clásico. Grandes centros de población 
con monumentales estructuras públicas se 
distribuían en toda la región: en ellos, poderosos 
señores eran capaces de canalizar enorme 
cantidad de energía humana hacia obras de 
infraestructura agrícola, y en especial, hacia la 
construcción de vastos complejos ceremoniales 
para exaltar a las divinidades de las que 
emanaba su poder. Al mismo tiempo, un 
sofisticado estilo artístico y una compleja iconografía servían para exaltar el poder de los dioses y el papel que 
señores y templos jugaban como intermediarios privilegiados entre el mundo de lo divino y el de los humanos. 

a.​ Los mayas de la época clásica 

En el área maya, el período clásico se subdivide en Temprano (c. 250/300-600) y Tardío (c. 600-900). Esta división 
está marcada por el llamado “hiato clásico”, un momento de varias décadas (en el Tikal llega a un siglo y medio) a 
fines del siglo VI en que se produjo una fuerte reducción en el ritmo de construcciones y de erección de monumentos 
de piedra. El proceso puede corresponder a cambios en Mesoamérica como la declinación teotihuacana. El clásico 
tardío señala el fin del hiato y un período de renovado vigor en la sociedad maya. Es éste el período de esplendor de 
los grandes centros: además de Tikal, merecen citarse ahora otros como Palenque y Copán. También el norte de 
Yucatán participó en este desarrollo, destacándose Dzibilchaltún. 

La agricultura fue la base de la economía y, aunque el sistema llamado de roza (que consistía en talar y quemar 
pedazos de selva para abrir claros para cultivar, aprovechando las cenizas como abono) fue el más extendido, no fue 
el único, como se supuso en su época. Desde fines del preclásico los mayas desarrollaron sistemas más complejos 
de cultivo intensivo mediante el uso del riego, el aterrazado de terrenos y la construcción de campos elevados 
en las zonas inundables. También se practicó la recolección intensiva de recursos de la selva (como la nuez del 

18 



palo ramón), la caza y la pesca. Sin embargo, muchas materias primas para sus artesanías debían ser importadas de 
las tierras altas, especialmente piedras duras como la obsidiana. 

La civilización maya tuvo rasgos propios expresados en sus manifestaciones artísticas. La arquitectura desarrolló un 
estilo inconfundible que se expresa en las plataformas, los patios y las pirámides, los templos y los palacios que 
formaban el centro ceremonial de sus ciudades, y el uso de una falsa bóveda que dio un carácter particular a los 
edificios. La escultura, en gran parte subordinada a la arquitectura, se manifestó en las grandes estelas 
conmemorativas y en los dinteles y escaleras esculpidos. La pintura, que se ha conservado poco, alcanzó un alto 
grado de perfección, a juzgar por los murales de Bonampak. No menos importante fue la cerámica o las piezas 
trabajadas en hueso, piedra o madera a veces bellamente talladas. 

Los mayas alcanzaron un notable desarrollo en el campo del conocimiento. Crearon un sistemas de escritura 
jeroglífica, tuvieron avanzados conocimientos astronómicos, dispusieron de un calendario sumamente preciso, y 
desarrollaron un sistema de numeración posicional (como el arábigo que nosotros usamos, pero de base vigesimal) 
que utilizaba el cero. El calendario y el manejo del tiempo estuvieron profundamente ligados a un complejo 
universo de creencias religiosas –de un simbolismo profundo cuyo significado preciso a menudo ignorados– 
impregna todas las manifestaciones de la vida maya y se expresa con particular fuerza en las grandes escenas 
esculpidas. 

Esas creencias fundamentaban el poder de los grandes señores que regían las ciudades mayas, los que 
aparecen representados en las estelas, y cuya vida y hazañas narran los textos jeroglíficos que las 
acompañan. Verdaderos mediadores entre los hombres y el mundo ultraterreno, su contacto privilegiado con los 
dioses les confería un carácter sagrado, de modo que la vida y la prosperidad de las ciudades dependían de ellos. 

En torno a los señores y sus familias (a menudo vinculadas por matrimonio), sacerdotes, guerreros y funcionarios 
formaban el gobierno de las grandes ciudades, en tanto que funcionarios y sacerdotes menores gobernaban las 
ciudades más pequeñas, las aldeas y villas subordinadas, o practicaban los rituales en los templos locales. Por 
debajo de ellos, se encontraban los artesanos especializados, dedicados a producir objetos de lujo para uso de la 
élite o para el comercio a distancia, y por supuesto comerciantes, que también dependía de los señores. La masa de 
la población maya estaba formada por campesinos cuyo trabajo sostenía a la élite y permitía la construcción y el 
mantenimiento de los centros ceremoniales de las ciudades. 

Hoy es posible distinguir una verdadera jerarquía de asentamientos, desde las grandes ciudades hasta las pequeñas 
aldeas. El avance del conocimiento también obligó a replantear aspectos de la organización política. Ya no se piensa 
en un “Imperio maya”. Se sabe que nunca se alcanzó la unidad política completa, pero tampoco fueron una 
multiplicidad de pequeños estados autónomos. Joyce Marcus propuso una visión dinámica que supone la alternancia 
entre momentos caracterizados por la formación de unidades regionales mayores con momentos de atomización del 
poder, algo que también ocurrió en el período posclásico en Yucatán. Tikal sería el ejemplo de una gran ciudad en el 
clásico temprano al extender su control sobre un conjunto de centros del Petén y de las zonas vecinas. 

b.​ El sistema de numeración y el calendario 

La sofisticación del calendario maya tuvo como pilar fundamental un sistema de numeración excepcionalmente 
avanzado y preciso, que permitía a los sabios registrar cualquier número sin ambigüedades. Este sistema poseía 
notables ventajas incluso en comparación con el sistema romano que utilizaban las culturas europeas 
contemporáneas. Su eficacia radicaba en su simplicidad y potencia, basándose en sólo tres elementos 
fundamentales: un punto (•), que representaba una unidad simple; una barra (—), con un valor de cinco unidades; y, 
de manera crucial, un signo para el cero, que solía representarse con una concha o un caracol. La existencia de este 
símbolo para el cero es un logro intelectual monumental, ya que representa el concepto de la nada o la ausencia de 
cantidad, algo que no todas las civilizaciones antiguas desarrollaron. 

La principal diferencia con nuestro sistema decimal actual radica en su base. Mientras nuestro sistema es decimal 
(base 10), el sistema maya era vigesimal (base 20). Esto significa que las unidades se agrupaban de veinte en veinte. 
La posición de un símbolo determinaba su valor de manera exponencial. Un punto en el primer nivel (el más bajo) 

19 



valía 1. Ese mismo punto, colocado en el segundo nivel, no valía 10, sino 20 (20¹). En el tercer nivel, su valor se 
multiplicaba a 400 (20²), y así sucesivamente. Por ejemplo, el número 122 se escribiría con un punto en el tercer nivel 
(1 x 400 = 400), pero como 122 es menor que 400, se usarían los niveles inferiores: un punto en el segundo nivel (1 x 
20 = 20) y dos puntos en el primer nivel (2 x 1 = 2), sumando 400 + 20 + 2 = 422. Para 122, se usarían seis puntos en 
el segundo nivel (6 x 20 = 120) y dos puntos en el primer nivel (2 x 1 = 2). Este sistema de valor posicional, 
combinado con el uso del cero, lo hacía tremendamente eficiente para operaciones matemáticas complejas y el 
registro de grandes cifras, como las requeridas para su cosmología y cronología. 

La "Rueda Calendárica" o Cuenta Corta: El Ciclo de 52 Años: los mayas, al igual que otras culturas 
mesoamericanas, utilizaban un sistema cíclico conocido como la "Rueda Calendárica" o Cuenta Corta. Este 
calendario era la base de la vida ritual y civil, y se estructuraba a partir de la intercalación de dos ciclos menores: el 
Tzolkin o calendario sagrado de 260 días y el Haab' o calendario solar de 365 días. La combinación de estas dos 
ruedas que giraban de forma independiente generaba un ciclo mayor de 18,980 días únicos, que equivale a 
aproximadamente 52 años solares. Este período de 52 años era de fundamental importancia cultural, marcando el fin 
de una era y el comienzo de otra, con ceremonias de renovación y expectativa cosmológica. 
 
La "Cuenta Larga": La Línea del Tiempo Absoluta: sin embargo, el genio calendárico maya se manifestó de forma 
más clara en el desarrollo de un sistema histórico y lineal único en la región: la "Cuenta Larga". A diferencia de la 
Cuenta Corta, que era cíclica, la Cuenta Larga era una cronología lineal y acumulativa que contaba los días 
transcurridos desde una fecha de creación mítico-histórica fija en el pasado. Este sistema permitía a los mayas 
registrar eventos históricos de manera absoluta, sin la ambigüedad que podía generar un sistema puramente cíclico. 

La estructura de la Cuenta Larga se basaba en el tun, un año de 360 días dividido en 18 meses (uinal) de 20 días (kin) 
cada uno. Al igual que su sistema numérico, la Cuenta Larga operaba con una base vigesimal para agrupar períodos 
de tiempo progresivamente mayores, formando una pirámide temporal: 

●​ 1 Kin = 1 día 
●​ 1 Uinal = 20 Kines = 20 días 
●​ 1 Tun = 18 Uinales = 360 días (año) 
●​ 1 Katún = 20 Tunes = 7,200 días (aproximadamente 20 años) 
●​ 1 Baktún = 20 Katunes = 144,000 días (aproximadamente 394 años) 

Las fechas en la Cuenta Larga se escribían en las estelas mediante Series Iniciales de cinco glifos que indicaban, en 
orden, el número de Baktunes, Katunes, Tunes, Uinales y Kines transcurridos desde el punto de partida. Por ejemplo, 
una fecha como 9.14.12.7.18 indicaba 9 Baktunes, 14 Katunes, 12 Tunes, 7 Uinales y 18 Kines desde el inicio de la 
cuenta. 
 
El Desciframiento de la Cronología Maya: La Correlación GMT: el entendimiento moderno de este complejo 
sistema es el resultado de un trabajo detectivesco llevado a cabo por varios estudiosos a finales del siglo XIX y 
principios del XX. El erudito alemán Ernest Förstemann realizó la primera gran contribución en la década de 1880 al 
descifrar los principios básicos del calendario y, lo que es más importante, logró identificar el día de origen de la 
Cuenta Larga: la fecha maya 4 Ahau 8 Cumhu. 

Sin embargo, el problema pendiente era cómo relacionar esta fecha con el calendario gregoriano. Este enigma fue 
resuelto de manera crucial por Joseph Goodman en 1905. Goodman utilizó una pista clave proporcionada por el 
obispo español Diego de Landa en su "Relación de las cosas de Yucatán", donde se indicaba que una fecha 
específica de la Cuenta Larga (11.16.0.0.0) correspondía al 13 de noviembre de 1539 en el calendario juliano. 
Partiendo de esta correlación conocida en la época colonial, Goodman pudo proyectar el calendario hacia atrás hasta 
su inicio. 

Su trabajo fue posteriormente refinado y ajustado por otros dos mayistas, Juan Martínez Hernández y el británico J. 
Eric S. Thompson. La combinación de sus esfuerzos dio lugar a la correlación GMT (por las iniciales de Goodman, 
Martínez y Thompson), que es aceptada de forma general por la comunidad académica. Según esta correlación, el 
día 4 Ahau 8 Cumhu, el punto de partida de la Cuenta Larga maya, corresponde al 11 de agosto de 3114 a.C. en el 

20 



calendario gregoriano (proyectado hacia atrás). Esta fecha marca el inicio de la era actual en la cosmovisión maya y 
permitió a los arqueólogos y epigrafistas fechar con asombrosa precisión los eventos históricos registrados en sus 
monumentos, abriendo una ventana a la cronología dinástica de una de las civilizaciones más fascinantes de la 
historia. 
 

c.​ La escritura maya: el desciframiento y el carácter de la escritura maya 

El Paradigma Inicial: Una Escritura Puramente Ritual y el Estancamiento en el Desciframiento: durante las 
primeras décadas del siglo XX, mientras los sistemas calendárico y numérico maya eran ampliamente comprendidos, 
su escritura jeroglífica permanecía como un enigma impenetrable. Prevaleció una visión que interpretaba la 
civilización maya como una teocracia pacífica, dominada por sacerdotes-astrónomos obsesionados con el tiempo y 
lo divino. Bajo este paradigma, se asumía que las inscripciones en estelas y códices se referían exclusivamente a 
complejos cálculos calendáricos, rituales sagrados y mitología. Las figuras esculpidas junto a los textos eran 
consideradas, por tanto, deidades y seres sobrenaturales. Esta perspectiva, aunque coherente con la información 
disponible en su momento, resultó ser un callejón sin salida para el desciframiento, ya que impedía ver la dimensión 
humana y dinámica de la historia maya. Todos los intentos por leer los glifos basados en esta premisa fracasaron por 
completo, sumiendo al campo de la mayística en un estancamiento prolongado. 

La Revolución Histórica: Berlín y Proskouriakoff Descubren a los Reyes y su Historia: entre las décadas de 1950 
y 1970, se produjo un cambio de paradigma radical que transformó para siempre la comprensión de la sociedad 
maya. Este giro fue impulsado por las contribuciones fundamentales de dos estudiosos: Heinrich Berlín y Tatiana 
Proskouriakoff. 

Berlín, a fines de la década de 1950, observó la existencia de ciertos glifos que se repetían en inscripciones de 
ciudades específicas, pero que no aparecían en otras. A estos los denominó "Glifos Emblemáticos" y propuso, 
acertadamente, que no representaban nombres de dioses o conceptos religiosos, sino topónimos o títulos dinásticos 
asociados a linajes gobernantes de lugares como Tikal, Palenque o Copán. Su trabajo sugirió por primera vez que la 
escritura podía contener información geopolítica e identitaria. 

Poco después, Tatiana Proskouriakoff llevó esta idea a su conclusión lógica. Mediante un meticuloso análisis de las 
secuencias de glifos y escenas en las estelas de Piedras Negras, identificó patrones recurrentes que se 
correspondían con el ciclo de vida humano. Logró distinguir grupos de glifos que marcaban eventos clave como 
nacimientos, ascensiones al trono, ceremonias de autosacrificio, conquistas militares y muertes. Demostró de manera 
irrefutable que las estelas no eran monumentos anónimos a dioses, sino registros históricos que conmemoraban las 
vidas y hazañas de gobernantes individuales, reyes y reinas específicos con nombres propios. Su trabajo derribó el 
mito de la teocracia maya pacífica y reveló una sociedad con una historia profundamente dinámica, marcada por 
alianzas, conflictos y complejas secuencias dinásticas. 

El Desciframiento Lingüístico: Knorosov y la Clave Fonética: sin embargo, saber que los textos eran históricos no 
era suficiente para leerlos. El gran obstáculo seguía siendo la naturaleza misma del sistema de escritura. La mención 
de Diego de Landa sobre un "alfabeto" maya se descartaba debido al enorme número de glifos (cientos), 
incompatible con un alfabeto. La mayoría de los estudiosos asumía, por tanto, que era un sistema puramente 
ideográfico (donde cada signo representa una idea o palabra), pero este enfoque había resultado infructuoso. 

La solución llegó de la mano del lingüista soviético Yuri Knorosov, quien en 1952 publicó un trabajo revolucionario. 
Knorosov argumentó que la escritura maya no era puramente ideográfica, sino que era un sistema logosilábico, con 
un componente esencialmente fonético. Propuso que muchos glifos no representaban ideas, sino sonidos de la 
lengua hablada, concretamente sílabas (como ba, bi, bu, ca, ci, cu, etc.). Utilizando el "alfabeto" de Landa (que en 
realidad era una lista de sonidos silábicos confusamente transcrita), Knorosov comenzó a descifrar palabras, 
demostrando que se podía leer fonéticamente. 

Lamentablemente, el contexto de la Guerra Fría impidió la aceptación inmediata de su trabajo en Occidente, donde 
fue menospreciado y considerado propaganda soviética. Pasaron más de veinte años hasta que una nueva 
generación de mayistas, libre de prejuicios políticos, reconoció la validez de su método. La aplicación de los 

21 



principios de Knorosov, combinada con el entendimiento histórico de Proskouriakoff, abrió las compuertas para el 
desciframiento masivo de la escritura maya a partir de la década de 1970. 

La Compleja Naturaleza del Sistema de Escritura: Logogramas, Silabarios y Complementos: la escritura maya 
se reveló como un sistema increíblemente rico, flexible y expresivo, capaz de registrar con precisión la lengua maya 
antigua. Los escribas disponían de varios recursos para escribir una palabra, lo que añadía complejidad y elegancia al 
sistema: 

●​ Logogramas: Signos que representan una palabra completa. Por ejemplo, el dibujo de una cabeza de jaguar 
podía representar la palabra balam ("jaguar"). 

●​ Signos Silábicos (Silabario): Signos que representan sílabas (consonante-vocal). La misma palabra balam podía 
escribirse de forma fonética combinando tres signos silábicos: ba-la-ma.} 

●​ Complementos Fonéticos: Para evitar ambigüedades en la lectura de un logograma, los escribas añadían 
signos silábicos que no se leían de forma independiente, sino que "afinaban" la pronunciación. Así, el logograma 
de jaguar (balam) podía ir acompañado de los signos silábicos ba y ma como complementos, indicando de 
manera redundante pero clara que la lectura correcta era balam y no otra palabra para un felino similar. 

●​ Determinativos Semánticos: Signos que indicaban la categoría semántica de una palabra. Por ejemplo, un glifo 
con forma de círculo hueco se usaba para enmarcar los nombres de los días del calendario, señalando que el 
signo dentro de él debía leerse como el nombre de un día y no con su otro valor posible. 

Los escribas mayas disfrutaban de una gran libertad creativa, utilizando múltiples variantes estilísticas para un mismo 
signo, eligiendo entre la opción logográfica o la fonética según el contexto, la importancia del texto o consideraciones 
estéticas. 

Estructura, Función y Significado Social de la Escritura: la escritura maya seguía una estructura gramatical 
estándar. Las oraciones solían comenzar con una expresión de tiempo (fecha calendárica), reflejando la profunda 
importancia del tiempo en su cosmovisión. Le seguían el verbo y luego el sujeto y los objetos. Por ejemplo, "Ayer fue 
capturado el señor de Copán por el señor de Quiriguá". 

Esta complejidad no era para una comunicación masiva. La escritura era un instrumento de poder, sagrado y 
elitista. Su manejo era un secreto reservado a una minoría de especialistas (escribas y nobles) que obtenían 
un enorme prestigio de su dominio. Su función principal era legitimar el orden cósmico y social: grabar en piedra 
los linajes divinos de los gobernantes, sus ritos de ascensión, sus victorias militares y sus actos de autosacrificio, 
transformando así la historia profana en una narrativa sagrada que justificaba su autoridad. Los textos, junto con las 
escenas que los acompañaban, transmitían un mensaje visual e impresionista de poder divino a la población, aunque 
solo una pequeña élite podía "leer" toda su profundidad intelectual. Los códices de corteza de amate, de los que solo 
sobrevivieron cuatro a la destrucción colonial, eran el medio por excelencia para este conocimiento esotérico, 
conteniendo principalmente almanaques adivinatorios y rituales, aunque sin duda existieron otros sobre temas 
diversos, hoy perdidos para siempre. 

d.​ Los grandes centros mayas 

●​ Tikal: es el más grande de los centros mayas conocidos –la principal área residencial cubre unos 23km2– y ha 
sido intensamente estudiado. Localizado en la selva guatemalteca del Petén, Tikal llegó a tener una población de 
aproximadamente 5000 personas en su momento de máximo esplendor, durante el clásico tardío. A partir de las 
numerosas estelas e inscripciones encontradas en las construcciones, los epigrafistas han sido capaces de 
reconstruir la historia política y dinástica de Tikal. Una dinastía particular gobernó Tikal desde el clásico 
temprano hasta la última ocupación del sitio. 

Aunque Tikal ya era un importante centro regional en el formativo tardío, se convirtió en el centro dominante en 
las tierras bajas centrales durante el clásico temprano, luego de derrotar a su mayor rival, la vecina Uaxactún, a 
fines del reinado del Garra de Jaguar I (320-378), en una guerra que conocimos por inscripciones provenientes 
de ambos lugares. La ciudad prosperó y creció, controlaba rutas comerciales, tenía gran influencia sobre sus 
vecinos y mantenía importantes relaciones con Teotihuacán; los gobernantes mayas adoptaron la imaginería 
teotihuacana, y la cerámica y otros artefactos de estilo teotihuacano que se hicieron populares. 

22 



La influencia teotihuacana en Tikal parece alcanzar su mayor intensidad entre fines del siglo IV y la primera mitad 
del V (376-456) durante los reinados de Yax Ain I –Primer Cocodrilo– y su hijo Siyah Chan K’awil –Cielo 
Tormentoso–, su hijo y sucesor. En la estela 31 aparece en ambas caras laterales la imagen de Yax Ain I, vestida 
como guerrero pero con atributos definidamente teotihuacanos: el escudo cuadrado flexible con la imagen de 
Tlaloc, el lanzadardos, la larga cola, el particular tocado. 

Una de las bases del poder de Tikal era su ubicación, sobre una serie de colinas bajas, en la región que separa 
los sistemas fluviales que drenan en el Caribe y en el Golfo de México. En esas colinas se puede obtener 
pedernal, una materia prima esencial en la confección de herramientas, y al este y al oeste, dos grandes zonas 
pantanosas temporarias conectadas a ambos sistemas fluviales, se convirtieron en una importante fuente de 
recursos agrícolas cuando algunas partes fueron modificadas con la construcción de campos elevados. Estos 
mismos pantanos facilitaron la defensa del sitio, reforzando su posición estratégica. Además era un centro 
religioso importante en las tierras bajas, lo que le brindó un prestigio que no se perdería cuando su fuerza política 
declinara. 

Un sostén fuerte del poder de Tikal provenía del comercio, esencialmente a través de los sistemas fluviales 
mencionados que le permitían controlar el tráfico entre el Caribe y el Golfo. Algunas conquistas, como el caso de 
la ciudad de Río Azul, tendrían que ver con ese objetivo. Además, sus fluidas relaciones con Kaminaljuyú y con 
Teotihuacan le permitieron convertirse en un gran centro redistribuidor, tanto entre distintas zonas de las tierras 
bajas centrales como entre éstas y las tierras altas del sur. 

El hiato del clásico afectó seriamente a Tikal, y por casi un siglo y medio, entre mediados del siglo VI y fines del 
VII, cesaron virtualmente las construcciones monumentales. La crisis podría vincularse con una retracción 
del poder teotihuacano, y además, los problemas de Tikal pueden haber sido exacerbados por los ataques de un 
belicoso vecino: según las inscripciones de la ciudad cercana de Caracol, este estado derrotó a Tikal a mediados 
del siglo VI. Pero su predominio no duró mucho tiempo, y hacia fines del 600, Tikal emergió de nuevo como un 
poderoso centro. Con el ascenso de un nuevo gobernante, Ah Cacaw, en 682, se inició en Tikal un ambicioso 
programa de construcciones. La mayor parte de edificios hoy vistos fueron construidos por Ah Cacaw, y sus 
sucesores. 

Durante el clásico tardío Tikal se convirtió otra vez en un poder expansionista, usando una estrategia que 
combinaba las alianzas matrimoniales con el empleo de la fuerza militar. Así, miembros masculinos de la dinastía 
gobernante en Tikal fueron instalados como jefes en algunas de las ciudades sometidas, mientras que mujeres 
de esa misma familia real eran casadas con miembros de las dinastías gobernantes en otros centros para 
cimentar alianzas políticas y militares. Pero, al mismo tiempo, se emprendían guerras contra ciudades como 
Calakmul que había sido antes enemiga de Tikal. 

La última serie de construcciones en Tikal fue ordenada por el gobernante C, que llegó al poder en 768 y que es 
el último señor de Tikal identificado. Después cayó en otro período de declinación y no se recobró. El último 
monumento fechado del sitio fue erigido en 869. 

●​ Palenque: se encuentra en un particular entorno natural, sobre las selváticas estribaciones orientales de las 
montañas de Chiapas, mirando hacia la planicie costera del Golfo de México. Gran parte de lo que hoy se ve en 
el sitio fue construido durante los reinados de dos de sus más notables gobernantes: Pacal o “escudo solar” y 
su hijo mayor, Chan-Bahlum o “serpiente jaguar”. Pacal y Chan-Bahlum gobernaron durante la mayor parte del 
siglo VII, aunque las inscripciones datan el comienzo de su dinastía en 431. 

Palenque se distingue de otros centros clásicos mayas por su estilo arquitectónico único y sus hermosas 
esculturas en bajorrelieve, tanto en piedra como en estuco, las que incluyen algunos de los textos mayas más 
largos conocidos. Los señores de Palenque estuvieron particularmente interesados en legitimar su posición 
como gobernantes, y muchos de los textos se centran en árboles familiares. Esto hizo posible construir una 
historia dinástica completa del sitio. Sabemos con certeza que dos mujeres –la madre de Pacal, la señora Zac 
Kuk, y su bisabuela, la señora Kanal-Ikal– gobernaron Palenque. Las largas inscripciones de Pacal buscan, ante 
todo, legitimar su posición y su derecho a gobernar. 

23 



Las innovaciones introducidas por los arquitectos de Palenque les permitieron construir cuartos con paredes 
más delgadas y mayor espacio interior, creando cuartos más luminosos y mejor ventilados que las 
pequeñas y oscuras habitaciones de otros sitios. Esto permitió a los artistas incorporar paneles de piedra 
esculpidos a las paredes interiores de los templos. En Palenque, a diferencia de otros sitios mayas clásicos, los 
escultores no erigieron monumentos de piedra o estelas independientes de los edificios, ya que su trabajo pudo 
ser expuesto en las paredes interiores. 

Palenque no fue un gran asentamiento como Tikal, pero fue un prominente centro político y religioso del 
clásico tardío. El Templo de las Inscripciones –monumento funerario de Pacal– y el complejo edificio 
denominado El Palacio dominan el sitio. Debajo del Templo de las Inscripciones está la tumba de Pacal. Su 
sarcófago tiene tales dimensiones que debió enterrarse antes de hacerse la construcción, y en su tapa se 
representa el viaje de Pacal al inframundo. 

Los descendientes de Pacal y Chan-Bahlum gobernaron Palenque hasta fines del siglo VIII, pero en los últimos 
años de ese siglo una o más de las ciudades sometidas se liberaron, sugiriendo que Palenque estaba perdiendo 
poder sobre los centros que una vez había dominado. Las fuerzas que condujeron al colapso maya, golpearon 
tempranamente a Palenque, cuyo último monumento data del 799. 

●​ Copán: localizada en Honduras, en el extremo sudeste del área maya, el sitio de Copán estaba ya ocupado en el 
preclásico temprano y medio, y se convirtió en una importante ciudad maya en el clásico temprano (c. 300-600), 
aunque la mayor parte de lo que hoy se ve del sitio se construyó en el tardío. Situada en un valle de las tierras 
altas, a unos 650 m. s. n. m., Copán es uno de los pocos centros mayas clásicos situados en región de tierras 
altas. 

Según las inscripciones de Copán, la dinastía gobernante fue fundada en 246 d. C. y todos los gobernantes que 
siguieron, dieciséis en total, basaron su legitimidad en su descendencia del primer gobernante, Yax-Kuk-Mo, o 
Guacamayo Quetzal Azul. Fue el centro de intensas investigaciones en los años recientes; fueron excavados el 
recinto ceremonial y varias áreas residenciales exteriores, y los epigrafistas hicieron importantes avances en el 
desciframiento de los numerosos textos jeroglíficos del sitio. 

Al igual que en Palenque y Tikal, conocemos las identidades de los gobernantes que fueron responsables de 
llevar a la ciudad de Copán a su grandeza durante el clásico tardío. Durante la mayor parte del siglo VII, Copán 
fue gobernado por Smoke-Imix-God K (628-695), contemporáneo de Pacal en Palenque y de Ah Cacaw en 
Tikal. Éste llevó a Copán a su máxima extensión, colocando a la vecina ciudad de Quiriguá y a otros centros 
bajo su órbita. Su sucesor e hijo, 18 Conejo (695-738) fue responsable de la mayor parte de las 
transformaciones que dieron al centro ceremonial de Copán su aspecto de hoy. Todas las estelas de la Gran 
Plaza fueron encargadas y erigidas bajo el gobierno de 18 Conejo. Copán se distingue por la calidad artística de 
sus estelas, esculpidas en bulto, un rasgo inusual en el arte maya. 

18 Conejo fue sacrificado en 738 cuando fue capturado por la antes sometida ciudad de Quiriguá, lo que puso 
fin a sus empresas constructivas. El poder de la dinastía de Copán disminuyó pues no se erigieron estructuras ni 
estelas durante el gobierno de su sucesor. Sin embargo, la muerte de 18 Conejo no provocó grandes cambios en 
la vida cotidiana de la mayoría de los habitantes de la ciudad. Durante el gobierno del hijo del sucesor de 18 
Conejo la dinastía gobernante en Copán restableció su posición de fuerza, aunque la historia no terminó allí. El 
anteúltimo gobernante de Copán, Yax-Pac, llegó al poder en 763, y comenzó un ambicioso programa de 
reconstrucciones en la ciudad, pero gobernaba en una época de crisis. Durante su reinado, la 
sobrepoblación había hecho sentir la presión sobre los recursos del valle y las familias nobles competían por el 
poder con la familia gobernante. A su muerte, en 820, la dinastía estaba cerca del colapso; esa fue la fecha del 
último monumento erigido en el sitio. Aunque el centro de la ciudad y las áreas suburbanas continuaron 
ocupadas por cien años más, el control político centralizado y todas sus actividades engendradas tuvieron fin. 

3.​ La cultura zapoteca clásica en Oaxaca 

La fase denominada Monte Albán III, entre el 300 y 700 de nuestra era, marca el apogeo de Monte Albán y la 
cristalización de la tradición cultural zapoteca clásica. Zapotecas y mixtecas eran los dos principales grupos 

24 



lingüísticos y culturales que ocupaban Oaxaca en la época de la conquista española y no quedan dudas que la 
cultura del período III de Monte Albán era zapoteca, ya que los rasgos son muy similares. El período III de Monte 
Albán se divide en IIIa y IIIb. Considerado en su conjunto, el período III presencia el establecimiento definitivo de un 
estado zapoteco unitario en y fuera del valle central 
de Oaxaca, y la mayor expansión urbana y 
demográfica de Monte Albán, su capital, que 
alcanza su auge en el período IIIb. 

El comienzo de Monte Albán III, en el que persisten 
muchos rasgos de la fase anterior, coincide con la 
presencia de fuertes influencias teotihuacanas 
sobre la cultura de élite de Monte Albán. Estas se 
mantienen con fuerza durante todo el período IIIa, y se 
observan claramente en la cerámica, la escultura, la 
pintura mural ceremonial, y, particularmente, en la 
arquitectura, en la cual talud-tablero ocupa un lugar importante. Las escaleras son más elaboradas, se incorporan e 
“incrustan” en la estructura de los edificios, y a veces se dividen en secciones separadas por alfardas. La mayor parte 
de las estructuras estaban recubiertas con estuco y pintadas. 

Algunas representaciones en los monumentos de Monte Albán sugieren encuentros con individuos extranjeros 
–diplomáticos tal vez– reconocibles como teotihuacanos por sus vestiduras. Pareciera que, en Monte Albán, esa 
influencia fue el resultado de la adopción por la élite local de elementos de ese origen –seguramente 
considerados elementos de prestigio– y del establecimiento de intensas relaciones entre ambas élites, y no de un 
dominio teotihuacano. Recordemos la existencia en Teotihuacan de un barrio oaxaqueño. 

Sin embargo, la situación de Monte Albán parece haberse complicado fuera del valle central y sus territorios 
inmediatos. Aunque en Monte Albán IIIa persisten los temas militares en las estelas, sólo seis de nueve muestran 
cautivos asociados a glifos de lugares, lo que indica que el ritmo de expansión zapoteco ha decrecido. Esto 
parece ir acompañado de la pérdida de los territorios ganados antes. En algunas partes las influencias oaxaqueñas 
sobre la cerámica local ceden lugar a influencias del centro de México. Seguramente, esta retracción del dominio 
zapoteco tiene que ver con la fuerte expansión teotihuacana. 

Esa misma expansión teotihuacana debe haber impulsado a los zapotecos a una serie de reformas para 
asegurar su posición en el valle. El análisis arqueológico sugiere una profunda reforma administrativa y la 
creación de un nuevo nivel de centros. Un asentamiento de segundo nivel, Jalieza, tuvo un rápido y explosivo 
crecimiento. Su desarrollo parece vincularse a la puesta en producción de nuevas e importantes áreas de cultivo en el 
piedemonte de la periferia sur del Valle Grande. Esta expansión agrícola pudo deberse tanto a la pérdida de 
tributarios fuera de la región por la competencia teotihuacana como al empobrecimiento de los suelos del ramal norte 
–Etla– del valle que aparece ahora casi despoblado. Los monumentos de los centros regionales muestran una 
gran influencia de los de la capital, sugiriendo una fuerte integración dentro del estado zapoteco.  

La influencia teotihuacana cesó en el IIIb, coincidiendo con el retroceso del poderío teotihuacano. En este período, el 
estado zapoteco alcanzó su mayor grado de centralización política y administrativa, y la cultura zapoteca 
clásica terminó de definir sus rasgos distintivos y alcanzó su apogeo, manifiesto en un estilo artístico marcado 
por un fuerte barroquismo. Las grandes urnas funerarias son la más clara expresión de este. Las influencias 
externas eran casi nulas y la élite de Monte Albán parece encerrada en sí misma. El complejo 
calendario-escritura alcanzó su plenitud, y la élite zapoteca parece, en toda la región, como la depositaria de los 
secretos del calendario y la escritura. 

Durante IIIb, el ramal norte y el área central del valle experimentaron un impresionante crecimiento demográfico visible 
también en Monte Albán, que llegó a los 25.000 habitantes. Hay una crisis en los centros meridionales antiguos, que 
decaen.  

25 



Monte Albán experimentó su mayor expansión y su máxima actividad constructiva. La ocupación humana se 
extendió a las laderas y cimas de cerros cercanos y se encaró un ambicioso plan constructivo: como resultado del 
mismo se completaron las estructuras monumentales que rodean a la gran plaza central y el sitio alcanzó las 
dimensiones y aspecto general de hoy.  

El control centralizado alcanzó también a la economía del valle. Toda la producción de cerámica se concentraba en 
los centros administrativos y por primera vez Monte Albán misma aparece como una importante productora. Esa 
cerámica aparece fuertemente estandarizada y su calidad es inferior. 

A comienzos del siglo VIII, una serie de cambios marcan el inicio de la fase IV. Monte Albán sigue ocupada y su 
cultura continúa la tradición zapoteca, pero su población se redujo a 4000 habitantes, y las nuevas 
fortificaciones muestran un aumento de la inseguridad y amenazas externas. Parece haberse convertido en uno 
de los varios grandes centros del valle en creciente competencia. La cerámica de muchos sitios del valle revela 
nuevamente contactos con regiones lejanas. Esta fase corresponde al período denominado Epiclásico en el centro 
de México, al que nos referiremos más adelante. 

4.​ El colapso de las sociedades urbanas clásicas 

En el siglo VII, Teotihuacán entró en decadencia y, un siglo después, los grandes monumentos fueron quemados, 
muchos otros destruidos y, aunque la cultura teotihuacana sobrevivió algún tiempo, la ciudad perdió su hegemonía 
y fue abandonada por gran parte de su población. Se discute si el abandono se debió a problemas internos 
(luchas entre grupos de la élite, sublevación de los campesinos) o a invasiones externas que culminaron con la 
instalación de nuevos grupos en el centro de México. Seguramente ambos factores pudieron tener que ver. 

Más tarde, los centros mayas sufrieron también un profundo colapso; hacia fines del siglo IX la mayor parte de ellos, 
en especial los del sur, fueron destruidos y abandonados, y nunca se recuperaron. Como en el caso de Teotihuacán, 
se ha discutido las causas de este hecho, y los estudiosos han hablado de catástrofes naturales y ecológicas, de 
invasiones externas, rebeliones de campesinos, guerras internas, etc. Es probable que el proceso sea más 
complicado y responda a más de una causa.  

Esta es una temática compleja y es necesario pensar un modelo que integre diferentes causas o factores. Nigel 
Davis señala que desde el punto de vista económico, esas grandes construcciones políticas tenían una base 
débil, debido a una falta casi total de progresos tecnológicos –la agricultura mesoamericana, de fines del 
preclásico, casi no cambió en los siglos siguientes– que limitaba, entre otras cosas, la puesta en explotación de 
determinadas tierras, como aquellas con una cubierta herbácea, puesto que la falta de animales de tiro impedía 
el uso de la rueda o del arado. Además, la carencia de medios de transporte adecuados hacía muy difícil y 
costoso el traslado de productos desde tierras lejanas ante la pérdida de fertilidad de las tierras. Los intercambios se 
limitaban a productos suntuarios o materias primas de poco peso y volumen, de gran valor. 

Esta situación debió ser grave en el caso de los grandes centros urbanos que requerían para su 
abastecimiento enormes cantidades de alimentos y otros productos básicos. Pensemos que el sistema 
teotihuacano se había apoyado en la concentración de la población de la cuenca en un único gran centro urbano. Esa 
situación debió tener distintos efectos combinados: generar tensiones sociales, debilitar al sistema dejándolo 
expuesto a las presiones exteriores, acentuar el desequilibrio entre las demandas de la ciudad y las posibilidades de 
producción de las tierras vecinas –quizá por esto los centros mayas duraron más tiempo y su decadencia fue más 
lenta; su población era menor y la selva los protegía–. Esto llevaba a la necesidad de controlar tierras cada vez más 
lejanas sobre las cuales el dominio era relativamente débil –ni siquiera los aztecas crearon mecanismos sólidos y 
complejos de control político administrativos en los territorios conquistados– y esto facilitaba las rebeliones. 

Hay que ser cuidadosos al hablar de rebeliones y tensiones sociales. Algunos autores hablan de “levantamientos 
armados de campesinos” pero es difícil pensar en este tipo de movimientos en esta clase de sociedades donde un 
desafío a los rangos sociales establecidos significaba un desafío a los dioses. Sin embargo, esas tensiones incidían 
de otras maneras, como la pérdida de confianza en la eficiencia del sistema o el abandono de las tierras. Más 
probable es hablar de conflictos entre grupos de la élite gobernante o entre las élites de distintos centros, en 
competencia por la distribución de los excedentes.  

26 



Eric Wolf hablaba que los desequilibrios generados por estos sistemas teocráticos los volvían cada vez más 
vulnerables, generado entre la ciudad sagrada –centro religioso, político, económico– y la tierra del entorno, entre la 
ciudad rica y opulenta y la periferia pobre. Estas tierras periféricas más pobres habrían sido las más débiles y 
expuestas frente a los grupos merodeadores en las fronteras, un factor constante en Mesoamérica. 

En síntesis, estancamiento del sistema económico –esencialmente de la agricultura–, tensiones sociales y 
políticas, desequilibrios regionales y una respuesta débil frente a amenazas externas parecen constituir un 
conjunto de factores integrados –no excluyentes– que permiten una comprensión del colapso general. También 
debieron tener peso los factores ideológicos que explicarían por qué las grandes ciudades, una vez abandonadas, no 
fueron vueltas a ocupar. En Mesoamérica, la ciudad era un espacio sagrado: era la residencia de los hombres y 
fundamentalmente de los dioses. Si había problemas o males, se suponía que los dioses habían abandonado a 
los fieles y dejado la ciudad que de ese modo dejaba de ser “sagrada”. Era despojada de su magia. De allí el 
abandono e incluso destrucción sistemática de los principales monumentos y búsqueda de un nuevo lugar 
sagrado. 

5.​ El epiclásico en las tierras altas del centro de México 

El período que abarca los dos siglos que siguen, en el centro de México, al colapso de Teotihuacán (c. 750-950), 
suele ser denominado “epiclásico”, porque se mantienen las tradiciones del período clásico, aunque hay un 
desplazamiento de los centros de poder y aparecen signos novedosos: amplia movilidad social reorganización 
de los asentamientos, nuevas esferas de interacción cultural, inestabilidad política, revisión de ideas 
religiosas. Teotihuacán no desapareció como ciudad y siguió siendo un centro muy importante del Valle de México 
durante ese período, pero perdió su hegemonía y no sabemos a ciencia cierta si sus ocupantes eran los mismos o 
representan una nueva población, probablemente de las tierras del norte, que fueron los portadores de la cerámica 
Coyotlatelco, característica de este período y con fuertes vinculaciones con las norteñas. 

Al mismo tiempo, nuevos centros emergieron con fuerza más allá del Valle, en lo que habían sido áreas 
periféricas del mundo teotihuacano: Xochicalco, Cacaxtla, Teotenango, El Tajín, Tula. En ellos se conservó la 
tradición teotihuacana, aunque con nuevos elementos, algunos vinculados al asentamiento de grupos de la periferia 
septentrional del mundo teotihuacano o de las tierras bajas. Jiménez Moreno los llamó “estados sucesores” para 
indicar que fueron en parte contemporáneos de Teotihuacán, pero no formaban parte de un “imperio teotihuacano” 
contra el cual se rebelaron. En cierto modo, estos estados conformaron el lazo entre el México clásico y el 
posterior postclásico. 

Entre los casos más representativos, se encuentra el de Xochicalco, en el valle de Morelos, al sur de la ciudad de 
México y cerca de la actual Cuernavaca, construido sobre cerros y fortificado, ocupado hasta de inicio del apogeo de 
Tula. Durante los siglos VIII y IX, en su periodo de apogeo, la ciudad cubría una superficie de unos 4 km2 y se 
extendía sobre las cumbres y laderas de un conjunto de cerros. La ciudad debió adaptarse a esa peculiar topografía: 
los centros ceremoniales coronan Ias alturas en tanto las zonas residenciales y los campos de cultivo descienden por 
las laderas que debieron ser aterrazadas para esos fines. 

También las fortificaciones se adaptaron y usaron la topografía. Los pendientes y acantilados fueron aprovechados 
para la defensa. Un sistema de murallas, trincheras, fosos y bastiones completaba el sistema. La topografía irregular, 
las terrazas y fortificaciones dividían verticalmente a la ciudad en compartimientos a los que se accedía mediante 
rampas y calzadas.  

Punto clave en el control de rutas de intercambio, Xochicalco fue una encrucijada de múltiples influencias culturales. 
En las ruinas del centro se aprecia la mezcla de múltiples elementos, obviamente de Teotihuacán, también de Monte 
Albán y mayas. Pero en Xochicalco aparecen elementos nuevos (el diseño del juego de pelota, tipos de comisa en 
pirámides) que se encuentran después en Tula. En las estelas del año 700, la divinidad dominante es Tlaloc, de fuerte 
impronta teotihuacana, pero con conceptos novedosos que se generalizarán con Tula. 

Teotenango, cerca de Toluca, y Cacaxtla, en el valle poblano, también estaba construida sobre cerros, presentaban 
fortificaciones y parecen haber estado ocupadas hasta la invasión europea. Cacaxtla fue fundada, al parecer, hacia el 
600 por un grupo náhuatl conocido por las tradiciones como olmeca-xicalanca. Con su impresionante sistema de 

27 



defensa (muralla, taludes y fosos) Cacaxtla era virtualmente inexpugnable. Como en Xochicalco, palacios y templos 
ocupaban la cumbre del cerro, seguían las terrazas habitaciones y, más abajo, las tierras de cultivo. En la cumbre se 
destaca el Gran Basamento, centro neurálgico del sitio, una gran plataforma piramidal que cubre una superficie de 
200 metros por 110 y alcanza los 25 metros de altura. La fama de Cacaxtla deriva de las magníficas pinturas 
murales halladas, donde se funden la tradición maya –sobre todo en la representación de las figuras humanas– con 
la del centro de México.  

El Tajín, situado en las estribaciones serranas, sobre la franja costera selvática de Veracruz, fue un enorme centro 
construido en una región cálida y selvática algunos de cuyos productos eran particularmente apreciados por los 
pobladores de las tierras altas, como la vainilla, el algodón, las coloridas plumas de pájaros exóticos, o las pieles de 
animales feroces. El sitio, que permaneció durante mucho tiempo cubierto por la selva, inició su florecimiento en el 
siglo VII y permaneció ocupado hasta el 1000 6 1100 para ser abandonado tras un siglo de decadencia. El auge de El 
Tajín corresponde al periodo de la decadencia de Teotihuacan, a la que parece haber heredado el control de la 
distribución de obsidiana en la costa. El Tajín parece haber sido un centro militarista y los relieves muestran a uno 
de sus señores, 13 Conejo, como un jefe victorioso tratando con crueldad a enemigos vencidos.  

La ciudad llegó a alcanzar una superficie de unos 5 km —quizá más, pues muchas estructuras están aún cubiertas 
por la selva– y una población que debió rondar entre los 15000 y 20000 habitantes. Dividida en cinco barrios, su traza 
se adaptó a las irregularidades de terreno y sus constructores debieron recurrir a un complejo sistema de drenajes, 
canales subterráneos y tanques de almacenamientos para enfrentar las consecuencias de las torrenciales lluvias de la 
región. El sitio abarcaba un núcleo central plano y bajo y algunas zonas elevadas al norte, este y oeste. En ese núcleo 
central se destaca la "pirámide de los nichos" —sin duda el edificio más bello del sitio– que muestra 365 nichos 
distribuidos en sus cuatro caras y una elaborada escalinata flanqueada por alfardas. Hay en el lugar numerosos 
juegos de pelota, tres de ellos decorados con 38 magníficos paneles en relieve. Tales paneles, en los que aparecen 
seres humanos y divinidades, muestran escenas relacionadas con el juego, incluida la del sacrificio de un vencido.  

En el valle de Oaxaca, muy integrado a comienzos del clásico a la esfera teotihuacana, corresponde al Epiclásico la 
fase que los arqueólogos denominan Monte Albán IV, que se inicia a comienzos del siglo VII. Durante la misma, 
como vimos, Monte Albán siguió ocupada y su cultura continuó la tradición zapoteca, pero su población se redujo 
considerablemente. La sobreexplotación de las tierras de cultivo parece haber sido un factor importante en la 
crisis. Además, la construcción de fortificaciones muestra un aumento de la inseguridad y de los conflictos. La 
desaparición de la amenaza teotihuacana debió privar a Monte Albán de su función como garante de la seguridad 
regional y la ciudad parece haberse convertido en uno de los varios grandes centros del valle —como Zaachila, 
Jalieza y Lambityeco— en creciente competencia.  

Por último, la crisis afecta también a los centros agrícolas de las lejanas tierras de la periferia norte, en franco 
proceso de retracción hacia el sur. Allí, el abandono de centros como los de Alta Vista y La Quemada, en el actual 
estado mexicano de Zacatecas podría tener que ver también con la caída del sistema teotihuacano, al perder esos 
centros sus funciones como centros mineros, 
proveedores de productos exóticos y lugares de 
intercambio en las rutas hacia él norte. También pudo 
incidir en el deterioro de las condiciones climáticas que 
empujó hacia el sur el límite de las tierras cultivables y 
forzó la migración en esa dirección de las poblaciones de 
la región. Recordemos aquí las relaciones de la cerámica 
Coyotlatelco de Teotihuacan con las cerámicas norteñas. 
Tula, en la periferia norte de la Cuenca de México, 
también muestra indicios de un poblamiento por gente 
del norte durante el Epiclásico. Tula inició a mediados 
del siglo X un período de apogeo y hegemonía que dio 
comienzo al período que los arqueólogos denominan 
postclásico. 

28 



Linda Manzanilla – Surgimiento de los centros urbanos en Mesoamérica 

El surgimiento de los centros urbanos en Mesoamérica durante el horizonte Clásico, que abarcó los primeros nueve 
siglos de la era cristiana, representó una nueva forma de vida urbana y una integración macrorregional. Este 
período se caracteriza por la aparición de grandes asentamientos cuidadosamente planificados, con una marcada 
diferenciación social basada en el oficio, donde el sacerdocio en Teotihuacan y los gobernantes en otros centros 
dominaban la estructura social. La arquitectura monumental, especialmente los templos sobre basamentos 
piramidales, reflejaba la importancia de la esfera religiosa, que no solo abarcaba el culto, sino también la 
organización de la producción, la distribución de bienes y el control del intercambio a larga distancia. 

Teotihuacan, ubicado en el Altiplano central de México, fue el primer fenómeno urbano a gran escala, con una 
extensión de 20 km² y una población que pudo alcanzar entre 40,000 y 200,000 habitantes. Su planificación urbana 
incluía un sistema ortogonal de calles, como la Calzada de los Muertos, con orientación astronómica, así como 
sistemas de abastecimiento de agua y drenaje. La ciudad albergaba conjuntos habitacionales multifamiliares, 
organizados en apartamentos para familias nucleares, con áreas destinadas a la preparación de alimentos, 
almacenamiento, rituales y entierros. Estos conjuntos reflejaban una organización social basada en grupos 
corporativos dedicados a oficios especializados, como la alfarería o la textilería. Además, existían barrios de 
artesanos y de extranjeros, como el Barrio Oaxaqueño y el Barrio de los Comerciantes, que evidencian la diversidad 
cultural y económica de la ciudad. 

Monte Albán, en el valle de Oaxaca, surgió como capital de una confederación de los tres ramales del valle. 
Aunque su ubicación en la cima de un cerro presentaba desafíos como la escasez de agua, su posición central le 
confería un papel político estratégico. La ciudad llegó a cubrir 6.5 km² y albergar hasta 25,000 habitantes. Se 
organizaba en terrazas habitacionales y contaba con barrios asociados a la producción artesanal. Durante su fase 
de mayor esplendor, Monte Albán III, la ciudad centralizó el poder y expandió su influencia, aunque posteriormente, 
en la fase Monte Albán IV, decayó, dando lugar a centros regionales independientes. 

En el área maya, los centros urbanos como Tikal, Palenque y Calakmul se caracterizaban por su dispersión en el 
paisaje y la ausencia de barrios artesanales claramente definidos, ya que la producción se realizaba en las 
aldeas. Estos centros funcionaban como sedes de linajes aristocráticos, integrados mediante el intercambio y 
ocasionalmente formando confederaciones. Tikal, por ejemplo, pudo tener entre 50,000 y 70,000 habitantes y era un 
nodo importante en las redes de intercambio que circulaban bienes como obsidiana, jade, plumas y cerámica. 

La economía en estos centros urbanos se basaba en la agricultura de temporal, con cultivos como maíz, frijol, 
calabaza y amaranto, complementada con la caza y la recolección. En Teotihuacan, la producción artesanal, 
especialmente la obsidiana, tuvo un papel central, con talleres localizados en la ciudad. El intercambio a larga 
distancia, organizado por las élites, permitía el flujo de materias primas y bienes suntuarios entre regiones distantes, 
lo que reforzaba las redes de poder e influencia. 

En cuanto a la organización social y política, Teotihuacan parece haber estado dirigida por sacerdotes que 
centralizaban la producción y el intercambio, mientras que en Monte Albán y los centros mayas existían dinastías 
de gobernantes. La religión jugaba un papel integrador, con deidades como Tláloc en Teotihuacan, que actuaba 
como patrono de la ciudad, y un panteón diverso en Monte Albán, donde el rayo y las nubes eran elementos 
centrales. En el área maya, el sistema de creencias, sustentado por un calendario complejo y la escritura jeroglífica, 
era compartido por la aristocracia y servía para legitimar el poder. 

El declive de estos centros urbanos se atribuye a múltiples factores, como presiones demográficas, deterioro 
ambiental, conflictos internos y el colapso de las redes de intercambio. Teotihuacan fue incendiada y saqueada hacia 
el 750 d.C., mientras que Monte Albán perdió su centralidad hacia el 900 d.C., fragmentándose en unidades políticas 
menores. En el área maya, el abandono de los centros sureños hacia el 950 d.C. marcó el fin del período Clásico, con 
un desplazamiento hacia el norte de la península de Yucatán, donde surgieron nuevas formas de organización bajo 
influencias externas. 

29 



En resumen, el horizonte Clásico mesoamericano fue una época de integración cultural y económica, donde la 
vida urbana, la especialización artesanal y el intercambio a larga distancia sentaron las bases de desarrollos 
civilizatorios complejos, cada uno con particularidades regionales pero interconectados a través de redes religiosas, 
económicas y políticas. 

Escalante Gonzalbo – Teotihuacan hacia el año 600 D. C. 
 
Los rasgos que distinguen a Teotihuacan como gran complejo urbano implican un esfuerzo social formidable 
que debió ser conducido por una entidad política legítima y centralizada, provista de lo que hoy llamaríamos 
credibilidad y poder de convocatoria. Las marcas más vigorosas del paisaje urbano (las pirámides del Sol y de la 
Luna, y el conjunto de la Ciudadela) son monumentales, y requirieron de una inversión de fuerza de trabajo que 
se mide en decenas de miles de trabajadores, acaso cientos de miles, por varias generaciones. 
 
Conjuntos habitacionales 
Una de las características que distinguen a Teotihuacan de las otras ciudades mesoamericanas es su arquitectura 
habitacional. En el resto de los asentamientos de todas las épocas, los edificios de mampostería eran utilizados por la 
nobleza local, mientras que los demás grupos vivían en casas de adobe, bajareques o ramas. En Teotihuacán la 
mayor parte de la población vivió en conjuntos habitacionales de sólida mampostería, protegidos de la 
humedad, adecuadamente iluminados y ventilados. Cada conjunto corresponde a una cuadra o manzana de la 
ciudad y equivale a la agrupación de varias casas unifamiliares en un solo edificio. Es muy probable que los 
habitantes de Teotihuacan hayan sido compelidos a vivir en los conjuntos habitacionales y no en otro tipo de 
vivienda, debido a que concentraba y ordenaba a la población, mejorando el ritmo de la producción artesanal 
de la ciudad y por lo tanto sus expectativas de éxito económico. La sucesión de los conjuntos habitacionales daba 
lugar a las calles y, junto o bajo de ellas, corrían canales del sistema de drenaje de la ciudad. El sistema de drenaje 
tenía el propósito de evacuar el agua pluvial, salía de cada patio y plaza de la ciudad y desembocaba en el río San 
Juan. El agua potable se obtenía por medio de pozos perforados dentro de los conjuntos o, en los situados cerca de 
los ríos, directamente de estos mismos.  La vida de las familias de artesanos, y quizá en su mayor parte la vida de las 
mujeres y los niños de los barrios de agricultores y mercaderes, transcurría en los conjuntos habitacionales. 
Diferentes tareas artesanales tenían lugar en los patios y en los pórticos. 
Algunas habitaciones de los conjuntos habrían sido almacenes, y otras cocinas y lugares de ingestión de alimentos. 
Gracias a restos en estas, sabemos que comían maíz, frijol, calabaza, chile, aguacate, tomate, etc. Pero hacia el 450 
d.n.e., se produjo una reducción en el consumo de maíz y un incremento en el de amaranto y especie animales. Esto 
indicaría una presión demográfica y una posible falla en la organización de la producción regional.  
 
Había una tendencia de los conjuntos habitacionales a agruparse para formar barrios, estos eran varios 
conjuntos próximos entre sí y separados de otros barrios por calles amplias. Serían habitado por personas de un 
mismo oficio u orígen étnico. Destacan los barrios “oaxaqueño” o zapoteca, y el “barrio de los mercaderes”. 
El conjunto arquitectónico que se conoce como “complejo de tres templos”, parece apuntar a la existencia de 
“distritos” integrados por barrios y presididos por estos conjuntos de tres estructuras.  
Ya sabemos que los habitantes de un mismo conjunto habitacional tenían en común el oficio, pero tal vez también 
eran comunidades cohesionados por lazos de parentesco que practicaban un patrón de residencia patrilocal, o 
incluso una especie de clanes patrilocales exogámicos.  
Había claras diferencias de estatus dentro del conjunto, y también entre cada conjunto dentro de un barrio. Esta 
diferenciación social que se reproduce en cada nivel de la organización de la ciudad le imprime a Teotihuacan 
un carácter diferente al que percibimos en las sociedades del Posclásico: no se trata de una masa empobrecida  
sujeta al control de una elite inconmensurablemente rica. 
 
Aspectos Sociales 
No hay indicios de que el Valle de México tuviera una fuerte población rural durante el periodo Clásico; al contrario, 
lo que se aprecia es una tendencia a la concentración de sus habitantes en la ciudad de Teotihuacan. Esto no 
podría explicarse sin un flujo constante de inmigración procedente de la periferia rural. El prestigio religioso de 
la ciudad a partir de la construcción de las pirámides tuvo que ser un factor de atracción muy importante. También 
influyó los puestos de trabajo que otorgaba la extracción de obsidiana de los yacimientos próximos y las tareas de 

30 



construcción. Dos terceras partes de la población se habrían dedicado a la agricultura, pero muchos en tierras fuera 
del valle. La tarea artesanal más importante era la de trabajar la obsidiana, seguida por la alfarería.  El juego de pelota, 
tan popular en Mesoamérica, también lo era en Teotihuacán. Era una práctica común someter a bebés a 
deformaciones de su cabeza para asimilarse a estándares estéticos, tal como lo muestran ciertas figuritas 
antropomorfas que tienen cabezas irreales o caricaturescas. 
 
En cuanto a las creencias y religión, el candelero o brasero manual, era un recipiente diseñado para contener 
brasas en su interior y producir humo aromático. Este correspondía a una manifestación religiosa personal, 
individual. Además, en cada conjunto habitacional había un altar de mampostería en el centro del patio principal, 
que sería el receptor de la mayor parte de ofrendas comunitarias. Este estaba rodeado por habitaciones, tal vez 
relacionados a la administración del conjunto. Por último, en cuanto a ritos en el ámbito público, la violencia guerrera 
era común en la expansión de Teotihuacán, pero también en sus ritos. Se sacrificaban enemigos pero también a 
los propios, sobre todo niños, en lugares como templos o pirámides, que contienen en su interior bastantes restos.  
Los muertos, en general, se enterraban en pequeñas fosas bajo los pisos de los conjuntos habitacionales, 
generalmente bajo los cuartos. Una excepción se daba en el barrio oaxaqueño, en donde los enterraban a la usanza 
de Monte Albán, en cámaras selladas pero no rellenas de tierra. Cuando los habitantes de un conjunto querían 
reutilizar un pozo funerario o hacer cambios en la arquitectura, desenterraban los restos y los colocaban en nuevos 
depósitos. La incineración era un procedimiento practicado raras veces, solo para los individuos de más alto rango.  
La gran mayoría de los entierros tenían ofrendas, cuya riqueza variaba. Las más frecuentes eran piezas de cerámica 
relacionadas con el oficio del muerto o muñequitos de barro que podrían relacionarse con una personificación de 
este. Estas últimas podrían tener la función de ofrecer al alma un receptáculo de forma humana. En varios entierros 
también se hallaron perros o vasijas en forma de estos, que se relacionan con la creencia de que el perro debía ser el 
guía y acompañante del alma en el camino al mundo de los muertos; y también cuentas de jade en la boca del 
difunto, que sería para retener el alma.  

Simón Martin y Nikolai Grube – Crónica de los Reyes y Reinas Mayas 

Introducción: los períodos principales de la historia maya 

1.​ El Preclásico: 2.000 a. C. – 250 d. C. 
El período Preclásico (o formativo) incluye el surgimiento de las sociedades complejas y se divide en tres subperíodos 
principales: temprano (2000-1000 a. C.), medio (1000-400 a. C.) y tardío (400 a. C.-250 d. C.). La primera gran 
civilización, la olmeca, alcanzó su apogeo durante el Preclásico medio a lo largo de los estuarios pantanosos de la 
costa del Golfo de México. Ampliamente considerada como la “cultura madre” de Mesoamérica, los conceptos 
olmecas y sus estilos artísticos se diseminaron más allá de sus fronteras, ejerciendo una gran influencia sobre las 
sociedades mayas emergentes. Los monumentos olmecas tardíos muestran evidencias de escritura, aunque fue entre 
los zapotecos, cuya civilización floreció en la región montañosa de Oaxaca, donde realmente se originó la asociación 
entre retratos históricos y nombres jeroglíficos. Los sucesores de los olmeca serían los epiolmecas y los mayas. 

Para ese entonces, en las tierras altas del sur de la zona maya y las laderas costeras, se desarrollaron las sociedades 
de Miraflores e Izapa respectivamente. Las estelas de Izapa son notables por incluir las primeras escenas 
reconocibles de la mitología maya. Alrededor de 500 a. C., los mayas de las tierras selváticas bajas establecieron sus 
primeras ciudades erigiendo en sus centros grandiosos templos plataforma pintados de rojo, decorados con 
mascarones de dioses hechos en estuco. Nakbé se cuenta entre las primeras; pero fue reemplazada por El Mirador, 
la mayor concentración de arquitectura monumental jamás construida por los mayas. Por razones desconocidas, esta 
vibrante cultura fracasó alrededor del siglo I y la mayoría de sus grandes ciudades fueron abandonadas. 

Las principales características de la civilización maya del Clásico –el uso del calendario de Cuenta Larga, junto con el 
labrado de inscripciones jeroglíficas y retratos históricos– reflejan el desarrollo de esta nueva ideología política y un 
ideal de reinado dinástico. Estas características hicieron su primera aparición en la región del sur entre 37 y 162 d. C, 
en lugares como Kaminaljuyu, El Baúl y Abaj Takalik, mientras que las dinastías del estilo clásico se establecieron en 
Tikal en el área central alrededor de 100 d. C. Sin embargo, el sur experimentó un declive prematuro, y hacia el 250 el 
dinamismo de la cultura maya se dirigió decisivamente hacia las tierras centrales bajas. 

31 



2.​ El Clásico: 250 d. C. – 909 d. C. 

Durante los siguientes seis siglos (predominantemente en el área central) la civilización maya alcanzó su mayor 
florecimiento, forjando el escenario de los reinos descritos en este volumen. Sin embargo, los mayas nunca 
estuvieron aislados del desarrollo del México central, que en ese momento estaba dominado por la gran 
metrópolis de Teotihuacán y que en su apogeo albergaba más de 125.000 personas. Muy pocas partes de 
Mesoamérica, quizá ninguna, se salvaron de su influjo cultural, político y económico; su distintivo estilo artístico y 
arquitectónico, más bien a base de líneas rectas, puede ser encontrado en toda la región maya. Los contactos más 
directos fueron en el siglo VI, cuando Kaminaljuyu fue revitalizada bajo la influencia de Teotihuacán, y un vínculo de 
las tierras bajas quedó bajo su ámbito político brevemente. 

El año 600 marca la transición entre los períodos temprano y tardío del Clásico (definidos principalmente por el estilo 
artístico), coincidiendo con la caída de Teotihuacán. Durante el Clásico tardío la civilización maya alcanzó su mayor 
crecimiento poblacional y complejidad social, así como su máximo desarrollo artístico e intelectual. Sin embargo, este 
éxito no duró, y desde el año 800 surgieron signos de un deterioro significativo: las dinastías comenzaron a colapsar y 
los niveles poblacionales sufrieron un declive precipitado. Esta época traumática, conocida como Clásico terminal, 
finaliza con la última fecha registrada en el calendario de Cuenta Larga en 909 d. C. La crisis no se reflejó de 
inmediato en el norte, donde ciudades como Chichen Itzá y Uxmal mostraron un gran crecimiento.  

3.​ El Posclásico 909 – 1697 d. C. 

En los inicios del Posclásico temprano 
(909-1200 a. C.) la población maya se 
concentraba principalmente en las áreas 
norte y sur, mientras que el viejo corazón 
del territorio, en el área central, estaba 
habitado escasamente. Chichén Itzá 
continuó teniendo el poder regional del 
norte, mostrando fuertes lazos con los 
nuevos amos del México central, los 
toltecas. La híbrida arquitectura 
maya-mexicana de Chichén Itzá refleja su 
estructura cosmopolita, en tanto que las 
fuentes históricas hablan de su amplia 
influencia política. El Posclásico tardío 
(1200-1697) fue testigo del declive de 
Chichén Itzá y su reemplazo postrero por 
Mayapán. Este imitador menor sometió a 
algunos dominios anteriores de Chichén 
hasta que las discordias internas 
ocasionaron su abandono en 1441. En la 
zona sur, la última etapa del Clásico se 
caracteriza por movimientos poblacionales 
a gran escala, con migraciones del 
occidente que crearon pequeñas nuevas 
ciudades-estado. La más poderosa fue la 
de los quichés, aunque alrededor de 1475 
fue sobrepasada por sus antiguos 
vasallos, los cakchiqueles. 

El Posclásico llegó a su fin en 1521, cuando cayó el afamado imperio azteca ante los conquistadores españoles y sus 
aliados nativos. Pero la resistencia maya fue empecinada, y con grandes dificultades los españoles dominaron las 
comunidades sureñas en 1527 y a la mayoría de sus hermanos norteños en 1546. Los reinos mayas de las selvas 
aisladas del área central fueron aún más obstinados, y se resistieron hasta la conquista final en 1697.  

32 



Escritura y calendarios mayas 
Aunque los orígenes de la escritura jeroglífica y del calendario no son claros, no puede discutirse que se desarrollaron 
a sus máximos niveles. La fuente de su particular interés puede residir en el desarrollo social y político que 
transformó al Preclásico en el Clásico. Al dar un nuevo énfasis en la descendencia dinástica, y posteriormente, a 
la divinidad de la realeza, se creó la necesidad de registros permanentes para proclamar a la genealogía, los 
rituales y las grandes hazañas. Esto legitimaba a un gobierno que dirigía la vida de los individuos en torno a un 
orden sagrado del tiempo. 
 
Escritura jeroglífica 
El sistema tal y como lo conocemos ahora fue desarrollado en el Preclásico tardío por las comunidades de habla 
ch’olana, uno de los principales grupos lingüísticos mayas. A pesar de que fue adoptado posteriormente por etnias 
como los mayayucateco del norte, las inscripciones en todas las zonas conservaron el cholano de manera 
predominante, lo que sugiere que servía como una clase de idioma pan-maya de prestigio, como lo fue el francés 
en las cortes medievales.  

El descubrimiento de las bases fonéticas de la escritura jeroglífica, en su mayor parte obra del ruso Yuri Knosorov, 
nos ha dado la clave para descifrarla. La escritura maya es un sistema mixto que utiliza signos llamados 
“logogramas” para palabras completas, mientras que otros representan sílabas o vocales. Parte de su complejidad 
reside en la variedad de sus convenciones de escritura, que permitían que un término particular se escribiera de 
maneras diferentes. Por ejemplo, el título ajaw “señor, gobernante” puede estar compuesto de uno de los diferentes 
logogramas alternativos; un logograma complementado por una sílaba que proporcionaba una clave fonética para su 
lectura; o construido enteramente por sílabas. Los signos individuales podían ser manipulados gráficamente.  

Los registros dinásticos comúnmente eran inscritos en monolitos llamados “estelas”, pero también se pueden 
encontrar en tableros de muros de piedra, altares, tronos y dinteles de puertas, y en contextos similares, 
modelados en argamasa de estuco o tallados en madera. Los textos también fueron grabados en jade, concha y 
hueso, normalmente como marcas de propiedad en objetos de joyería. Sin embargo, cabe recordar que la mayor 
parte de la escritura fue hecha en material perecedero, especialmente los libros de papel de amate conocidos 
como códices (de los cuales sólo se conservan ejemplares del Posclásico). Los jeroglíficos mayas se desarrollaron 
desde la tradición de la pintura y los escribas –quienes ocupaban un lugar de prestigio en la sociedad– llamados aj 
tz’ib, que significa “Él, de la pintura”. Su caligrafía se preserva en unos cuantos murales y, de manera más profusa,en 
vasijas de cerámica.  

Los textos conservados están dedicados enteramente a la élite. Las inscripciones públicas tienden a ser 
concretas, con el uso de expresiones formuladas y duplicaciones redundantes de hechos conocidos. Esto nos da una 
idea más bien distorsionada de la literatura maya. Rara vez se observan citas en primera persona, lenguaje poético o 
animado, o rastros de temas mucho más amplios discutidos en largos libros ya desaparecidos.  

El calendario maya 
La base de cualquier sistema refinado de registro del tiempo es un sistema numérico. Los números mayas estaban 
conformados por la combinación de sólo tres símbolos: un punto para el valor de uno, una barra para el cinco y un 
signo variable para el cero. El dígito individual más grande era 19, compuesto de tres barras y cuatro puntos. Para 
números mayores se utilizaba un sistema de notación posicional, de carácter vigesimal y no decimal como el nuestro. 
En la concepción mesoamericana del tiempo había un calendario de 260 días conformado por la combinación de 
20 días y 13 numerales, que se conoce entre los mayas como Tzolk'in. Esta cuenta ritual estaba comúnmente 
intercalada con otra basada en el año solar o “año vago”, de 365 días, llamado Haab. Este se componía de 18 
meses de 20 días cada uno, con un mes corto de cinco días al final del año. Como se quedaba corto en un 
cuarto de día con relación al año solar verdadero, se fue desfasando lentamente de las estaciones (aunque los mayas 
lo sabían no se esforzaron por corregirlo). La combinación del Tzolk'in y el Haab es conocida como Rueda 
calendárica, en la que no se repite ninguna combinación antes de que transcurran 18,980 días o 52 años solares. 
Este ciclo de 52 años era de una importancia cosmológica fundamental, marcando el fin de una era y el comienzo de 
otra, acompañado de ceremonias de renovación del fuego y una profunda expectativa cósmica. 

33 



Para registrar eventos históricos de manera lineal y absoluta, trascendiendo los ciclos repetitivos, los mayas del 
período Clásico desarrollaron un sistema único en Mesoamérica: la Cuenta Larga. Esta era una cronología 
acumulativa y progresiva que contaba los días transcurridos desde un punto de partida mítico-histórico, interpretado 
como la fecha de la creación o el inicio de la era mundial actual. 

La estructura de la Cuenta Larga era una extensión de su sistema numérico vigesimal, organizada en una serie de 
unidades temporales crecientes: 

●​ Kin: 1 día. 
●​ Uinal: 20 Kines = 20 días. 
●​ Tun: 18 Uinales = 360 días (una desviación de la base 20 para aproximarse al año solar). 
●​ Katún: 20 Tunes = 7,200 días (aproximadamente 20 años). 
●​ Baktún: 20 Katunes = 144,000 días (aproximadamente 394 años). 

Una fecha en Cuenta Larga se expresaba mediante una serie de cinco números en el formato 
Baktún.Katún.Tun.Uinal.Kin. Por ejemplo, 9.10.16.8.7 indicaba que habían transcurrido 9 Baktunes, 10 Katunes, 16 
Tunes, 8 Uinales y 7 Kines desde el punto de origen. El texto señala que el sistema fue creado durante el 8° Baktún 
(entre el 41 a.C. y el 345 a.C.), con las primeras fechas monumentales apareciendo en sitios como Tres Zapotes (32 
a.C.) y Chiapa de Corzo (36 a.C.). La gran mayoría de las inscripciones pertenecen al 9° Baktún, y la última fecha 
registrada es del 10° Baktún, en 909 d.C. Los monumentos mayas, especialmente las estelas, se erigían 
primordialmente para conmemorar episodios claves de la Cuenta Larga, en particular los finales de Katún 
(cada 20 años) y sus mitades y cuartos. 

En las inscripciones monumentales, la fecha principal o "de entrada" se presentaba en una sección conocida como la 
"Serie Inicial". Comenzaba con un glifo introductorio especial (conocido como "Glifo de la Serie Inicial" o "Tzik 
Haab'"), seguido de la fecha en Cuenta Larga y su correspondiente posición en la Rueda Calendárica (Tzolk'in y 
Haab). Además, esta serie se enriquecía con una gran cantidad de datos suplementarios, que incluían información 
lunar detallada (como la edad de la luna, el número de días en la lunación actual y el nombre del dios lunar patrono), 
así como la posición en otros ciclos rituales, como el ciclo de los 9 Señores de la Noche. Esta compleja conjunción 
de datos servía como el fundamento cronológico para todo el texto histórico que seguía. 

Una inquietud fundamental para los primeros investigadores fue el de la correlación, es decir, convertir la Cuenta 
Larga al calendario cristiano, y de algún modo esta cuestión permanece en la actualidad. Tras décadas de estudio 
que combinaron el análisis de crónicas coloniales (como las de Diego de Landa), historias nativas, eventos 
astronómicos registrados en los textos (como eclipses) y datación por radiocarbono, se llegó a un consenso 
generalizado alrededor de la correlación Goodman-Martínez-Thompson (GMT). Según esta correlación, el punto 
de partida de la Cuenta Larga, la fecha 4 Ajau 8 Cumku, corresponde al 11 de agosto de 3114 a.C. en el calendario 
gregoriano proléptico. Muchos epigrafistas utilizan una variante de dos días, la GMT+2, como procedimiento 
estándar. La precisión de esta correlación se ve respaldada por eventos como un eclipse registrado en Pomona que, 
según la GMT, ocurrió solo tres días después de la fecha calculada. 

La cultura de la realeza maya 
Durante el Clásico se desarrolló una cultura compleja y altamente refinada, que se reflejó en todas las expresiones de 
arte, arquitectura y escritura. Los gobernantes combinaban una autoridad política suprema con un estatus 
semidivino que los convertía en mediadores indispensables entre los mortales y las esferas sobrenaturales. 
Desde los tiempos antiguos se identificaron con el joven Dios del Maíz, cuya generosidad apuntaló todas las 
civilizaciones de Mesoamérica. Cada etapa de la vida –desde el nacimiento hasta la muerte y resurrección– 
encontró su paralelo en el ciclo de la planta de maíz y el mito que sirvió como su metáfora. En este sentido, los 
intereses del agricultor humilde y del rey se entrelazaban, y el sustento básico se asentó en el corazón de la 
religión maya. 
 
La ruta hacia el poder divino – sucesión y ritos de iniciación 
La sucesión real era marcadamente patrilineal y el gobierno femenino tenía lugar únicamente cuando la continuidad 
dinástica peligraba. Hasta donde sabemos, la primogenitura era la norma: los hijos mayores tenían preferencia. Los 

34 



demás eran conocidos como ch’ok, “inmaduro, joven”, pero más tarde extendió su significado hacia el término más 
amplio de “noble”. El heredero en sí mismo era distinguido como el b’aah ch’ok, “primer joven”. La infancia estaba 
marcada por una serie de ritos de iniciación, siendo uno de los más importantes una sangría que se realizaba a la 
edad de cinco o seis años. Aunque la sangre era su principal alegato de legitimidad, los candidatos tenían que 
probarse en la guerra. Generalmente una contienda para la captura de prisioneros antecedía a la ascensión, y los 
nombres de los prisioneros eran incorporados al nombre del rey, bajo la fórmula “amo/guardián de fulano”. 
La investidura del rey era un asunto elaborado consistente en actos separados. En la entronización, el heredero se 
sentaba en una almohada de piel de jaguar, en ocasiones sobre un andamio adornado con símbolos celestes, 
acompañados de sacrificio humano. Se le ataba una banda a la cabeza ostentando una imagen de jade de 
Huunal, el Dios Bufón (llamado así por el tocado trilobulado en su cabeza), un patrono antiguo de la autoridad real. 
Después se le colocaba un tocado con mosaico de jade y conchas marinas con plumas verdes de quetzal. Entonces 
se tomaba un cetro grabado con la imagen de la deidad K’awiil (serpiente con patas). Al nombre que portaba en su 
infancia se le añadía un k’uhul k’aba, “nombre divino”, normalmente tomado de un predecesor, algunas veces un 
abuelo (en las comunidades mayas modernas, los hijos son vistos como abuelos renacidos. 

Los ritos de la realeza 
Una vez en el trono, la vida del rey estaba dictada por un riguroso calendario de ceremonias. Las estelas 
(lakamtuun) eran los testimonios más duraderos de estos ritos. Estas losas de varias toneladas, erigidas en fechas 
clave, llevaban la imagen del rey y textos que describían su propia dedicación, a menudo asociada a la ofrenda de 
sangre e incienso. Estas ceremonias recreaban los actos primigenios de la creación. La mayoría de las 
ceremonias eran conducidas con atuendos y máscaras completas de deidades, algunas de las cuales 
involucraban el manejo de serpientes vivas. En la intimidad del palacio, buscaban acceder al mundo espiritual 
mediante visiones y trances inducidos por enemas alucinógenos y potentes bebidas. También se autosacrificaban 
sangrándose la lengua y los genitales con espinas y navajas. Todas las ciudades mayas contaban con una cancha 
para el juego de la pelota, que no era un mero deporte, sino un ritual profundamente simbólico que recreaba el 
mito del descenso del Dios del Maíz al inframundo, y los reyes se autodenominaban con orgullo aj pitzal, 
"jugadores de pelota". 
 
La corte real, autoridad y guerra 
Los reyes albergaban su corte en los palacios ubicados en el corazón de sus capitales. Las vasijas pintadas muestran 
escenas que evocan la vida cortesana, con señores entronizados rodeados de esposas y sirvientes, a menudo 
recibiendo el homenaje de sus vasallos que entregaban montones de tributos. Al parecer los reyes mayas fueron 
polígamos, pero el matrimonio no se discute mucho en las inscripciones. Se observan músicos y enanos. Estos 
últimos eran más que simples bufones, pues disfrutaban de un estatus elevado derivado de su asociación especial 
con las cuevas y entradas al inframundo. 
Una de las responsabilidades primordiales del rey era liderar a sus ejércitos en la guerra contra reinos rivales. El 
momento de atacar era una decisión táctica y ritual, consultándose fervorosamente los augurios, para buscar el 
momento propicio. Venus (Chak Ek'), en su calidad de "Estrella de Guerra", era especialmente importante; su 
aparición en ciertas fases se consideraba un presagio propicio para el combate, y muchas campañas se 
sincronizaban con su ciclo. El peor destino para un rey era ser capturado en batalla. Esto conllevaba una 
humillación pública sistemática, tortura y, frecuentemente, ejecución por decapitación, inmolación o siendo arrojado 
por la escalinata de un templo. Algunos afortunados podían ser perdonados y reinstalados en sus tronos como 
vasallos del vencedor. 
 
Jornadas hacia los dioses: muerte y sepulcro 
La edad avanzada otorgaba un gran prestigio. Los reyes longevos poseían títulos que constaban de la cantidad de 
katunes que habían presenciado. La muerte del rey era vista como el inicio de un viaje al inframundo, siguiendo los 
pasos del Dios del Maíz, donde la victoria sobre los dioses de la putrefacción y la enfermedad lo conducirían 
al renacimiento y la apoteosis. Para prepararlo para esta odisea, el cuerpo era depositado en una cámara 
mortuoria bien construida, tendido en un féretro de madera y ataviado con sus joyas de jade, envuelto en telas ricas 
y pieles de jaguar, y cubierto con un polvo rojo de hematita y cinabrio (símbolo de la sangre y la vida). Las ofrendas 
funerarias eran suntuosas: vasijas con comida y bebida de cacao, objetos marinos, efigies de dioses, espejos de 
pirita, libros e incluso sacrificios humanos. Sobre la tumba muchas veces se erigía una pirámide coronada por un 

35 



santuario, donde el rey difunto era venerado como un ancestro deificado, convirtiendo el templo en un 
depósito del poder dinástico para las generaciones futuras.  
 
La política en el Clásico maya 
La comprensión de la política maya del Clásico ha experimentado una revolución gracias al desciframiento de los 
textos glíficos, que han revelado un panorama dinámico y complejo.  

Aunque pueda parecer exagerado el significado entre Preclásico y Clásico, esta tradición refleja la transformación de 
un orden político y social a otro. La tradición clásica fue extraída, con toda certeza, de las prácticas existentes, 
incorporando ideales de gobierno (incluyendo atuendos específicos de la realeza) que pueden remontarse a la época 
de los olmecas. Sin embargo, poseía una aguda percepción de sí misma como una innovación, una ruptura con el 
pasado. En el Preclásico, la autoridad de las tierras bajas se manifestaba generalmente en términos amplios e 
impersonales, con grandes programas arquitectónicos ornamentados con mascarones de dioses y símbolos 
cósmicos. En contraste, el Clásico enfatizaba en la individualidad. La relación entre la realeza y el cosmos fue 
rearticulada. La forma antigua de la estela monolítica fue utilizada para determinar tanto la identidad real como su 
historia, todo enmarcado por un orden sagrado definido por el calendario. La arquitectura ceremonial experimentó un 
desarrollo similar, al convertirse los templos-pirámide en santuarios mortuorios para venerar a los reyes fallecidos. 
Estos cambios se mencionan explícitamente en las historias escritas, donde las dinastías clásicas fueron establecidas 
por fundadores nombrados, en ocasiones en fechas específicas de “arribo al poder”. 

Entre 100 a. C. y 100 d. C. los elementos de este sistema echaron raíces en varias partes de Mesoamérica. En el área 
maya aparecieron por primera vez al sur, en El Baúl, Abaj Takalik y Kaminaljuyú, donde las estelas labradas con 
retratos de la realeza, fechas y textos históricos ya ocupaban un lugar importante, por lo menos desde 37 d. C. El 
surgimiento del primer reino dinástico en las tierras bajas centrales ocurrió alrededor de 100 d. C. 

Para los mayas, la autoridad se depositaba en el rango de ajaw, “Señor, gobernante”. Hacia fines del siglo IV, los 
supremos gobernantes se distinguían de la clase señorial haciéndose llamar k’uhul ajaw, “Señor divino”. A pesar de 
que esto se confinaba a los más antiguos y poderosos centros, bajo la forma que hoy conocemos como “glifo 
emblema”, posteriormente se extendió de manera importante. El título kaloomte fue especialmente importante y se 
restringía a las dinastías más poderosas del Clásico. Cuando se anteponía el prefijo ochk’in, “oeste”, como ocurre 
con frecuencia, se alegaba una intimidad proveniente de la gran ciudad de Teotihuacán, cuyo papel en la zona maya 
no se ha aclarado del todo.  

Los Glifos Emblema y la Identidad de los Reinos 
Un descubrimiento fundamental fue el de los "Glifos Emblema" por Heinrich Berlin. Estos jeroglíficos comparten una 
escritura común, pero poseen versiones únicas para cada uno de los sitios principales. Siguen una estructura 
consistente: K'uhul [Topónimo] Ajaw, que significa "Señor Divino de [lugar]". Este título no identificaba un territorio, 
sino la dinastía gobernante de una ciudad-Estado. Solo en el área central maya se han identificado alrededor de 
50 glifos emblema diferentes, lo que indica una fragmentación política significativa. 
 
Cambiando las perspectivas de la política maya 
Aunque los primeros investigadores especularon vagamente sobre un sistema de “ciudades-estado”, fue sólo con el 
descubrimiento de los glifos emblema de la historia dinástica que pudo iniciarse el estudio apropiado de la política 
del Clásico maya. 

Thomas Barthel, en la década de los sesenta, notó que un agrupamiento poco usual de cuatro emblemas registrados 
en Copán en 731 d. C. (los de Copán, Tikal, Palenque y Calakmul) estaban asociados a un punto cardinal. Él lo 
interpretó como la representación de una división cuatripartita de la autoridad política del área central, basada en 
principios cosmológicos. Un segundo conjunto, registrado en Sibal 118 años después, parecía mostrar el reemplazo 
de Copán y Palenque, sitios periféricos, por Ceibal y Motul de San José ubicados en el centro, sugiriendo una 
contracción del poderío maya en el Clásico terminal. 

Esta perspectiva fue ampliada por Joyce Marcus en los setenta. Anotando qué ciudad mencionaba el emblema de 
otras y cuál no lo hacía, reconstruyó el rango jerárquico de los sitios que conformaban grandes “estados regionales”. 

36 



Propuso un desarrollo histórico donde el territorio de los pequeños reinos del Preclásico se fusionaron en cuatro o 
cinco verdaderos estados (y una confederación menor) durante el período Clásico, antes de volver a dividirse bajo la 
presión del colapso que se aproximaba. Richard Adams examinó el tamaño relativo y la distribución de los sitios 
mayas a lo largo de la franja de tierras bajas, concluyendo que las entidades a escala regional podían detectarse y 
sus dominios podían trazarse ampliamente por el mapa. 

Con una mejor comprensión de los glifos en los ochenta, la concepción al respecto sufrió un enorme cambio. 
Reconocido ahora como un título personal que define al Señor Divino de una ciudad o territorio particular, puede ser 
visto como un rango compartido por varios gobernantes mayas. Cuando Peter Mathews distribuyó los glifos 
emblema a lo largo de la región, definió un territorio dividido en 40 ó más pequeños estados independientes. 

Para algunos, como David Friedel y Jeremy Sabloff, parece un sistema de “regímenes pares”, donde estados de 
poder similar oscilaban entre la paz y la guerra sin desarrollar jerarquías duraderas. Para explicar mejor el por 
qué, estudiosos como Arthur Demarest y Stephen Houston, recurrieron a modelos antropológicos de "estados 
teatrales" o "estados débiles". En estos, el poder del rey era más ceremonial y religioso que político-administrativo. 
La autoridad real dependía del carisma y la capacidad de redistribuir riquezas, mientras que el poder efectivo residía 
en una nobleza competitiva que podía cambiar su lealtad hacia reinos vecinos o establecía sus propias bases de 
poder, haciendo que los reinos fueran inherentemente inestables. 

El sistema dinástico de las tierras bajas inicialmente se extendió de forma lenta desde el corazón del área central, el 
Petén. Después de un lapso de la intervención teotihuacana, hacia fines del siglo IV, el ritmo de expansión se 
incrementó considerablemente. Los nuevos reinos, muchos establecidos en sitios existentes del Preclásico, ocuparon 
la mayoría de las tierras productivas del área maya. Eran ferozmente individualistas, adoptando su propio patrón de 
deidades e histórica mítica, extraídos indudablemente de las tradiciones preclásicas. Estas entidades fueron unidades 
estables más grandes que emergieron en los seis siglos del Clásico pero, debido a los continuos conflictos, el 
territorio maya nunca fue unificado bajo una sola autoridad. 

Los estudiosos han diferido acerca del tamaño de las entidades mayas. Algunos se inclinan por la existencia de unos 
pocos estados a escala regional, y otros por una infinidad de pequeños estados. Sus administraciones también son 
motivo de controversia. Algunos creen en la existencia de gobiernos fuertes y centralizados, y otros la de gobiernos 
débiles y descentralizados. El surgimiento de nueva información apunta hacia un sistema duradero y penetrante de 
“suprareinos”, que moldeó casi todas las facetas del panorama clásico. 

Esta síntesis reconcilia la existencia de numerosos reinos pequeños con las evidentes disparidades de poder 
entre ellos. Este modelo, de los "suprareinos" o hegemonías dinámicas, postula que si bien existían docenas de 
entidades políticas independientes, algunas eran consistentemente "más iguales que otras". Algunos fueron capaces 
de establecer hegemonías dispersas y hasta cierto punto dinámicas; sistema que predominó a lo largo de la época 
clásica. 

Ciudades como Tikal y Calakmul emergieron como superpotencias gemelas, capaces de establecer redes de 
influencia y dominación sobre otros reinos. Estas hegemonías no implican la anexión territorial directa, sino la 
creación de relaciones de subordinación personal entre los reyes. También existieron otras hegemonías menores en 
cada región. La clave para identificar estas relaciones en los textos son fórmulas específicas: 

●​ Yajaw: Término que significa "el señor de", que se antepone al nombre de un rey subordinado, indicando posesión 
y subordinación. 

●​ Ukab'jiiy: Una frase que significa "Él lo supervisó", utilizada en los relatos de ascensión al trono para nombrar al 
rey extranjero que avaló y legitimó la ceremonia, actuando como protector y "amo" político del nuevo monarca. 

Estas relaciones de patronazgo eran la base del sistema. Un rey poderoso (el supragobernante) extendía su 
influencia sometiendo a señores divinos rivales, estableciendo lazos personales que a menudo trascendían su región 
inmediata y podían durar generaciones. Este sistema hegemónico funcionaba bajo principios particulares que lo 
distinguen de un imperio centralizado: 

37 



●​ Influencia, no Territorio: la expansión política no buscaba la adquisición de territorio, sino la extensión de redes 
de influencia. Lo importante no eran las fronteras, sino la dinastía gobernante, su relevancia ceremonial y 
comercial, y la red de señores subordinados. 

●​ Lazos Personales y Tensos: los vínculos entre un rey y su señor subordinado eran profundamente personales, 
pero también tenues. Se cimentaban en votos de lealtad y uniones maritales, pero en la práctica descansaban en 
la amenaza militar creíble y los beneficios materiales y de prestigio que el protector podía ofrecer. Un rey exitoso 
en la guerra atraía más aliados. 

●​ Gobierno Indirecto: los poderes hegemónicos operaban a través de las dinastías locales establecidas. No 
intervenían directamente en la sucesión local ni en la administración interna de los reinos vasallos. Su nivel de 
intervención era bajo, lo que hacía que el sistema fuera flexible pero también inherentemente inestable. 

●​ Economía y Tributo: aunque las escenas en cerámica muestran el pago de tributo (cacao, textiles, plumas), las 
inscripciones monumentales rara vez detallan estos arreglos económicos. Se supone que existía un flujo de bienes 
y servicios de los señores subordinados hacia el rey protector, lo que explica las enormes diferencias en riqueza y 
tamaño entre las capitales, pero la evidencia epigráfica directa es escasa. 

●​ Naturaleza Elusiva de la Evidencia: los reyes supremos rara vez se jactaban de sus vasallos en sus propias 
inscripciones. La mayoría de la información sobre estas relaciones de subordinación proviene de los monumentos 
de los reinos vasallos, y a menudo sólo emerge cuando es necesario explicar un cambio de alianza o una 
derrota. Esto sugiere que muchas de estas relaciones permanecen ocultas y que el panorama político 
reconstruido es solo una parte de una red mucho más compleja. 

Daniel Villar – Vinculaciones recíprocas entre Teotihuacan y las tierras mayas durante el clásico temprano 
 
A principios del año 378 d.n.e., a inicios del Clásico mesoamericano, llegaron a la ciudad maya de Waka fuerzas 
enviadas desde la ciudad de Teotihuacan, lideradas por Fuego Naciente. Waka era una ciudad importante por su 
localización privilegiada en la zona central de El Petén, cerca del río San Pedro que permitía entrar en capa desde la 
costa. Estas características le otorgaban un valor militar y estratégico, que llevó a Fuego Naciente a buscar controlarla 
para así utilizarla como base de operaciones en su meta de tomar Tikal, la verdadera ciudad más importante de El 
Petén: la zona que el gobernante de Teotihuacan ordenó a este incorporar bajo la influencia teotihuacana. En 
waka, Fuego Naciente estableció una alianza con su gobernante y con su apoyo tomó Tikal, ejecutó a su gobernante, 
destruyó los monumentos que testimoniaban la trayectoria de catorce gobernantes anteriores e impuso como 
gobernante al hijo del gobernante de Teotihuacán.  
De esta forma se dio inicio -o impulso- a una época de transformaciones, durante las cual los gobernantes 
locales, abandonando el estado de aislamiento que había caracterizado la etapa Preclásica en el área, 
asumieron -o se vieron obligados a- una actitud de mayor apertura respecto a sus vecinos y a otras áreas de 
Mesoamérica. En este clima, las expresiones artísticas y arquitectónicas alcanzaron su máximo florecimiento y se 
intensificaron los intercambios económicos e ideológicos. Fuego Nacimiento logró imponer nuevas élites dirigentes y 
acrecentó la influencia local de Teotihuacan. Además, adoptar los elementos y conceptos ideológicos 
provenientes de la que, en aquella época, era la ciudad más populosa de Mesoamérica, tenía por supuesto cierto 
prestigio. A su vez y recíprocamente, llegaron a Teotihuacan y al área central en general una cantidad de 
elementos culturales mayas, destacando un estilo cerámico y elementos arquitectónicos.  
Es mucho lo que falta saber sobre este período de influencias mutuas, no sólo en el plano político sino también 
ideológico y económico. El que los teotihuacanos no registrasen información escrita y calendárica acerca de la acción 
política y biografía de sus gobernantes en edificios públicos u estelas, dificulta el estudio. 

Mann – Matemática Candelaria 
 
Las mediciones mesoamericanas integraron el tiempo lineal y el tiempo cíclico (como las europeas), pero de una 
manera más elaborada. En su forma plenamente desarrollada, durante la culminación del poder maya, consistían en 
tres calendarios separados pero interrelacionados: una cuenta sagrada, llamada tzolk'in, haab, un calendario 
secular análogo al occidental y basado en la rotación solar; y la Cuenta Larga, un sistema que, entre otras cosas, 
eslabonaba los dos anteriores. 
 

38 



El calendario sagrado es, a la vez, el más diferente del occidental y el más importante culturalmente. En el tzolk'in, 
cada día tenía asignado un nombre y un número. En el calendario occidental, los nombres conforman un conjunto de 
7 días y constituyen ciclos llamados semanas, y sus números conforman conjuntos llamados meses. El tzolk'in utilizó 
el mismo principio, pero con variaciones en la duración de los ciclos: tenía “semanas” de 20 días nominales y 
“meses” de 13 días numerados.  
A causa de que el tzolk'in no trataba de seguir el curso de la órbita terrestre alrededor del sol, sus inventores no 
debieron preocuparse por acomodar sus "semanas" y "meses" dentro de los 365 días del año solar. En lugar de eso, 
simplemente establecieron que el primer día del año sería el primer día de la "semana" de veinte jornadas y del "mes" 
de trece, y luego dejaron que el ciclo girase. Este tenía 260 días de duración. Muchos investigadores creen que el 
tzolk’in estuvo inspirado en los movimientos de Venus, seguidos con cuidado por los astrónomos mesoamericanos.  
Dentro del año sagrado, cada día tenía características particulares, tanto que a las personas a menudo las 
nombraban por su fecha de nacimiento y hombres y mujeres nacidos el mismo día no podían casarse. Además 
realizar ceremonias o guerras en ciertos días, les garantizaba el éxito.  
 
A causa de que la población necesitaba un calendario civil para propósitos mundanos como la siembra y la cosecha, 
las sociedades mesoamericanas se valieron de un segundo calendario (laico), el haab: 18 "meses" de 20 días cada 
uno. Los meses del haab comenzaban con cero y el año era de 360 días, cinco días menor que los 365 del año solar. 
Los indígenas lo sabían, por supuesto. Pero en vez de distribuir los cinco días extra a lo largo de todo el año, los 
reunieron al final, en un “mes” especial de días considerados de mal agüero. A pesar de que conocían (a diferencia de 
sus contemporáneos europeos) que el año solar tenía en verdad 365 días y ¼, no se preocuparon por ese cuarto 
adicional.  
 
Con dos calendarios, cada día tuvo, entonces, dos denominaciones: el nombre sagrado del tzolk’in y el civil del 
haab. Usualmente, los mayas se referían a él con ambos nombres a la vez. Los dos calendarios marchaban 
acompasadamente, formando la hoy llamada Rueda Calendárica. Así podían darle un nombre a cada uno de los 
días de un grupo de 52 años, que es lo que tardaban en volver a coincidir el primer día de ambos calendarios. Sin 
embargo, no les permitía distinguir un determinado grupo de 52 años de otro. Para evitar contusiones y, 
reconociendo la dimensión lineal del tiempo, inventaron la Cuenta Larga, computando días a partir de uno inicial que 
sería a mediados de agosto de 3.114 aC. Así podían representar una fecha específica en la historia como un 
conjunto de cinco números, sin confusión. 
Así como el tzolk’in es uno de los ciclos circulares más impecables jamás inventados, la Cuenta Larga se encuentra 
entre los mejores ejemplos de linealidad pura, una flecha lanzada hacia adelante millones de años al futuro. 

Webster – ¿Qué sucedió a los Mayas del Período Clásicо? 
 
El colapso del mundo Maya fue, fundamentalmente, desencadenado por tres factores dinámicos interrelacionados, 
que son por orden de importancia: primero, una relación cada vez peor de las poblaciones mayas con sus 
recursos tanto agrícolas como de otro tipo; en segundo lugar, los efectos desestabilizadores de la guerra y la 
competencia, y en tercer lugar, el rechazo de la ideología y la institución de la realeza. Estos tres factores, a su 
vez, crearon o exacerbaron una serie de tensiones de índole secundaria, entre las que se incluirían una creciente 
vulnerabilidad a la sequía, el malestar de los campesinos y las enfermedades. 
 
Recursos: La ecología política y agraria de los mayas 
Casi desde sus inicios, la arqueología sistemática en el mundo maya desarrolló una hipótesis central que relaciona el 
colapso con una falla del sistema agrario. La producción de alimentos sostuvo el arte, la arquitectura monumental, 
la vida ritual, la guerra y la vida cortesana de la Gran Tradición maya. Si las comparamos con las utilizadas por las 
civilizaciones del mundo antiguo, las prácticas agrarias mayas eran subdesarrolladas en cuanto a la tecnología 
que utilizaban, pero lo cierto es que los agricultores mayas gozaron de diversas ventajas: podían trabajar los 
campos con los materiales que se hallaban en el lugar, por lo que no tuvieron que adquirir elementos metálicos 
hechos por especialistas u animales; además, como el trabajo agrícola necesario lo aportaban las distintas casas, 
resultaba innecesario alquilar peones de labranza. Dicho de otro modo, los costes «indirectos» de la producción 
agrícola eran bajos, y las habilidades y conocimientos necesarios estaban al alcance general de todos. Otro 
conjunto de ventajas resultaba de la naturaleza del principal cultivo, el maíz. En tierras de suelos aceptables, el maíz 

39 



tenía rendimientos mayores por unidad de tierra cultivada que los cereales de menor tamaño en el Mundo Antiguo. 
También, como tenían pocos animales domésticos que alimentar, la cosecha en su práctica totalidad podía 
destinarse al consumo humano.  
Por otro lado no faltaron graves obstáculos. En el siglo VIII, muchas de las zonas más favorables de las tierras bajas 
mayas ya hacía siglos que eran cultivadas y estaban degradadas. Algunos centro y regiones como el Mirador, ya 
habían pasado por ciclos de crecimiento y abandono mucho antes de que se produjera el colapso. Otro obstáculo era 
el planteado por la tecnología. En ausencia de aperos de metal, máquinas complejas y fuentes de energía animal, los 
agricultores mayas sólo podían cultivar parcelas muy pequeñas de tierra y además debían programar de forma 
meticulosa sus faenas en función de las limitaciones propias de cada estación. Aun allí donde abundaba la tierra apta 
para el cultivo, los agricultores mayas sólo podían generar en consecuencia unos exiguos excedentes per cápita. 
No obstante, el escenario maya da la impresión de ser bastante favorable, pero esto presupone condiciones óptimas, 
unas precipitaciones adecuadas, la ausencia de catástrofes imprevisibles y la disponibilidad de tierras aptas para el 
cultivo. de tierras aptas para el cultivo. Por desgracia, estas condiciones distaban mucho de ser la norma general. 
Desde tiempos muy remotos, y al igual que sucede hoy en día, los campesinos mayas se veían afectados por 
sequías periódicas y sus maizales eran arrasados por huracanes, devorados por las langostas o diezmados por las 
enfermedades que afectan a las plantas. Sin duda, estas pérdidas tenían con frecuencia graves consecuencias 
demográficas. Recordemos que no es tanto el nivel de producción registrado en un buen año lo que determina el 
tamaño de una población, sino el registrado durante los peores. Por devastadoras que puedan ser este tipo de 
catástrofes, los mayas supieron sobrevivir bastante bien a ellas, mientras las poblaciones, en términos generales, se 
mantuvieron bajas y las exigencias originadas fuera del sector productivo fueron razonables.  
 
Hablando de exigencias, una de las razones para producir excedentes era el que como no todos los años son 
buenos, era preciso acumular provisiones para casos de emergencia, pero en las húmedas tierras de los trópicos 
resultaba difícil conservar alimentos básicos como el maíz y los frijoles durante más de un año. Otra razón era 
disponer de mercancía con la que comerciar y, por encima de este incentivo, se hallaban las exigencias de la 
economía política, las familias de agricultores pagaban impuestos o tributos a los soberanos y grandes señores. Toda 
esta producción excedentaria, como afirmó Gordon Childe, es lo que funda la complejidad social, política y 
económica de las civilizaciones antiguas. Cuanto mayor era el excedente per cápita aportado por el productor, mayor 
era el potencial existente para el desarrollo de aquella complejidad. La debilidad a largo plazo que presentaba el 
sistema maya de relaciones humanas-agrarias estribaba en que el crecimiento demográfico se realizó en 
ausencia de un cambio tecnológico significativo. Los mayas, a fines del siglo VIII, contaban con una población 
más numerosa que en cualquier otra época anterior. A medida que las poblaciones crecían y la tierra fértil se hacía 
cada vez más escasa, en toda la región de las tierras bajas mayas los agricultores se vieron obligados a aumentar la 
producción de alimentos en sus frágiles suelos tropicales, una intensificación agrícola. 
Una solución fue la extensión de los cultivos a las tierras de menor calidad que con anterioridad se descartaban. Más 
preferible hubiera sido la sustitución del  maíz por el cultivo de tubérculos como la mandioca o el boniato, que 
producen mayores rendimientos por unidad de tierra trabajada y requieren menor presencia de nutrientes en los 
suelos. Lamentablemente, los mayas tenían una dieta muy dependiente del maíz.  
Otra alternativa consistia en sustituir la tierra por trabajo y capital. La opción de intensificación más sencilla 
comportaba cultivar más a menudo los campos, y luego pasar al cultivo permanente. Esto exigía una mayor 
aportación de trabajo humano y ,en general, se obtenían rendimientos decrecientes.  
Una última alternativa de intensificación supone la construcción efectiva de nuevas tierras de cultivo, en especial de 
campos drenados, que son en esencia islas artificiales construidas en parajes húmedos adecuados. Durante las 
décadas de 1970 y 1980 se descubrieron sistemas de campos drenados en márgenes de ríos en varias partes de 
las tierras bajas mayas. Esto condujo al convencimiento de que, sumadas a las laderas de las montañas con sus 
extensas terrazas de bancales, eran los graneros de una economía agraria estable caracterizada por una enorme 
productividad. Hoy en día, sabemos que las consecuencias de toda esta ingeniería agrícola eran menos 
prometedoras. Los bancales presentan distribuciones muy irregulares y su número es reducido, de modo que su 
utilización apenas debió de comportar una gran diferencia. Además, la antigüedad de estas terrazas y campos 
drenados, a veces se remontaba al periodo preclásico, es decir, habían sido construidos y abandonados mucho 
antes de que hubiera densas poblaciones y fueran sepultados por los procesos de erosión. Su importancia general 
para la economía del período clásico tardío aún es una incógnita.  

40 



 
Buena parte de lo que vemos en las tierras bajas mayas es una prueba convincente de que una solución a corto plazo 
no llegó a resolver los problemas que se planteaban a largo plazo. Bajo la presión de una población demasiado 
numerosa, los agricultores mayas se vieron cada vez más afectados por una producción escasa de alimentos, 
lo cual hizo que las cargas de trabajo fueran más onerosas y el nivel de vida decreciera a medida que se 
aceleraba el deterioro del entorno. Además, conforme los recursos agrarios se fueron haciendo más escasos, 
también comenzaron a disminuir materias esenciales como la madera, la paja y las fuentes de alimentos que aportaba 
la fauna terrestre. En estas condiciones, el sistema maya del período clásico tardío, tanto a una escala local como 
regional, pasó a ser cada vez más vulnerable a perturbaciones incluso de magnitud limitada que en épocas 
anteriores no hubieran llegado a ser tan perjudiciales. 
 
Sabiendo esto ¿que ocurría con las élites? Supongamos que los costes indirectos necesarios para sustentar al 
sector elite consumidor de la sociedad aumentara porque la proporción que representaban los nobles y los 
señores había crecido. Una solución posible consistiría simplemente en extraer mayor cantidad de alimentos de 
cada una de las familias dedicadas a la agricultura. Pero el agricultor maya no podía adaptarse fácilmente a estas 
nuevas exigencias recurriendo al cultivo de extensiones cada vez mayores de tierra (aun en el caso de que 
hubiera estado en su mano hacerlo) debido a las limitaciones que en trabajo y en tiempo recaían sobre sus espaldas. 
Otra solución consistiría en extraer la misma pequeña cantidad de excedentes entre un número mayor de 
habitantes. Atraer a nuevos agricultores a una comunidad política sólo sería operativo de haber abundante tierra 
susceptible de ser cultivada. Por lo que habría que hacerse con un territorio más extenso, así como de los 
agricultoresue lo habitaban, ya sea a través de la guerra o por otros medios, pero la realidad es que existe un 
problema en cuanto al transporte entre tierras demasiado alejadas. Este problema se refiere a que para ser 
rentable, el transporte debía de producirse entre distancias de unos o dos días, de lo contrario se consumiría más 
energía que la que aportarían los alimentos transportados. Además existía el problema de mantener estables estas 
nuevas partes periféricas del reino. 
Aún dejando de lado las limitaciones que afectan a los medios de transporte, el comercio tampoco resultaría una 
opción viable. El comercio de alimentos básicos presupone la existencia de diferenciales de producción, agricultores 
de ciertas zonas debían producir más de lo que ellos o sus élites requerían. Esto era improbable, ya que la situación 
de los mayas era común entre la región. Además del hecho que no podría haber intercambio si todos producían lo 
mismo. 
Por último, los agricultores de este reino, sin duda, serían más pobres entonces que en épocas anteriores, tanto por el 
hecho de que su número era ya mayor en relación a la tierra fértil, como porque la tierra misma se había deteriorado. 
En esta coyuntura, una de las cosas que cabría hacer sería intervenir con mano fuerte en la gestión agrícola 
centralizada ordenando, por ejemplo, que se construyeran bancales en terrazas, que se pusieran en marcha 
extensos sistemas para avenar los campos o bien que se expandiera o al menos se estabilizara la productividad 
agrícola. De hecho no tenemos constancia de que los soberanos mayas ni sus funcionarios llegaran a 
intervenir de este modo, es posible que no formara parte de su estilo de gobierno. Si bien la retórica de la realeza 
maya celebraba la figura de los soberanos como grandes administradores de su pueblo, los esfuerzos que realizaron 
nunca llegaron a abarcar la gestión directa.de la producción agrícola de alimentos básicos. La regulación por medio 
de los rituales de las fuerzas sobrenaturales que garantizaba la prosperidad agrícola era probablemente más 
acorde con el estilo de gobierno maya, aunque carecía de efectos pragmáticos. La ideología habría interferido en la 
gestión competente de los recursos básicos.  
 
Guerra y rivalidad 
Desde épocas muy tempranas, todos estos problemas se vieron exacerbados por la guerra y rivalidad, que se 
desarrollaban en un paisaje político minúsculo. Por rivalidad se entiende que dos o más organismos solicitan de 
forma activa los mismos recursos limitados. Los mayas fueron pueblos en extremo guerreros desde épocas muy 
tempranas hasta el momento de la conquista española, con un crescendo de violencia entre las comunidades 
políticas en el período clásico tardío, antesala inmediata del colapso. Se le dice sistema maya a las relaciones que se 
dieron entre los centros, reinos y las dinastías mayas, en el periodo clásico en general y el elemento más llamativo de 
este sistema era la guerra. Una de las dimensiones fascinantes del conflicto, que sobresale en el registro epigráfico es 
su aparente carácter irresoluble. Son muy pocos los casos en que una comunidad política o dinastía era vencida de 

41 



una forma tan decisiva que no llegara a recuperarse con el tiempo. En consecuencia, las guerras se libraban entre 
enemigos tradicionales durante décadas o aún siglos. Los ciclos resultantes de conflicto irresuelto y antagonismo 
histórico se aceleraron a fines del siglo VIII, en una época en la cual el paisaje político se hallaba más fragmentado 
que en cualquier período anterior.  
¿Por qué los mayas se entregaron a la práctica de la guerra? Las inscripciones no nos informan, por desgracia, de 
forma directa acerca de cuáles fueron las razones que así lo determinaron. Sin duda, la mayoría de textos tienen 
claros trasfondos ceremoniales y hacen hincapié en los motivos de índole ritual sobre los de naturaleza más 
material. Sólo cuando disponemos de otro tipo de informaciones arqueológicas se discierne cuáles fueron los efectos 
a más amplia escala de la guerra y cada vez queda más claro que, con independencia de cuáles fueran sus 
propensiones rituales o ideológicas, los soberanos mayas del período clásico así como otros miembros de la elite 
sacaban también partido político y económico de la guerra, al menos a corto plazo. La guerra maya, dicho de otro 
modo, era en gran medida una extensión de la economía y la política, al igual que lo fué en todo el resto del 
mundo. Entre sus objetivos se incluían la obtención de tributos, la conquista de territorios, la consecución de ventajas 
estratégicas, la posesión de títulos y cargos, así como hacer que se realzara el prestigio de los dirigentes.  
 
En el período clásico tardío, y de forma especial en el siglo V, las tierras bajas mayas meridionales se hallaban 
repletas de reinos de diferentes escalas. Cada uno de ellos tenía su propia dinastía local con mitos de origen 
específicos y una antigüedad histórica medida, sus propias redes de estrechas relaciones de parentesco y su propia 
reputación. Esto generaría las condiciones para la intensa guerra de rivalidad marcada por la obtención de 
prestigio social entre los soberanos y las élites, tanto entre las distintas comunidades políticas como en el 
interior de una misma. La guerra en este entorno se fue relacionando de una forma cada vez más íntima con la 
ideología de la realeza. Dado el «estilo» retórico que tenía la forma de gobierno maya en el período clásico, centrada 
de una forma tan intensa en la capacidad personal del soberano para sofocar y suprimir la discordia y el caos, no 
resulta difícil hacerse una idea del capital ideológico que confería el hecho de alzarse con la victoria en una 
guerra, la destrucción de los enemigos que serían la encarnación en persona del desorden.  
La población estaba motivada a seguir a los dirigentes a la guerra por tierras u otros botines, y así se iban creando 
nuevas facciones de poder y fortaleciendo la institución de la realeza. Esto acabó exacerbando gravemente las 
tensiones agrarias con las que se enfrentaba el pueblo llano maya. La guerra estimuló la fuerte concentración de 
poblaciones leales en las inmediaciones de los principales centros de la realeza, los cuales a su vez aceleraron la 
intensificación agrícola local y el deterioro de las tierras.  
 
En cuanto a la competición entre familias humildes de agricultores, pese el creciente número de habitantes, las 
familias habían de conservar y transmitir los derechos que les daban acceso a sus tan esenciales campos, así como a 
otros recursos necesarios, fue preciso encontrar nuevas tierras para el excedente de población. Pero, al mismo 
tiempo, las familias se vieron obligadas también a idear nuevas estrategias productivas conforme se fue haciendo 
evidente que sus campos rendían cada vez menos. Las envidias y las rivalidades fueron arraigando con mayor 
intensidad entre los agricultores en terrenos agrícolas cada vez más diferenciados. Tal vez las elites intentaron 
inmiscuirse en la distribución de los agricultores en el territorio, en zanjar las disputas existentes o en redistribuir los 
alimentos que estaban en manos de los que más tenían en favor de los que carecían de ellos. De ser así, a decir 
verdad, no lo hicieron muy bien y es obvio que no llegaron a solucionar los problemas que suponían los déficits 
agrícolas locales y el deterioro medioambiental.  
 
Conforme el estado de cosas fue empeorando, puede que algunos de los soberanos más fuertes recurrieran a 
las conquistas de nuevos territorios para hacerse con el control de los recursos básicos. El movimiento de 
grandes cantidades de alimentos básicos cubriendo grandes distancias en Mesoamérica era muy ineficiente, pero en 
condiciones de grave privación o absoluta hambruna, el valor de los alimentos se eleva casi hasta el infinito. Puede 
que soberanos desesperados exigieran el envío de alimentos desde las comunidades subordinadas más 
alejadas en lugar de los tributos simbólicos que venían siendo exigidos en tiempos anteriores. Esto no fue 
efectivo a largo plazo y acabaron por sumir en la desesperación a los agricultores de tierras lejanas a quienes les 
expropiaban cosechas. 
 

42 



Una prolongada hambruna también asoló el valle de México a mediados del siglo XV, pero los Aztecas consiguieron 
recuperarse, en parte mediante los vastos proyectos hidráulicos que fueron impulsados por la administración del 
Estado y que crearon miles de hectáreas de chinampas productivas. Entre los mayas no hubo soberanos capaces 
(si es que lo intentaron) de idear similares medidas paliativas.  
 
La caída de los reinos y de la realeza 
Los arqueólogos convienen de forma unánime en que la desintegración de la sociedad clásica en los siglos VIII y 
IX se debió a la quiebra de una bétera tradición de realeza así como de la ideología en que se sustentaba. 
Desde el punto de vista de los mayas, que se llegara a escapar de las catástrofes (el desorden) dependía en 
forma muy importante del poderoso ritual de sus dirigentes y de las relaciones que mantenían tanto con las 
divinidades como con los antepasados.  
Los primeros soberanos mayas del período preclásico unieron sus identidades regias con prácticas 
chamánicas mucho más remotas en el tiempo y con antiguas suposiciones acerca de la naturaleza del mundo. 
Al igual que hicieron los aztecas, los mayas creían que si se dispensaba una atención adecuada a los grandes dioses 
creadores y antepasados, se aseguraba el bienestar humano. La incipiente ideología de la realeza hizo hincapié 
en la responsabilidad que el soberano tenía en la sustentación del equilibrio, el orden y la prosperidad en 
todos aquellos aspectos de la vida que afectaban a su pueblo, y, de forma más destacada, a la producción de 
alimentos. Además de otras funciones asociadas con el mando, los soberanos se adueñaron de una eficacia ritual 
que, con toda probabilidad, debía ser mucho más compartida por los miembros de las comunidades mayas más 
sencillas en períodos anteriores. Con la diseminación de los elementos de la Gran Tradición de la realeza maya del 
período clásico. Hacia los siglos VI y VI, la institución de la realeza había alcanzado un punto razonable de madurez 
en cuanto a sus rasgos organizativos e ideológicos.  
La mayoría de la población vivió bastante bien y tenía motivos para aceptar o, si no, al menos tolerar la autoridad y 
las pretensiones de sus soberanos. En tiempos turbulentos, la población no se preguntaba por «cuál» era el 
problema, sino por «quién» lo era, en gran medida como sucediera también en China durante la época antigua. 
Relacionaban de forma similar el caos, la quiebra política y la fatiga cultural con soberanos débiles, 
depravados o malogrados y con la falta de dirigentes eficaces. 
 
Los soberanos, pará resumir, eran personalmente culpables de las desgracias y, lo cierto es que, en el período 
clásico tardío, las hubo para todos los gustos. Las guerras eran más frecuentes y destructivas de lo que habían sido 
en cualquier época anterior, y el paisaje político presentaba una complejidad y una fragmentación enormes. De forma 
paulatina, diversos reinos se vieron cada vez más debilitados por el deterioro que afectaba a sus territorios agrícolas, 
así como por el creciente empobrecimiento de sus agricultores. Las pruebas halladas en Copán, muestran que 
conforme la agitación y la competición internas se hicieron más acusadas, las casas más poderosas de la élite 
fueron capaces de conservar cierto dominio sobre sus parientes o clientes porque su autoridad, por debilitada que 
estuviera, pasó a tener una importancia más crítica entonces que en épocas anteriores. En aquella época, 
además, las elites, desde hacía mucho tiempo no emparentadas ya con la realeza, habían cedido a los 
soberanos la mayoría de las responsabilidades rituales de mantenimiento del orden, que antaño quizá habían 
detentado sus antepasados.  
En el pasado, la institución de la realeza siempre había sabido capear los defectos y los fracasos ocasionales de 
soberanos individuales o de dinastías concretas, pero finalmente la institución en sí misma fue rechazada. Las 
condiciones que habían regido en el período dominado por la realeza cambiaron, y el vacío político e ideológico 
resultante no pudo ser ya llenado por aquellos nobles que se aferraron al poder por un tiempo, sólo para 
acabar finalmente perdiendo sus propios privilegios.  
 
La realeza persistió mucho más en las tierras bajas mayas septentrionales, aunque lo hizo adoptando unas 
formas muy diferentes a las propias del antiguo modelo del período clásico: son muy pocos los monumentos del 
período posclásico que presentaron a la figura del soberano a la usanza antigua y, además, desapareció la 
tradición de retratar a los reyes, los nobles y las escenas de la corte en vasos y vasijas policromos. Y lo que quizás 
sea más importante, el calendario de la Cuenta Larga, que durante siglos había relacionado el orden y la estabilidad 
cósmicas y la realeza divina pronto cayó en desuso.  
 

43 



La sobrepoblación, la guerra, la rivalidad y el declive ideológico constituyen los principales factores para dar 
cuenta de la reina y destrucción en el período clásico maya. 
 

UNIDAD SEIS: Período Posclásico 

Daniel Villar – El Posclásico Temprano y Medio 

En general, se ha considerado que el Posclásico mesoamericano se inicia convencionalmente en los tiempos 
posteriores al abandono y parcial destrucción de Teotihuacan y concluye en 1519, con la invasión europea.  

No obstante, en los últimos tiempos se ha ido imponiendo una idea de distinguir una etapa transicional que se solapa 
entre el Clásico tardío y Posclásico propiamente dicho, abarca aproximadamente el paso 750-950 d. n. e. y se 
denomina Epiclásico. La propuesta fue realizada por Wigberto Jiménez Moreno en 1966, con el propósito de 
destacar la importancia del momento socio-políticamente inestable que siguió a la caída de Teotihuacán, 
singularizado por los enfrentamientos de los estados sucesores que culminará, a su vez, con el surgimiento de Tula 
como altépetl dominante durante el Posclásico temprano. 

A medida que nos internamos en el siglo X de nuestra era vamos ingresando paulatinamente en la etapa posclásica 
que se divide en tres segmentos sucesivos:  

1) Posclásico Temprano: surgimiento y apogeo de la ciudad de Tula (950-1150);  

2) Posclásico Medio: caída de Tula y época posterior caracterizada por movimientos de población 
mesoamericana e instalación de grupos étnicos provenientes de territorios ubicados al Norte de Mesoamérica 
(las comarcas que más tarde se denominarán la Chichimeca) en las tierras del Valle de México (1150-1350); y 

3) Posclásico tardío: fundación de Tenochtitlán, surgimiento de la Triple Alianza y posterior hegemonía de los 
mexica colocados a la cabeza del imperio (1350-1519). 

 
 

1.​ Posclásico Temprano: surgimiento y apogeo de la ciudad de Tula (950-1150 d. n. e.) 
Durante este período, el centro de gravedad política y cultural de Mesoamérica se trasladó a la ciudad de Tula (o 
Tollan), ubicada en el norte de la Cuenca de México. La influencia de Tula se extendió por vastas regiones, pero su 
existencia es dual: una Tula histórica, descubierta por la arqueología, y una Tula mítica (Tollan Teotlalpan), una ciudad 
idealizada y prestigiosa cuyo recuerdo perduró hasta la época colonial, modelada en buena medida sobre la imagen 
de la anterior Teotihuacán. 

Fundación y Base Económica:​
Tula se fundó en una región no particularmente fértil. Su economía se basó en una combinación de: 

●​ Agricultura de riego: Crucial en una zona árida, aprovechando las aguas del río Tula. 
●​ Caza: De animales silvestres de las zonas altas para complementar las proteínas. 
●​ Cultivos: Maíz, frijol, amaranto, maguey (para producir pulque) y algodón en áreas aptas. 
●​ Explotación de recursos locales: Abundancia de juncos y piedra caliza para la construcción y estuco, y 

yacimientos de obsidiana para herramientas y artefactos rituales. 

Composición Étnica y el Problema de Chichén Itzá:​
Tula no fue étnicamente homogénea. Su población integró a: 

1.​ Nativos del valle de México (incluyendo descendientes de teotihuacanos). 
2.​ Un componente chichimeca (grupos del norte/noroeste). 
3.​ Un componente nonoalca (proveniente de la costa del Golfo en Tabasco). 

44 



Esta complejidad étnica se vincula con el enigma de Chichén Itzá en Yucatán, una "ciudad gemela" de Tula. Las 
hipótesis sobre su relación incluyen: a) fundadores comunes de Nonoalco, b) fundadores itzaes de Yucatán que 
también fundaron Tula, o c) presencia tolteca entre los fundadores de Chichén Itzá. No existe una respuesta definitiva. 

Apogeo e Influencia:​
Tula alcanzó su apogeo alrededor del año 1000 d.N.E., unificando bajo su dominio el valle de México y zonas 
aledañas (Morelos, Tulancingo), aunque no controló la costa del Golfo ni el valle de Puebla. Su verdadero poder se 
ejerció a través de una vasta red de intercambio que superó a la de Teotihuacán, llegando hasta Costa Rica y el 
suroeste de los actuales Estados Unidos. Culturalmente, el concepto "tolteca" se convirtió en sinónimo de 
civilización y refinamiento, mientras que "chichimeca" pasó a denotar lo salvaje y lo no civilizado. 

Colapso y Consecuencias:​
Hacia 1150 d.N.E., Tula fue abandonada. Este colapso provocó una reacción en cadena: los asentamientos toltecas 
en la frontera norte, destinados a contener las migraciones, fueron abandonados, lo que permitió un incremento 
visible en el ingreso de nuevos grupos chichimecas desde el norte hacia la Cuenca de México, marcando el inicio de 
una fase de reordenamiento social y político. 

2. El Posclásico Medio (1200-1428 d.N.E.): La Reorganización en Ciudades-Estado y el Surgimiento de los 
Mexica 

Tras la caída de Tula, el panorama político se fragmentó en numerosas ciudades-estado o altepeme (sing. 
altepetl). Estas eran formaciones políticas pequeñas, autónomas, que controlaban un territorio agrícola rara vez 
superior a los 100 km². 

Características de los Altepeme: 

●​ Composición multiétnica: Se formaron por la alianza o absorción entre grupos recién llegados (chichimecas, 
nahuas) y poblaciones locales. 

●​ Diversidad lingüística: Aunque predominaba el náhuatl, había altepeme otomíes, como Colhuacan, que se 
consideraban los sucesores genuinos de los toltecas y gozaban de gran prestigio. 

●​ Fundaciones clave: Los chichimecas de Xolotl fundaron la élite de Texcoco; los tepanecas se establecieron en 
Azcapotzalco; y otros fundaron Tlaxcala. A fines del 1200, existían unos 50 altepeme en la Cuenca. 

Desarrollos Económicos y Sociales: 

●​ Intensificación agrícola: Se expandieron las obras de riego, las chinampas y la andenería. Los mexica innovaron 
al crear diques para separar el agua dulce de la salada en el lago. 

●​ Interdependencia económica: La limitada extensión de cada altepetl imposibilitaba el autoabastecimiento, lo que 
fomentó el comercio y la importancia de los tianguis (mercados), que asombrarían a los españoles. 

●​ Estratificación social: Surgió una nobleza hereditaria, los pipiltin, que gobernaban cada altepetl. El gobernante 
supremo era el tlatoani ("el que habla"). Para legitimarse, los pipiltin a menudo afirmaban tener ascendencia 
tolteca. 

El Ascenso de los Mexica:​
Los mexica (o aztecas) fueron uno de los últimos grupos nahuas en llegar a la Cuenca. Según su mito, migraron 
desde un lugar norteño llamado Aztlán, guiados por su dios Huitzilopochtli. Después de un largo peregrinar y 
periodos de subordinación a Colhuacan y luego a Azcapotzalco, fundaron Tenochtitlan alrededor de 1325 
d.N.E. en una isla del lago de Texcoco, en el lugar donde vieron un águila posada sobre un nopal, cumpliendo una 
profecía divina. 

Hacia la Hegemonía: La Triple Alianza​
A principios del siglo XV, los mexica, bajo una sucesión de tlatoanis aún subordinados a Azcapotzalco, fueron 
ganando importancia. Una crisis sucesoria en Azcapotzalco les brindó la oportunidad de rebelarse de los 
tepanecas. Alrededor de 1428, formaron la Triple Alianza con Texcoco (gobernada por Nezahualcóyotl) y Tlacopan, 

45 



derrotando a los tepanecas de Azcapotzalco. Este evento marcó el final del Posclásico Medio y el inicio del 
Posclásico Tardío, sentando las bases para el establecimiento del imperio náhuatl o mexica, que dominaría 
Mesoamérica hasta la llegada de los españoles. 

Daniel Villar – El Posclásico en las tierras mayas 

Introducción: el Posclásico en tierras mayas ha sido tradicionalmente dividido en dos segmentos: 1) el Posclásico 
Temprano (900-1200 d. n. e.) y 2) Posclásico Tardío (1200-1517 d. n. e.). La primera de ambas estuvo caracterizada 
por el predominio de Chichén Itzá, y la restante, por el predominio de Mayapán, a continuación del cual sobrevino 
un estado generalizado de fragmentación inmediatamente previo a la invasión europea. 

El Preclásico maya será mejor comprendido teniendo en consideración los acontecimientos y procesos que 
ocurrieron con posterioridad a la declinación de los grandes centros mayas del Clásico y el ingreso a la región 
centro-septentrional de los grupos putunes proviniendo de la Costa del Golfo. Entre ellos cobraron importancia 
los Itzaes que controlaron vastos circuitos de intercambio costeros, utilizando canoas para el transporte de personas 
y bienes. 

Cuatro rasgos principales habrán de ser significativos: (a) El militarismo característico del Posclásico en su conjunto, 
(b) la perceptible presencia de rasgos típicos de la cuenca de México, denominado, quizá inadecuadamente, 
“mexicanización” de las tierras mayas, y que se habría estado alentada por los Itzaes y sus aliados, (c) una 
acentuada secularización político-administrativa, y (d) el surgimiento de una nueva pauta urbana que se 
distancia de la vigente en los centros mayas del Preclásico y Clásico. 

Predominio de Chichén Itzá 
La penetración de los itzaes en el norte de Yucatán tuvo una cabeza de playa crucial en el puerto de Isla Cerritos, un 
nodo vital en las redes de comercio a larga distancia. Desde allí, se cree que fundaron Chichén Itzá alrededor 
del 850 d.C. Su ascenso estuvo acompañado por la declinación generalizada de los centros clásicos anteriores. 
La instalación de los itzaes provocó, desde luego, disconformidad y posiblemente hasta la resistencia concreta, al 
menos en algunos casos puntuales, de los “antiguos señores de la tierra”. Pero, en poco tiempo, la predisposición 
guerrera de los itzaes y sus habilidades comerciales se impusieron, y en poco tiempo Chichén Itzá ocupó un 
lugar preeminente.  
La innovación fundamental que explica el éxito itzá fue su sistema de gobierno. A diferencia del modelo unipersonal 
de los "divinos señores" del Clásico, Chichén Itzá fue gobernada por un consejo de élite cuyos miembros, 
denominados yitah (hermanos), tomaban las decisiones de manera colectiva. Este sistema "hermanado" 
garantizaba la continuidad institucional y es probable que integrara a las élites locales de los territorios 
conquistados para asegurar su lealtad. Este tipo de administración estaba acentuadamente secularizada. 
Las funciones rituales, por su parte, estaban separadas y en manos de un sumo sacerdote llamado kukulcán. Esta 
colegiatura del poder, si bien fue una fortaleza política, tuvo como consecuencia paradójica la desaparición de las 
referencias a gobernantes individuales en los registros, opacando nuestra visión histórica de este período en 
comparación con la detallada epigrafía dinástica del Clásico. 
La hegemonía de Chichén Itzá concluyó hacia 1221 d.C., aparentemente tras una guerra de competencia 
desencadenada por el rapto de la esposa de un señor itzá, por parte de un señor de Izamal, un centro próximo. 
 
Predominio de Mayapán 
Mayapán, ubicada a unos cien kilómetros al oeste de Chichen Itzá y gobernada también por un consejo llamado 
multepal “gobernar juntos”, aprovechó estos conflictos para lanzarse a la conquista de la sede itzá, logrando 
tomarla, saqueándola e incendiándola, lo que provocó su abandono.  
Mayapán presentaba un patrón urbano radicalmente diferente, caracterizado por un trazado más compacto y, 
significativamente, por una sólida muralla perimetral, un elemento defensivo poco común en el área maya que 
refleja el clima militarizado de la época y muestra una clara influencia de las prácticas del Altiplano Central. El 
predominio de Mayapán se basó en una alianza o Liga que integraba a linajes principales, como los Cocomes y 
los Xiues. 

46 



Sin embargo, este sistema colapsó alrededor de 1450 d.C. cuando un grave disenso interno enfrentó a estos 
dos linajes principales. En el marco de esta contienda, la mayoría de los señores Cocomes fueron asesinados y 
Mayapán fue saqueada, incendiada y finalmente abandonada.  
Los casi setenta años que siguieron constituyeron una época de fragmentación política extrema en el norte y 
centro de Yucatán, donde surgieron numerosos centros competidores que se sucedieron en breves períodos de 
preeminencia. Esta inestabilidad se vio agravada por una serie de catastróficas calamidades naturales y, 
crucialmente, por la llegada de una devastadora epidemia—posiblemente de viruela mayor—en la segunda 
década del siglo XVI. Esta peste, que pudo haber arribado desde las Antillas antes que los propios españoles, 
diezmó a la población maya, dejando a la región en un estado de profunda vulnerabilidad en vísperas de la invasión 
europea. 

Raúl Mandrini – El origen de los aztecas 
Un camino para abordar el problema de los orígenes aztecas es analizar cómo ellos mismos relataban su historia. 
Afortunadamente, existe una abundante documentación que demuestra una clara conciencia histórica entre los 
pueblos nahuas, con formas especializadas de conservar y transmitir la memoria del pasado, como lo 
atestiguan crónicas de autores como Fernando de Alva Ixtlilxóchitl, Fernando Alvarado Tezozómoc, Motolinía, 
Sahagún y Acosta. 
Sin embargo, la autenticidad de esta tradición histórica enfrenta un obstáculo fundamental: un episodio crucial 
ocurrido durante el reinado de Itzcóatl (quien ascendió al poder en 1427 y fue el arquitecto de la Triple Alianza y el 
imperio emergente). Según las fuentes, Itzcóatl y sus consejeros, notablemente Tlacaélel, tomaron la decisión 
consciente de quemar los antiguos códices y pinturas históricas.  

La justificación, registrada por Sahagún, era que no convenía que el pueblo común conociera esas historias, ya 
que contenían "mentiras" y porque muchos en ellas habían sido tenidos por dioses. Este acto no fue una pérdida 
accidental, sino una destrucción deliberada del pasado preimperial, seguida de una recreación de la historia 
para ajustarla a las nuevas necesidades del estado azteca en expansión. Itzcóatl y Tlacaélel estaban forjando 
una nueva cosmovisión "místico-guerrera" que justificara la guerra y la dominación, y la historia tenía que ser 
reformulada para servir a esta ideología. 

Por lo tanto, el problema central no es la falta de una tradición histórica, sino determinar el valor y la 
intencionalidad de la tradición que se conservó. Los relatos que poseemos fueron compilados después de esta 
"quema de archivos" y están, en gran medida, filtrados por el prisma del estado imperial. La pregunta clave es si 
estos relatos buscan reconstruir el pasado "en sí mismo" o si, por el contrario, lo reconstruyen como una 
proyección del presente que necesita justificarse. El texto argumenta firmemente por esta segunda opción. El 
pasado azteca que conocemos es un "pasado interpretado", donde los núcleos originales de información fueron 
reelaborados e impregnados de elementos míticos, religiosos y filosóficos para servir a un propósito 
ideológico. 

Frente a interpretaciones que buscan un núcleo histórico puro o, en el extremo opuesto, que ven la tradición como 
puramente simbólica, el abordaje de León-Portilla y Christian Duverger propone un tercer camino: una lectura 
ideológica de la tradición. Más allá de la historicidad de un evento específico (como la migración desde Aztlán), lo 
crucial es entender que estos relatos fueron moldeados en un momento histórico concreto (el siglo XV) con una 
intencionalidad clara. Al analizarlos, no aprendemos tanto sobre los orígenes reales de los mexica, sino sobre la 
mentalidad y los problemas del imperio en su fase de formación. 

Esta nueva ideología, impulsada por Itzcóatl y Tlacaélel, tenía varios objetivos fundamentales que se reflejan en las 
tradiciones: justificar el lugar de los aztecas como los últimos llegados (de ahí la importancia de la 
ultimogenitura en los relatos); legitimar su derecho a fundar Tenochtitlan (cuya imagen se duplica en el mítico 
Aztlán, creando un ciclo sagrado); vincularse con el prestigio de civilizaciones anteriores como los toltecas, al 
mismo tiempo que afirmaban su identidad chichimeca y la singularidad de su dios tribal, Huitzilopochtli; y, 
sobre todo, justificar la guerra y el sacrificio humano como un destino divino y una necesidad cósmica, tema 
central en el mito del nacimiento de Huitzilopochtli y la muerte de su hermana Coyolxauhqui. En conclusión, la 
tradición sobre los orígenes aztecas debe leerse como un complejo instrumento político-ideológico, diseñado para 
cimentar la identidad y el poder del incipiente imperio mexica. 

47 



Selección de textos:  

Fernando de Alva Ixtilixochitl 
Ixtlilxóchitl, un historiador mestizo descendiente de la realeza de Texcoco, explica que, para evitar las versiones 
contradictorias de autores europeos, él se basó directamente en las fuentes indígenas: las pinturas, los 
caracteres glíficos y los cantos con los que se registraban los hechos en el momento mismo en que ocurrían. Afirma 
que estos sistemas eran administrados por "autores muy graves", es decir, una clase especializada de escribas y 
sabios que incluía a los propios reyes y a la gente más ilustre. Este cuerpo de especialistas se organizaba de manera 
metódica, con distintos grupos a cargo de funciones específicas: los anales que registraban eventos con precisión 
cronológica; los genealogistas que trazaban los linajes de la nobleza; los topógrafos que cartografiaban límites y 
tierras; los expertos en leyes y ritos; los sacerdotes que documentaban la doctrina religiosa y los calendarios; y 
finalmente, los filósofos y sabios que pintaban todas las ciencias y enseñaban de memoria los cantos que 
encapsulaban su conocimiento histórico y científico. Ixtlilxóchitl lamenta amargamente que este vasto y ordenado 
archivo del conocimiento, que tenía su metrópoli en Texcoco, se perdiera casi por completo, no solo por la 
caída de los reyes, sino por haber sido quemado "inadvertida e inconsideradamente" por orden de los 
primeros religiosos, un daño que considera de los mayores sufragados por la Nueva España. 
 
Códice Ramírez: relación del origen de los indios – Fundación de México-Tenochtitlán 
El Códice Ramírez narra el momento culminante de la fundación de México-Tenochtitlán, presentado como el 
cumplimiento de una profecía divina. Guiados por su dios Huitzilopochtli, los mexicas, acosados y sin tierra, 
encontraron en el lago el signo prometido: un águila posada sobre un nopal, que brotaba de una piedra y se erguía 
junto a una "sabina blanca" y un "ojo de agua hermosísimo". Este hallazgo de "cosas maravillosas" en un paisaje 
lacustre no era solo la ubicación de una ciudad, sino la materialización de un destino divino, legitimando su 
derecho a establecerse en ese lugar preciso. 
 
Fray Diego Durán – La misión de Moctezuma a Aztlán 
La narración de Fray Diego Durán profundiza en la relación compleja y nostálgica con el origen. Relata cómo el 
poderoso Moctezuma Ilhuicamina, en la cúspide de su gloria imperial, sintió el deseo de conocer el lugar de 
origen de sus antepasados, las Siete Cuevas. Su consejero Tlacaélel le advierte que esta búsqueda no es para 
guerreros, sino para "brujos o encantadores y hechiceros", pues el lugar mítico de Aztlán (que significa "Blancura") se 
había vuelto inaccesible, cubierto de jarales espinosos y breñales. El historiador real, Cuauhcoatl, describe entonces 
Aztlán no como una tierra árida, sino como un paraíso primordial: una isla con un cerro llamado Colhuacan ("cerro 
tuerto"), lleno de cuevas, donde sus antepasados, entonces llamados aztecas o mexítin, vivían en un estado de 
plenitud y eterna juventud. Gozaban de una laguna abundante en aves y peces, de arboledas frescas y cultivaban en 
camellones sobre el agua. Sin embargo, tras la partida, este edén se transformó para ellos en un territorio hostil de 
espinas y bestias ponzoñosas. La expedición de sesenta hechiceros, que mediante conjuros y transformaciones 
en bestias logran llegar a Aztlán, confirma esta descripción idílica y regresa con presentes de esa tierra de 
perpetua fertilidad. Este relato no es una crónica histórica, sino una poderosa alegoría que justifica el poder 
mexica: mientras que el pueblo común no puede regresar al paraíso perdido, la elite gobernante, a través de 
su conexión con lo sobrenatural, puede restablecer el contacto con su origen divino, legitimando su autoridad 
al demostrar que son los herederos de un linaje que proviene de un lugar sagrado y privilegiado. 

Serge Gruzinski – La ciudad de México. Una Historia... 
 
En 1520, con sus trescientos mil habitantes, la ciudad mexica era, probablemente, la más grande del mundo. La 
palabra altepetl, que generalmente se traduce como ciudad-estado, significa literalmente “el agua, la montaña”. En 
lugar de oponer la ciudad al campo, los antiguos mexicanos concebían su entorno como una unidad más o 
menos vasta que combinaba lo urbano y lo campestre. La riqueza y hegemonía de la ciudad descansaban 
sobre sus pretensiones cósmicas. El área sagrada de Tenochtitlan concentraba la energía de la tierra y de los cielos 
y el templo mayor era el centro del universo. Allí se realizaban importantes rituales con sacrificios humanos, que no 
eran actos aislados, sino el punto culminante de procesiones, desfiles, danza. Las festividades no se restringían al 
espacio urbano, también hacían en el campo sacrificios al dios de la caza. Otras fiestas organizadas en las ciudades 
vecinas atraían a los habitantes de México-Tenochtitlan. 

48 



Estas ceremonia movilizaban a una parte considerable de los recursos materiales y humanos de la ciudad indígena. A 
través de ellas, los individuos se integraban a sus barrios y a su ciudad pues se les asignaba un papel, aunque fuera 
modesto, en su desarrollo. Ayunaban y se auto sacrificaban (se perforaban y ofrecían su dolor y sangre a las 
deidades). Estas actividades tenían un alcance cósmico: contribuían a la animación del cosmos y retardaban el 
ineludible fin del mundo, tan temido por los indios.  
 
El ritual colectivo mantenía el consenso en torno a los nobles y a la dinastía. Al comprometer a todo el conjunto 
de la población, la actividades ceremonial reforzaba la influencia de los medios dirigentes sobre el pueblo, y al 
mismo tiempo aseguraba la asimilación de una ética compartida por todas las clases de la sociedad mexica. 
La nobleza reunía a los miembros de la dinastía reinante, a los linajes aliados y a una nueve de dependientes nobles: 
los pipiltin (hijos de alguien). La dinastía reinante ocupaba la cima del edificio, y en 1503 el soberano era Moctezuma 
II. El palacio construido por él era de inmensas proporciones y lleno de lujos. Sus servicios empleaban a varios miles 
de personas. Contaba con un jardín botánico y una especie de zoológico con pájaros y animales que probablemente 
eran los dobles de los dioses, y que alimentaban con los torsos de las víctimas sacrificadas.  
Los jóvenes nobles que frecuentaban el palacio se formaban en colegios asociados a los templos. Los sacerdotes los 
iniciaban en las tareas de la guerra, de la administración y del servicio a los dioses. Existían bibliotecas, o su 
equivalente, contiguas a los santuarios donde se guardaban manuscritos pintados sobre hojas de agave y pieles de 
venado. Los mercaderes, pochtecas, garantizaban el comercio de larga distancia y contaban con gran poder y 
riqueza.  
 
La ciudad también tenía algo de milagro económico y social particularmente. Debía superar numerosas 
desventajas: ni algodón, ni recursos valiosos como plumas, oro o piedras preciosas, exposición a inundaciones e 
incomodidades del suelo pantanoso, numerosos vecinos con más tiempo y prestigio que ella. Durante todo el siglo 
XV, México-Tenochtitlán experimentó un crecimiento prácticamente ininterrumpido, al compás del progreso de 
su ejército. Moctezuma I (1440-1468) es quien se lleva el mérito de haber iniciado los trabajos de ampliación del 
Templo Mayor, que eran la traducción urbana de la extensión del imperio. Esta no hubiera podido desarrollarse sin 
la independencia que había conquistado unos veinte años antes, en 1428, cuando dejó de ser tributaria de la 
ciudad de Azcapotzalco.  
Tollan era el prototipo al que toda ciudad encaminada a la hegemonía aspiraba. Esta era una ciudad mítica que 
cristalizaba el conjunto de la capital tolteca histórica de Tula en el siglo X, y al equivalente indígenea de nuestra 
representación de metrópoli, de civilización y de creación estética. Tenochtitlan quería ser una réplica de Tula. La 
referencia a Tollan está igualmente saturada de implicaciones políticas. El poder supremo, la legitimidad emanaban 
originalmente de Tollan, lo cual explica que los príncipes mexicas conservaran la costumbre de contraer matrimonio 
con las hijas de los señores de Tula. La imágen de Tollan condensaba también el recuerdo de una ciudad más 
antigua e históricamente corroborada: Teotihuacán.  
 
Aprovechando la herencia acumulada por Teotihuacán, Cholula, Tula y otras, México-Tenochtitlán no tuvo que 
inventar todo: le bastó con copiar, arreglar y amplificar. Pero la singularidad que reivindicaba la obligó a forjarse 
un orígen digno de su futuro. Su fundación en 1325, dos siglos antes de la invasión española, se dió al término de 
largas peregrinaciones y de una estancia agitada en el valle de México de los mexicas, quienes siguiendo a su 
dios Huitzilopochtli, eligieron como lugar fundacional aquel pantano donde vieron a un águila devorando una 
serpiente, felizmente parada encima de un cactus tenochtli. Los mexica se establecieron definitivamente en 
medio de la laguna, en un lugar virgen. ¿De dónde venían estos mexicas? Habrían salido de una lejana ciudad, 
situada en el noroeste del País, Aztlán. En ese entonces, y sólo entonces, se llamaban aztecas, término que los 
historiadores han utilizado incorrectamente durante mucho tiempo para referirse a los habitantes de Tenochtitlán. En 
verdad, la ciudad de Aztlán es una creación posterior: los mexicas del siglo XV se inventaron un lugar de orígen 
recortado a partir del modelo de medioambiente que los rodeaba: al igual que Tenochtitlán, Aztlán es una isla 
rodeada de agua, con gran naturaleza acuática, cuyos habitantes utilizan barcas y construyen chinampas. Al 
instalarse en Tenochtitlán, los mexicas regresaban al lugar de orígen, volvían a encontrar la ciudad perdida, 
alcanzaban el punto final que se confundía con el punto de partida. Este mito sirve para explicar la elección de un 
lugar tan inhóspito y legitima la presencia de los recién llegados, pues no usurpaban ni robaban nada a nadie, 
regresaban al punto de partida, en cierto sentido. 

49 



Conrad y Demarest – La expansión imperial azteca 
 
El ascenso, expansión y caída del imperio azteca fueron asombrosamente rápidos. Este proceso ocurrió en las 
ásperas mesetas de México Central, entre la gran “V” de las cordilleras mexicanas. El valle de México presenta una 
red de lagos y lagunas poco profundas, unidas entre sí y circundadas por volcanes en actividad. Los fértiles 
suelos volcánicos de ese valle sustentaron una serie de civilizaciones expansionistas. El último y acaso mayor 
de esos estados expansionistas de México Central fue el que encontraron Cortés y sus seguidores en 1519. El 
imperio controlado por las ciudades aztecas se extendía a través de Mesoamérica, desde los valles de las tierras altas 
de México Central hasta las tierras bajas tropicales de las costas de Guatemala. Pero ese imperio estaba dominado 
por los mexicas, pueblo que entró en el escenario mesoamericano bastante tarde como un pequeño grupo a quien 
sus vecinos desdeñaban como atrasados bárbaros del norte. Las historias mexicas nos dicen que fue sólo a 
mediados del siglo x1v cuando se establecieron en su capital isleña de Tenochtitlan. ¿Cuáles fueron las causas de su 
frenética expansión imperialista hasta las tierras costeras? ¿Cómo un imperio tan vasto, que englobaba millones de 
personas, pudo ser tan frágil e inestable que se desmoronó ante los pocos cientos de hombres de Cortés? 
 
Los éxitos aztecas sólo pueden entenderse desde el punto de vista de la tradición mesoamericana de la que los 
aztecas partieron. La evolución de la cultura mesoamericana no constituyó un proceso continuo y uniforme que 
fuera creciendo gradualmente en complejidad cultural. En su lugar, la imagen que nos desvelan los testimonios 
arqueológicos es la de unos ciclos de desarrollo, expansión y derrumbe. Estos ciclos comenzaron con la 
civilización olmeca en las tierras bajas tropicales de la costa del golfo. Estos construyeron la primera sociedad 
compleja de Centroamérica con muchos de los elementos económicos, sociales y religiosos que reaparecerán en 
civilizaciones sucesivas.  
 
Tras la decadencia de los olmecas, el foco de innovación y evolución cultural en Mesoamérica se desplazó al Valle de 
México. Desde el año 100 d. de C., aproximadamente, hasta el 600, Teotihuacán, el primer centro urbano 
mesoamericano digno de ese nombre, rigió un vasto imperio económico.  
La ecología del Valle de México fue un factor determinante de la importancia de la región y un rasgo fundamental en 
la sucesión de estados expansionistas. Los fértiles suelos y el medio ambiente lacustre del valle proporcionaban 
ilimitados recursos agrícolas, así como diversas fuentes de proteínas animales: la diversidad ecológica de la región 
imponía el intercambio de productos y fomentó por ello la aparición de la economía de mercado y la naturaleza 
expansiva de Teotihuacán. Al igual que en la época azteca, es posible que una rica clase comerciante haya 
controlado los talleres de artesanía local, así como el comercio con regiones alejadas. También la ideología interesa 
vitalmente al pueblo y constituía una fuente de poder para sus dirigentes: el papel de Teotihuacán como centro de 
peregrinación fue fundamental para su ascensión al poder. Bajo la pirámide del sol había una cueva con un 
manantial rasgo que la mayoría de las religiones mesoamericanas consideraban sagrado y que seguro explica el inicio 
de un temprano desarrollo urbano en Teotihuacán. Al igual que entre los aztecas, la religión de estado pudo 
desempeñar un papel fundamental en los aspectos más agresivos de la difusión de la influencia de Teotihuacán. Las 
causas de su derrumbe son un enigma: con anterioridad al 650 d. de C., los trastornos internos habían comenzado 
a debilitar al estado de Teotihuacán y hacia el 750, estaba en rápida decadencia y fueron abandonadas extensas 
zonas de la capital. En ese entonces, unos pueblos seminómadas del norte, los chichimecas, empezaron a 
avanzar durante los siglos siguientes hacia el Valle de México, procedentes de las tierras más áridas del norte y el 
noroeste. Eran agricultores mesoamericanizados pero también bárbaros. A partir del 900 d.c., una amalgama de 
estos pueblos formaron la siguiente hegemonía expansionista de México Central, el imperio tolteca. 
 
Llegados aquí, a esta época postclásica, nuestras principales fuentes de información empiezan a desplazarse de 
la arqueología a la etnohistoria, que presenta toda una serie de problemas. Las leyendas de las historias aztecas 
se remontan a una época en la que un maravilloso pueblo tolteca, grandes eruditos y artesanos, gobernaba México 
en el Postclásico Temprano desde su hermosa capital de Tollan. Pero las excavaciones arqueológicas de esa 
legendaria Tollan, las ruinas de Tula, han revelado un centro ceremonial más bien vulgar, con construcciones y 
esculturas que hubieran avergonzado a los primitivos artesanos de Mesoamérica. La verdad es que muchas de las 
principales crónicas se basan en historias estatales redactadas bajo la dirección de los gobernantes locales, con 
objeto de justificar su sucesión en el poder y de enaltecer la historia de su dinastía y de su ciudad-estado. Además, 

50 



en cada región se utilizan diversos cómputos del tiempo y el “calendario circular” peca de que cada fecha concreta 
aparece cada 52 años. Pero el mayor problema estriba en el carácter esencialmente mítico o alegórico de gran parte 
de la «historia» precolombina. Los pueblos mesoamericanos, a causa de su concepción cíclica del tiempo, al parecer 
proyectaban los acontecimientos hacia el pasado para crear un precedente mítico, en una narración inventada o 
distorsionada de las épocas primitivas. En conclusión, las descripciones aztecas del estado tolteca y de su 
fabulosa capital de Tollan (Tula) confunden la Tollan histórica con el primitivo y más impresionante centro de 
Teotihuacán, así como con un generalizado. concepto mítico de «Tollan», el arquetipo de ciudad sublime. 
 
Estas distorsiones de la historia en el postclásico ponen en relieve uno de los temas fundamentales: la obsesión 
mesoamericana por legitimar su poder a través de una prestigiosa herencia —la élite necesita justificar su 
gobierno mediante vínculos históricos y míticos con el pasado. Esto se reforzó en tiempos del estado tolteca. Por 
ejemplo, con la leyenda del sacerdote y gobernante Topiltzin Quetzalcoatl. Esta leyenda además ilustra un segundo 
tema fundamental de la era post clásica: la pugna entre los cultos militaristas de la guerra y los sacrificios humanos y 
otros aspectos más pacíficos de la religión y la cultura mesoamericana. Los sacrificios humanos y el militarismo 
creciente fueron rasgos definitorios de la época Postclásica. En la leyenda, Topiltzin Quetzalcoatl, defensor de 
políticas pacíficas y contrario a los sacrificios humanos, acaba en desgracia y huyendo de Tula tras el triunfo de las 
facciones a favor de la guerra y los sacrificios humanos. El cambio gradual de los rituales, la elaboración de cultos de 
sacrificio humano, aparece alegóricamente en la leyenda de Topiltzin Quetzalcoatl. De todas formas, los sacrificios 
humanos son, en sí, uno de los aspectos más antiguos de la cultura mesoamericana, pero los pueblos postclásicos 
intensificaron su tradición de sacrificios humanos, especialmente en los cultos relacionados con la guerra. Estos 
cultos militaristas postclásicos de sacrificios humanos habían cobrado forma durante el período tolteca, pues 
las esculturas de Tula indican que los cultos con sacrificios humanos se habían convertido en un aspecto primordial 
de la religión de estado en la época tolteca. La leyenda de Quetzalcoatl sugiere que la rápida intensificación de los 
sacrificios humanos empezaba a resultar alarmante incluso para los mismos toltecas.  
 
Tras la desintegración de la hegemonía tolteca hacia el 1200, las pequeñas ciudades-estado rivales del período 
postolteca heredaron los conflictivos e irresueltos temas postclásicos. En el valle entraron nuevas oleadas de 
emigrantes chichimecas, fundiéndose con los toltecas que quedaban. A medida que el militarismo de las 
ciudades-estado aumentaba constantemente, la lucha ideológica hizo lo propio. Se intensificaron los sacrificios 
y se reforzaron los aspectos belicosos de las antiguas divinidades. Cada centro se esforzó por legitimar sus 
aspiraciones al poder apelando a la estirpe tolteca. Tal descendencia podía obtenerse bien por medio de una 
mitografía creativa o bien por medio de alianzas matrimoniales con gobernantes con más derechos a proclamar su 
linaje tolteca. 
 
En los siglos XIII y XIV el Valle de México se había fragmentado en ciudades-estado rivales y en frágiles alianzas, 
cada una de las cuales luchaba militar e ideológicamente, proclamándose heredera de los toltecas. Pero a 
comienzos del XIV aparecieron dos confederaciones no muy sólidas que parecían abocadas a un enfrentamiento 
más importante. En el noroeste del sistema lacustre los tepanecas, cuya alianza se centraba en la ciudad de 
Azcapotzalco, expandieron rápidamente su influencia a pesar de carecer de la legitimación que daba un linaje más o 
menos tolteca. En la orilla oriental del lago Texcoco otro grupo heterogéneo, los acolhuas, ejercía una hegemonía 
más asentada, dominada por una serie de capitales: Coatlinchan, Huexotla y, por último, Texcoco. En medio de las 
crecientes alianzas de tepanecas y acolhuas, los estados menores pugnaban por la supervivencia. En el centro de 
Culhuacán, último resto del Estado tolteca, las dinastías culhuas comerciaban con los hijos e hijas de su noble 
sangre tolteca para ganarse la voluntad de sus amenazadores vecinos. Por este darwiniano panorama político vagaba 
un insignificante grupito, los mexicas, en busca de una tierra propia. 
 
Los mexicas probablemente eran uno de los muchos grupos norteños influidos por los toltecas que entraron 
en el Valle de México después de la caída de Tula. A todos estos pueblos del valle, del posclásico tardío, se les 
llamó aztecas, aunque cada etnia o grupo político se designe con términos específicos. Aunque algunos rasgos del 
relato de la migración puedan ser ciertos, la posterior necesidad mexica de legitimar una herencia tolteca explica 
muchos detalles de las narraciones de los cronistas nativos. Se dice que, tras una estancia en la propia. Tula, los 
mexicas, despreciados por su barbarie, se vieron empujados de un área a otra. En un momento, se asentaron en 

51 



Chapultepec, donde una coalición de sus perseguidores les infligió una aplastante derrota empujándoles a la 
diáspora. Después de la derrota, los supervivientes mexicas se refugiaron, según se cuenta, en el estado culhua (el 
centro de sangre tolteca), en donde se emparentaron los unos con los otros por vía de casamientos.  
Evidentemente, la migración mexica ha de verse tanto a la luz del empeño general de los aztecas por 
reivindicar la herencia tolteca, como de la reescritura que los mexicas hicieron de su historia tras llegar al 
poder en 1428. En esa época, el rey Itzcoatl quemó todos los códices primitivos y se redactaron nuevos textos 
históricos y religiosos, en versiones más acordes con las ambiciones imperiales de los dirigentes mexicas. 
Los vagabundeos mexicas habrían terminado con la fundación de su capital, Tenochtitlan, en una isla deshabitada de 
las ciénagas occidentales del lago Texcoco en la primera mitad del siglo XIV.  Unos años después, habrían fundado la 
ciudad hermana del norte, Tlatelolco (aunque todo parece probar que esta es la más antigua de las dos).  
 
A mediados del siglo XIV los mexicas estaban instalados en las dos islas de Tenochtitlan y Tlatelolco. Por esa época 
se convirtieron en vasallos de la poderosa alianza tepaneca, que controlaba la tierra firme al oeste. La 
participación en la alianza tepaneca aceleró indudablemente la continua asimilación y la evolución cultural de los 
mexicas. Los tepanecas adiestraron a los guerreros mexicas para su posterior papel de imperialistas militares y 
proporcionaron un modelo de sociedad enormemente estratificada que alentaría las ambiciones de la naciente 
clase guerrera mexica. 
 

Caracterizaciones generales de la sociedad preimperial mexica 
El calpulli era el centro de la vida mexica. Era la unidad básica de la pertenencia social en la primitiva sociedad 
mexica, así como la principal unidad residencial. A mediados del XIV se citan quince de esas unidades en la capital. 
Los miembros poseían en común las tierras del calpulli, que eran inalienables, aunque a cada familia se le 
asignaba el usufructo de un determinado trozo de tierra, que se transmitía a sus herederos con tal de que éstos 
siguieran cultivando las parcelas de propiedad común. Cada barrio calpulli poseía su propia escuela y su propio 
templo, y los guerreros del calpulli habitualmente luchaban juntos en un escuadrón. Además de sus funciones 
económicas y organizativas los calpultin constituían cierto tipo de grupo de parentesco. Eran un tipo de «clan cónico»: 
un grupo que estaba interrelacionado, pero poseía una estratificación interna de naturaleza hereditaria.  
Además de la estratificación social y económica en el interior de los calpultin mexicas, también había diferencias entre 
ellos. Algunos eran más prestigiosos, ricos y poderosos que otros, y se nos dice que ciertos calpultin poseían 
más tierras y mejores. En algunos calpultin de la época imperial —y acaso anteriormente— aparece una 
especialización del trabajo, que seguramente acarreó diferencias de riqueza y poder.  
Entre los antiguos mexicas el papel de los jefes, así como las diferencias de clase, eran mucho menos pronunciados que 
en el período imperial. La mayoría de las descripciones nos pintan una sociedad mexicana primitiva dotada de notables 
rasgos democráticos: el jefe del calpulli era elegido por una asamblea general de los hombres del común 
(macehualtin) y asesorado por un consejo de ancianos. Se dice que un consejo de estos jefes elegidos era responsable 
de las decisiones políticas fundamentales de los mexicas y de la elección de otros funcionarios. No obstante ese sistema 
igualitario, si alguna vez existió, sufrió considerables modificaciones en el siglo xv. Por entonces parece que los 
candidatos elegibles para el cargo de jefes de calpulli tenían que ser miembros de determinada familia del 
calpulli. Esto implica que la jefatura era en gran medida hereditaria, lo cual concuerda con la índole estratificada de la 
estructura de los calpultin. 
La característica más importante del calpulli era, sobre todo, su flexibilidad. Esto le permitió adecuar sus funciones a los 
rápidos cambios sociales. La estructura del calpulli brindó a menudo la posibilidad de una movilidad social, rasgo crucial 
tras la repentina ascensión de los mexicas en 1428 (que ocasionó una necesidad urgente y repentina de personal para 
ocupar innumerables puestos burocráticos). Resultó también esencial para la motivación personal en épocas posteriores.  
 
A finales del siglo XIV, si no anteriormente, otro nivel de estructura política se superpuso a los hombres del común y a 
sus jefes de calpulli. Hay indicios de que ya antes de establecerse en Tenochtitlan existía entre los mexicas un alto grado 
de liderazgo. Según los mitos de la migración, cuatro teomamas (portadores del dios) interpretaban los deseos de la 
divinidad protectora de los mexicas y transmitían sus órdenes al pueblo. También hay referencias a jefes guerreros de los 
calpultin. Y las historias indican, en efecto, que algunos dirigentes de calpulli alcanzaron una situación de dominio o 
quizás incluso una soberanía limitada. No se estableció, sin embargo, un sistema formal de monarquía hasta 1370, 
aproximadamente. 

 
En 1370,  el consejo de jefes de calpulli solicitó a la ciudad estado de Culhuacán un príncipe de sangre tolteca, 
este fue el primer soberano o tlatoani, de Tenochtitlán. El poder de los tres primeros tlatoque mexicas estaba limitado 
tanto por la autoridad tradicional de los calpultin como por los deseos del monarca tepaneca; su principal deber 

52 



consistía en guiar a los mexicas en las guerras entabladas en favor de la alianza tepaneca. La nobleza mexica, 
los pipiltin, estaba compuesta en gran medida por descendientes de los tlatoque semitoltecas. Estos guerrearon en 
los ejércitos mexicas y mediante matrimonios polígamos aceleraron el desarrollo de una clase nobiliaria. La presencia 
de una línea dinástica de ascendencia tolteca constituía un requisito previo imprescindible para una participación 
seria en la política de México Central en el siglo XIV. Con su incipiente clase gobernante, los mexicas pudieron 
empezar a desplegar sus ambiciones nacionalistas. A medida que se fue incrementando el papel de los mexicas 
en la alianza tepaneca, también lo hizo el poder de la clase pipiltin y de los primeros tlatoque.  
A comienzos del siglo xv, el papel de los mexicas como vasallos y aliados de la hegemonía tepaneca había 
provocado numerosos cambios en la estructura política, social y económica de los mexicas. Todos estos 
cambios erosionaron el poder del sistema tradicional de calpultin, al tiempo que fortalecían el papel de la 
guerra, los tributos y la naciente nobleza guerrera. Los calpultin gozaban aún de considerable autoridad política y 
sus tierras seguían siendo la base principal de la economía mexica, Sólo después de la caída de Azcapotzalco pudo 
la naciente jefatura mexica ganar su batalla interna contra las instituciones tradicionales de la sociedad. 
 
El sistema religioso de la sociedad mexica se fue asemejando cada vez más a los de sus vecinos mesoamericanos 
más «civilizados», al igual que ocurrió con la evolución de sus instituciones sociales, económicas y política: A finales 
del siglo XIV los mexicas compartían los dioses y los rituales de otras sociedades del México Central. En la época 
imperial, el conjunto del pueblo mexica tuvo también una divinidad nacional, su belicoso dios tutelar, 
Huitzilopochtli, el «colibrí de la izquierda» o «colibrí del sur». Los mitos imperiales posteriores contarían cómo los 
mexicas se llevaron a Huitzilopochtli durante su legendaria migración, y este los condujo finalmente a su isla de 
Tenochtitlan. Reviste especial trascendencia el hecho de que el dios constituyera un desarrollo tardío propio de los 
mexicas, sin importancia para otros pueblos del valle. 
Los mexicas no sólo heredaron de los toltecas el militarismo y la obsesión por la genealogía, sino también su 
espeluznante versión del ritual religioso mesoamericano. Los sacrificios humanos y el canibalismo ritual eran 
esenciales para los cultos de muchas divinidades y en las principales festividades del ciclo del calendario. El 
componente militarista del culto sacrificial nos induce también a sospechar que la constante pugna entre los 
estados del México Central influyó en el desarrollo y la intensificación de los sacrificios humanos. Los cultos 
sacrificiales militaristas del Postclásico, las divinidades protectoras regionales y las genealogías toltecas semi míticas 
indican que la ideología era una parte de la lucha por el poder tan importante como la fuerza militar y 
económica. En realidad, fueron las innovaciones ideológicas de los mexicas las que a la larga les 
proporcionaron ventaja sobre unos vecinos más consolidados.  
 
Los mexicas habían sufrido profundos cambios culturales a finales del siglo XIV. Bajo la tutela de sus vecinos, más 
asentados que ellos, a su tradicional estructura calpullin se agregaron nuevas instituciones políticas y sociales. Los 
nuevos dirigentes, el tlatoani y los pipiltin, obtuvieron importantes victorias para los mexicas, con lo que se 
incrementó el papel de la guerra y los tributos en su economía y obtuvieron en recompensa la propiedad de 
algunas de las tierras conquistadas para la alianza tepaneca. Coincidiendo con los cambios políticos y 
económicos, la religión mexica se hizo más militarista y adquirió un carácter más estatal. Su dios héroe 
Huitzilopochtli, antaño una divinidad oscura, evolucionó hasta convertirse en una deidad protectora del Estado.  
Sus amos tepanecas limitaban el poder de los mexicas en los asuntos del valle. Las trabas externas al poderío de 
Tenochtitlan se vieron acompañadas de restricciones internas al poder de la élite guerrera: el tradicional sistema 
calpullin constituía una traba para el desarrollo de la autoridad de la élite, y la importancia económica de la guerra y 
los tributos seguía siendo bastante exigua en comparación con la agricultura intensiva lacustre de los campesinos de 
los calpultin y las actividades de los comerciantes mexicas de Tlatelolco.  
 
La crisis de la transformación 
Los guerreros mexica ayudaron a el rey tepaneca, Tezozomoc, en la gran guerra contra la otra gran potencia del 
valle, la confederación acolhua, dirigida por la renombrada ciudad de Texcoco, En 1418 los tepanecas aplastaron 
por fin esta alianza rival y la hegemonía de Tezozomoc no conoció rivales en el valle. Sin embargo, a su muerte en 
1426, su reino se fragmentó en pedazos. Ocurrió entonces en Azcapotzalco, la capital tepaneca, una guerra de 
sucesión que finalizó cuando un tal Maxtla se apoderó del trono. Poco después, el tlatoani mexica, Chimalpopoca, 
murió por causas no naturales, tal vez asesinado por Itzcoatl, el nuevo gobernante mexica, que propugnaba la 
rebelión contra la alianza tepaneca y su nuevo rey, Maxtla, que consideraba usurpador y tirano. Los mexicas 
entonces entablaron una alianza con el desterrado príncipe de Texcoco, para dirigir una coalición de 
ciudades-estado rebeldes contra los tepanecas, posteriormente se les unió Tacuba, un centro menor. Esta «Triple 
Alianza» de Tenochtitlan, Texcoco y Tacuba derrotó a los tepanecas en 1428, heredando el reino de Tezozomoc, 
Esa Alianza se convertiría en el imperio azteca y con el tiempo los aztecas mexicas de Tenochtitlan dominarían 
a los estados tributarios de la alianza, cada vez más numerosos. 
 
Después del triunfo de la Triple Alianza de los nuevos dirigentes iniciaron una amplia serie de cambios que 

53 



transformaron la sociedad mexica. Los nuevos dirigentes mandaron quemar los textos históricos y religiosos 
existentes, y después acometieron la reestructuración de las instituciones económicas, políticas, sociales e 
ideológicas mexicas. Hubo una reestructuración económica de la sociedad mexica resultante de la desigual 
distribución de las tierras y los tributos obtenidos al conquistar a los tepanecas (Las tierras adquiridas, no se 
repartieron entre los grupos calpultin, unidades tradicionales de posesión de la tierra: La gran masa de tierras y 
derechos tributarios correspondió al tlatoani y a su élite guerrera). Se dió una concentración del poder en un 
tlatoani y en un Consejo de los Cuatro (se introdujo un nuevo procedimiento de elección del tlatoani, 
arrebatándoles a los consejos calpultin la elección del jefe y concediéndosela a la oligarquía a través de la 
instauración del llamado «Consejo de los Cuatro», principales consejeros del tlatoani y de cuyo seno debía escogerse 
al nuevo tlatoani). Se dió también un aumento de poder y prestigio de la clase militar. Además, la rápida 
elevación del dios Huitzilopochtli en el primer período imperial fue resultado del plan de propaganda mexica. 
 
Todos estos cambios fueron en provecho de los nuevos dirigentes y de la nobleza, y concentraron la riqueza, los 
privilegios sociales y el poder político en manos del tlatoani gobernante, de sus guerreros y de la clase noble 
pilli. Las reformas religiosas consolidaron y legitimaron los cambios.  
Las organizaciones calpultin perdieron gran parte de su significado económico y político, ya que ahora sólo 
poseían una menguada porción de la totalidad de las tierras mexicas y estaban virtualmente excluidas de la nueva 
estructura política. Se inició un ciclo de creciente imperialismo y estratificación en clases; la nueva riqueza y el 
nuevo poder de los militares les proporcionaban medios para sustentar sus campañas imperialistas, que acarrearon 
aún más tributos y reforzaron su dominación.  
 
La Triple Alianza azteca se expandió por todo el Valle de México y abarcó gran parte de Mesoamérica. La 
hegemonía de la alianza fue con el tiempo concentrando cada vez más en una sola autoridad suprema, el 
tlatoani de Tenochtitlán. ¿Cuál fue la diferencia sustancial causante del fantástico éxito de los mexicas? La 
transformación ideológica que garantizó las victorias mexicas e impulsó la continua expansión de su estado. Una 
ideología que logró integrar los sistemas religioso, económico y social en una máquina guerrera imperialista. 
El logro supremo del nuevo orden fue la elevación de Huitzilopochtli y la formulación de un culto imperial que 
unía la divinidad protectora, las ambiciones militares mexicas y el sol, en una visión de la lucha constante 
entre las fuerzas del universo. La naciente elaboración del culto estatal y su combinación con creencias más 
antiguas tuvo evidentes repercusiones en los ritos de la guerra y de los sacrificios humanos que existían desde 
antiguo. La cosmología imperial sostenía que los mexicas debían inexorablemente cautivar prisioneros en la guerra y 
sacrificarlos al dios; la fuerza espiritual de los guerreros enemigos sacrificados fortalecería al sol y retrasaría su 
ineludible destrucción por las fuerzas de la oscuridad. Así, pues, los mexicas se veían en el sagrado deber de 
emprender una carrera de interminables guerras, conquistas y sacrificios con objeto de preservar al universo de 
la amenaza cotidiana de aniquilación.  
Aunque algunos elementos de esta visión del universo eran viejas creencias mesoamericanas, la nueva cosmología 
mexica los reunió, ligándolos a las necesidades nacionales y a la vocación imperial del estado. Esto fue claramente 
producto de las reformas imperiales, específicamente del gran sacerdote y consejero de varios reyes desde 
Itzcoatl, Tlacaelel. 
Los mexicas utilizaron el arte para promover su cosmovisión imperialista. A Tlacaelel y Moctezuma I se les atribuye la 
fundación del sistema educativo mexica, enormemente organizado . El sistema se componía tanto de escuelas 
locales «de barrio», para la gente común, como de escuelas calmecac, que dependían del estado, para la educación 
de los sacerdotes y de los jóvenes nobles. 
 
Expansión y consiguientes tensiones 
Los ejércitos de la Triple Alianza, dirigidos por los guerreros mexicas, traspasan las fronteras, y con cada campaña 
crece el número de centros y tribus que prometen fidelidad y tributo a Tenochtitlan y sus aliados aztecas. La 
expansión de la Triple Alianza difundió su hegemonía por toda Mesoamérica, al tiempo que Tenochtitlan 
alcanzaba un indiscutible predominio en el interior de la alianza. Reveses como derrotas militares y hambrunas 
no menguaron el celo de los mexicas, sino que, por el contrario, redoblaron el militarismo. Tales desastres indicaban 
el disgusto de los dioses o advertían sobre la ruina inminente que su debilidad iba a provocar. La escala de los 
sacrificios aumentó, cada año se sacrificaban por medio unas 15.000 personas.  
 
También podemos ver el culto estatal como una adaptación económica. Aunque su base siguiera siendo la 
agricultura intensiva, las economías de las ciudades-estado del México Central dependían también en gran 
medida de los tributos ganados con las conquistas militares. La cosmología sacrificial mexica les dio el impulso 
competitivo necesario para esas victorias: el fanatismo.  
El sector de los tributos puede caracterizarse ampliamente como de naturaleza «redistributiva». De los tributos no 
sólo vivían gobernantes, guerreros y burocracia administrativa, sino que con ellos se costeaban planes de obras 
públicas a gran escala, la subsistencia de la población urbana y algunas reservas para épocas de hambre , los 

54 



pueblos sojuzgados tenían la obligación de proporcionar mano de obra y materiales para proyectos como 
sistemas de canales en Tenochtitlan que ampliaron enormemente las áreas de cultivo, mejorando este aspecto 
básico del sustento de la población mexica. Así pues, el culto estatal -y la perpetua guerra que éste requería- 
podría considerarse económicamente provechoso para la totalidad del pueblo mexica.  
 
Ya hemos visto que el tlatoani y sus nobles guerreros se convirtieron en una aristocracia terrateniente como resultado 
de las primeras victorias mexicas. Estos siguieron beneficiándose desproporcionadamente de la maquinaria bélica 
mexica; a medida que el imperio crecía, conseguían mayores porciones de tributos, tierras y mano de obra. 
Los omnipresentes pochtecatin, los comerciantes autorizados por el estado, se contaron también entre los 
principales beneficiarios de la expansión militar. El crecimiento de la hegemonía mexica abrió lejanos mercados 
a sus actividades. Los comerciantes multiplicaron hábilmente su propio patrimonio y funcionaron como espías, 
ascendiendo con rapidez a una posición de nobleza menor. 
 
La capacidad del culto estatal para motivar al individuo fue clave. Tanto a través de la creencia en la incesante 
necesidad de víctimas para los sacrificios, la garantía de inmortalidad para quienes perecieran en la guerra santa y la 
movilidad social que se ofrecía en esta empresa. También a los hombres ordinarios se les brindaba la posibilidad de 
una movilidad ascendente en el sistema imperial: Los caputin tenían una estratificación interna y el estado utilizó esta 
característica en propio provecho, ofreciendo privilegios y una posición mejor a los macehualtin que daban pruebas 
de su valía consiguiendo cautivos en las campañas militares.  
 
Aunque la adaptación ideológica de los mexicas les proporcionó inicialmente la victoria sobre sus competidores y los 
medios para su expansión imperial, no les dio, al parecer, una clara visión de lo que había que hacer con el imperio 
conquistado con esas victorias. Los mexicas no estaban preparados para enfrentarse con los problemas que a largo 
plazo representaba el gobierno y el control de los pueblos sojuzgados.  
En realidad, el «Imperio Azteca» no fue tal imperio, al menos no en el habitual sentido del término. Más bien 
consistía en una laxa hegemonía sobre ciudades que prometían obediencia y tributos a las capitales de la 
Triple Alianza. Tras derrotar a los ejércitos de una región, los mexicas hacían centenares o miles de prisioneros 
entre sus soldados, con objeto de sacrificarlos en Tenochtitlan. Después instalaban en el trono de la provincia 
sojuzgada a un gobernante, a menudo perteneciente a la misma dinastía que acababan de derrotar. No se 
hizo el menor intento real de asimilar a los pueblos conquistados, ni cultural ni políticamente. El único cambio 
real en el estado vencido serían los pagos del oneroso y periódico tributo impuesto por la victoriosa Triple Alianza. Al 
dejar intacta la estructura dirigente local, los aztecas reducían al mínimo los problemas administrativos, aunque 
también aumentaba la posibilidad de rebelión. Las regiones sojuzgadas tenían que ser reconquistadas una y otra 
vez.  
Resultado de esta disgregada estructura imperial, existieron numerosos enclaves independientes dentro del 
imperio, pero los ejércitos imperiales se limitaron a olvidar las zonas carentes de recursos y elegir presas más fáciles 
y más ricas. Esos focos independientes llegaron a plantear serios problemas, sobre todo el estado tlaxcalteca. Otro 
grupo amenazador, los tarascos, nunca llegó a ser conquistado por la Triple Alianza, ya que controlaba una amplia 
alianza de ciudades-estado y poseía una gran experiencia de combate en el escarpado terreno montañoso del oeste 
de México, donde habitaban.  
 
A todo esto, se produjo una explosiva inmigración a la capital. En respuesta a esta explosión demográfica los 
dirigentes de Tenochtitlan pusieron en marcha proyectos masivos de aprovechamiento de tierras y de obras 
agrícolas en la zona central del imperio, más allá de los lagos de Tenochtitlán, pero exigieron demasiados 
tributos y produjeron hambrunas en las épocas de escasez. Además cuando, a causa de esto, las provincias se 
rebeleban, se les reconquistaba e imponía un tributo mayor (sumado a que debido a la rebelión ahora contaban 
con menos personas), lo que resultaba contraproducente y solo incitaba a otra rebelión.  
Los intentos de hallar una solución a las dificultades económicas mediante nuevas conquistas perdieron su 
eficacia en los últimos días del imperio. Todas las presas ricas y fáciles llevaban mucho tiempo sojuzgadas y 
abrumadas por los impuestos a finales del siglo XV. Como sistema económico terrenal, el imperialismo mexica era 
una empresa cuyos rendimientos decrecían con rapidez. En los últimos decenios de la era azteca, el lento crecimiento 
del imperio condujo a restricciones en la movilidad social. Comenzaron a desarrollarse conflictos entre la aristocracia 
hereditaria y terrateniente y los guerreros y comerciantes prósperos, que anteriormente habían sido las fuerzas 
motrices de la expansión imperial.  
Aunque el culto imperial fue al principio una brillante adaptación ideológica al entorno militar y político de 
comienzos del siglo XV, acabó por convertirse en una rémora destructiva durante los últimos años del imperio, 
cuando los mexicas tenían mayores necesidades de estabilizarse que de expandirse, de consolidarse que de 
conquistar.  
 
Al disminuir el ritmo de las conquistas, se buscaron nuevas vías para satisfacer la creciente demanda de 

55 



víctimas para los sacrificios. Es Importante que los prisioneros fueran guerreros capturados en batalla, pues solo su 
vigor y su valentía fortalecían al Sol. En respuesta, parecen haber surgido las “Guerras Floridas”, en donde las 
principales ciudades-estado del México Central acordaron enfrentarse periódicamente en batalla con el fin de que 
cada una pudiera capturar guerreros con destino a los sacrificios rituales de sus dioses. Ciertas pruebas indican, no 
obstante, que estas pudieron ser solo propaganda imperial para explicar al pueblo la incapacidad del imperio para 
dominar a ciertos enemigos como los tlaxcaltecas.  
 
Expansión y consiguientes tensiones 
Moctezuma II ascendió al trono en 1503 y fué el primer tlatoani que se dio cuenta de la verdadera naturaleza 
del dilema azteca y que intentó una política de consolidación y estabilización. A finales del reinado de Ahuítzotl, 
el tlatoani anterior, los resultados de las conquistas, cada vez menores, unidos a las crecientes necesidades de las 
capitales aztecas, provocaban escaseces periódicas de alimentos y de bienes vitales. Este tlatoani anterior intentó 
construir un nuevo sistema de acueductos, pero su idea era demasiado ambiciosa y acabó causando una desastrosa 
inundación que destruyó virtualmente a Tenochtitlan y arruinó los cultivos de la región circundante. Sin duda, la 
atmósfera en la que asumió Moctezuma II no era favorable. 
Ya en los comienzos de su reinado, Moctezuma II mudó la estrategia imperial, buscando más la consolidación 
interna que la expansión. Llevó a cabo una serie de campañas importantes contra las dos áreas independientes 
mayores y más poderosas: Totopect y los Tlaxcaltecas. Lamentable, por primera vez desde el comienzo del periodo 
imperial, la suerte de las batallas se volvía a menudo en contra de la Triple Alianza.  
 
Mientras tanto, Mocetzua II había emprendido otro desafortunado programa de consolidación y estabilización: 
intentó centralizar el poder político y detener los rápidos cambios sociales que erosionaban la estructura de 
clases de la sociedad mexica. Purgó la corte de todos los consejeros y jefes que no fueran de la más alta cuna. Lo 
mismo llevó a cabo contra todo los niveles de las jerarquías administrativa, militar y religiosa. A la clase mercantil, le 
ordenó no eclipsar a sus superiores nobles. Se limitaron los honores concedidos a guerreros del montón y se 
buscó así distinguir y engrandecer a la nobleza. Todas estas reformas miraban a aumentar las distancias 
sociales para luego inmovilizar la estructura de clase.  
La insistencia de Moctezuma en contar con una estructura de clase rígida, fuera o no consciente, era coherente, en 
efecto, con su estrategia militar de consolidación interna. El nuevo orden social era más acorde con el crecimiento 
limitado y la reorganización interna que caracterizaron el reinado de Moctezuma. Representaba también el 
reconocimiento inconsciente de que el expansionismo mexica había tocado techo.  
Moctezuma también se afanó por aumentar su propio poder, engrandeciendo y hasta casi divinizado al 
tlatoani. Más importante, el tlatoani de Tenochtitlán llegó a ser el único poder independiente de la Triple 
Alianza: Moctezuma puso fin a cualquier apariencia diplomática de igualdad entre las capitales, llegando a instalar en 
los otros tronos a sus favoritos. 
 
Al igual que la nueva política militar, las reformas sociales y políticas constituyeron desoladores fracasos que sólo 
sirvieron para desmoralizar aún más a los ya atribulados ciudadanos de la alianza, en el momento en que el Estado 
necesitaba más desesperadamente un fanático apoyo del pueblo, para afrontar los problemas económicos y 
demográficos y encarar la ardua tarea de aplastar los arraigados enclaves independientes. Se perdió también, a partir 
de las crecientes derrotas, la fe en el culto imperial, y creció el resentimiento de los mexicas a sus dioses. 
Tanto el cambio de la estrategia militar como la reestructuración de la jerarquía social y política pretendían 
consolidar el imperio a costa del dinamismo que le había dado origen. 
 
La paradoja que derrotó a Moctezuma II consistió en que la expansión, ya imposible de lograr, seguía siendo 
la piedra angular de los sistemas ideológico, social y político mexicas. Los efectos de la cosmología imperial y de 
un siglo de crecimiento ilimitado eran irreversibles, sin más. Y por ello los intentos de Moctezuma II de evitar que el 
imperio caminase hacia el desastre estaban condenados al fracaso.  
Con la aparición de Cortés y los conquistadores, en 1519, la evolución independiente de la civilización 
mesoamericana llegó bruscamente a su fin. La Triple Alianza pereció ante la furiosa embestida de los pocos 
centenares de hombres de Cortés. El disgregado imperio se hizo pedazos a medida que los estados tributarios se 
rebelaron o dieron su apoyo a los españoles, ofuscados por la perspectiva de cualquier fuerza que pudiera librarlos 
de la opresión azteca, sobre todo los tlaxcaltecas sedientos de venganza.  

Carlos Santamarina Novillo – El modelo azteca de imperio 
Existe un debate historiográfico en torno a la naturaleza del Imperio Mexica o Triple Alianza, explicando que existen 
diversas posturas sobre si puede ser considerado propiamente un "imperio". Pueden distinguirse distintas 
perspectivas, según nieguen o admitan la adecuación del concepto de imperio al caso mexica. Tradicionalmente, nos 
encontramos a su vez con autores que tan sólo reconocen confederaciones de tribus o jefaturas, negando no ya el 

56 



imperio, sino incluso el Estado mexica. Sus interpretaciones, herederas de la errónea concepción de democracia triba 
de Morgan sobre la sociedad mexica y de un diferente conocimiento de las fuentes, se basan en un concepto 
restrictivo de imperio que exige la existencia de un ejército permanente, gobernadores provinciales y guarniciones en 
los territorios conquistados. Dado que el sistema mexica carecía de estas características, fue considerado por estos 
autores como un sistema político incompleto o defectuoso. Estas interpretaciones pueden hoy en día ser 
consideradas obsoletas. 
Sin embargo, la perspectiva más aceptada en la actualidad, siguiendo a autores como Ross Hassig, Frances Berdan 
y Michael Smith, es la que define al Imperio Mexica como un imperio hegemónico o de dominio indirecto. Este 
modelo se contrapone al de imperio territorial o de dominio directo. El modelo territorial se basa en una ocupación 
militar permanente y una administración centralizada e intensiva de los territorios conquistados, con el objetivo de un 
control absoluto y prolongado. 
 
Imperio hegemónico versus imperio territorial 
La consideración del Imperio Mexica como incompleto o defectuoso proviene de un concepto tradicional de imperio 
heredado del estudioso Clausewitz, según el cual, el objetivo de la expansión imperial es, una vez vencido el 
enemigo, desarmarlo y ocupar sus tierras de forma que ese sometimiento pueda prolongarse indefinidamente. Para 
ello es indispensable contar con un ejército permanente que pueda ocupar guarniciones en territorio 
conquistado que aseguren por la fuerza los nuevos dominios, imponiendo en su caso gobernadores provinciales. 
Según dicho modelo, el núcleo del imperio será su parte más segura, mientras la periferia, por su mayor 
vulnerabilidad, estará sometida al riesgo de invasiones o rebeliones, requiriendo de protección militar. 
Partiendo entonces de tal modelo, se ha considerado que el mexica no cumplía los requisitos para ser 
considerado como tal, pues carecía de un ejército permanente y su dominio sobre los territorios sometidos no era 
intensivo, permitiendo con frecuencia la existencia de gobiernos locales nativos. Además, las rebeliones dentro de 
sus dominios se encontraban cerca de la región nuclear, y había poco peligro en la periferia. 
Hassig tomó, para aplicarlo a los mexicas, el modelo de imperio hegemónico o de dominio indirecto que Luttwak 
había atribuido a la antigua Roma entre el siglo I a. C. y el I d. C. La propuesta de Luttwak se basa en la distinción de 
los sistemas de dominación según se apoyen más en la fuerza o en el poder, entendiendo este como la facultad 
de ser obedecido sin necesidad de hacer uso efectivo de la fuerza militar. Según la interpretación de Hassig, la 
eficacia de un sistema político está directamente relacionada con dicho factor:  
“Un sistema político será más eficiente cuanto más descanse sobre el poder, en lugar de sobre la fuerza, pues 
el esfuerzo requerido para alcanzar sus fines proviene de sus subordinados; de este modo, los subordinados se 
gobiernan a sí mismos, siguiendo la política dominante para conservar su propia fuerza. La capacidad para hacer uso 
de la fuerza es un requisito necesario del poder, aunque su uso real no siempre sea requerido. Un simple ejemplo de 
fuerza por parte de una unidad política, para mostrar su capacidad de compeler a la obediencia, debe hacer 
innecesaria posteriores demostraciones”.  
El modelo de imperio hegemónico, a diferencia del territorial, consiste en un dominio amplio en extensión pero 
moderado en control interno, donde se permite la existencia de autoridades locales semiautónomas. Puesto que no 
es por la presencia efectiva de ejércitos en las provincias, el control hegemónico se fundamenta en el poder que 
confiere la amenaza militar tal y como es percibida por los dominados, que, por temor a la represalia armada, 
colaborarán con el sistema imperial de dominación atendiendo al tributo y otras obligaciones que le sean 
impuestas. Un solo y contundente castigo ejemplar puede ser suficiente para disuadir futuros levantamientos durante 
mucho tiempo. 
Este sistema hegemónico presenta ventajas logísticas y estratégicas cruciales para los aztecas. Supone una 
inversión menor en gasto militar, pues se contenta con reunir la mayor fuerza posible para lograr vencer al 
enemigo, pero al no requerir un ejército permanente desplegado en guarniciones a lo largo de un vasto imperio, se 
liberaban recursos humanos y militares para emprender nuevas campañas de expansión, lo que aumentaba su 
capacidad de crecimiento territorial.  
El control administrativo queda reducido al mínimo indispensable, contentándose con una estructura suficiente para 
asegurar el flujo de tributos y prevenir rebeliones. Ello es posible debido al mantenimiento de la autoridad de señores 
locales, a quienes se le permitía autonomía relativa.  
Para que este sistema de dominio indirecto fuera efectivo, era fundamental que las élites locales de los pueblos 
dominados percibieran que era más beneficioso colaborar con el statu quo y conservar su autonomía relativa, 

57 



que arriesgarse a una guerra casi segura que terminaría en su derrota y en un castigo severo. Por ello, la potencia 
hegemónica azteca no solo dependía de la guerra, sino también de una constante exhibición de poder a través 
de demostraciones militares, diplomacia y grandiosos rituales públicos, diseñados para inculcar en los 
dominados la sensación de que la rebelión era inútil y la sumisión, la opción más conveniente. 
 
El Imperio Mexica ante el modelo hegemónico  
La propuesta de Ross Hassig, que define al Imperio Mexica o Triple Alianza como un imperio hegemónico 
basado en un sistema de dominio indirecto, es el modelo que mejor explica su funcionamiento y disipa la 
percepción de que era una anomalía por carecer de un ejército permanente o un control interno exhaustivo. Estas 
características, consideradas tradicionalmente como deficiencias, sólo serían indispensables en un modelo de 
imperio territorial o de dominio directo (de inspiración clausewitziana), que busca una ocupación militar permanente y 
una administración centralizada. El modelo azteca, en cambio, operaba bajo una lógica diferente y altamente eficaz. 

En primer lugar, la afirmación de que los mexicas carecían de un ejército permanente es, en gran medida, una 
cuestión terminológica. La sociedad azteca mantenía una estructura militar compleja y permanentemente 
integrada en su jerarquía social. Esta estructura estaba compuesta por los pipiltin (nobles) organizados en órdenes 
militares, los jóvenes del telpochcalli (escuela para plebeyos) y los macehualtin (plebeyos) obligados al servicio militar. 
Esta organización, que se extendía desde el nivel del calpulli (barrio) hasta el tecpan (palacio), era sostenida 
económicamente por tierras de conquista específicamente dedicadas a ese fin, conocidas como milchimalli o 
cuauhtlalli. Por lo tanto, el sistema militar mexica no era inexistente, sino que estaba profundamente imbricado en 
el tejido social y respondía con eficacia a sus necesidades de movilización y control. 

En segundo lugar, la existencia de guarniciones imperiales en territorio conquistado es confirmada por las 
fuentes etnohistóricas, que documentan su presencia en zonas fronterizas estratégicas, como Oztoman (frente 
a los tarascos), Cuauhquechollan (frente a los tlaxcaltecas) o Huaxyacac (en Oaxaca). La dificultad para identificarlas 
arqueológicamente se debe a la naturaleza misma del dominio indirecto, que no deja huellas materiales tan evidentes 
como fortalezas masivas. El control militar en un imperio hegemónico a menudo se delegaba en pueblos sometidos 
como parte de su tributo, y las guarniciones podían ser pequeños contingentes móviles en llanuras, cuya 
función principal no era resistir un asedio prolongado, sino vigilar el territorio y retrasar al enemigo hasta la 
llegada de refuerzos. Por ello, los restos arqueológicos son a menudo modestos y no se ajustan a la imagen 
tradicional de una fortaleza imponente. 

Finalmente, las rebeliones en territorios ya sometidos, lejos de ser una prueba de la debilidad del imperio, son 
una consecuencia inherente al sistema de dominio indirecto. Este sistema respetaba la autoridad de los 
señores locales (tlatoque) siempre que cumplieran con sus obligaciones tributarias y militares. La sumisión de 
estos señores era contingente: mientras no percibieran una alternativa más ventajosa o una debilidad en el poder 
central, la colaboración era la opción racional. Sin embargo, en períodos de crisis sucesorias o cuando creían 
contar con alianzas suficientes, estos señores se rebelaban, lo que obligaba al imperio a emprender campañas de 
reconquista. Estas rebeliones no ocurrían principalmente en la lejana periferia, sino cerca del corazón del imperio, 
donde los señores locales tenían un mayor conocimiento de las dinámicas de poder y una mayor capacidad para 
organizar la resistencia. En definitiva, el Imperio Mexica no era un sistema defectuoso, sino una maquinaria política y 
militar altamente adaptada que maximizaba su expansión y recaudación minimizando los costos de ocupación 
directa, basando su poder no en una presencia militar constante, sino en la credibilidad de su abrumadora 
fuerza disuasoria. 

Carlos Santamarina Novillo – El sistema de dominación azteca: el imperio tepaneca 

El sistema tributario y las divisiones provinciales 
La principal finalidad de la expansión imperial era económica: la apropiación de tierras y la imposición de tributo 
al altepetl sometido fueron los medios de que se valió la clase dominante mexica para consolidar y desarrollar su 
posición privilegiada. La demanda de un centro de población como la metrópolis mexica era creciente, tanto en lo 
referente a suministros alimentarios como a otros mantenimientos, materias primas, bienes de lujo, etc. La 
importante densidad demográfica del centro del imperio implica además una dependencia en cuanto a 
abastecimiento del exterior, la cual fue atendida y estimulada por la propia expansión imperial. Para satisfacer tales 

58 



demandas, el imperio recurrió a dos estrategias: la implantación de un sistema de provincias tributarias para la 
recaudación por todos los territorios bajo su dominio, y la distribución estratégica de asentamientos militares 
fundamentalmente para la contención de otras grandes unidades políticas con las cuales compartía frontera. 
El tributo se entendía como la obligación periódica de las poblaciones sometidas de entregar al centro dominante 
una serie de productos cuyas cantidades y naturaleza estaban preestablecidas. Este tributo podía consistir en 
productos locales o bienes obtenidos mediante intercambio, e incluía tanto materias primas como productos 
elaborados. Además de los bienes materiales, el concepto de tributo englobaba obligaciones de servicio, 
principalmente en dos ámbitos: el servicio militar, que implicaba la participación en campañas imperiales o labores 
defensivas en la frontera, y el servicio constructivo, que consistía en aportar mano de obra y materiales para la 
edificación de templos, palacios y obras de infraestructura hidráulica. 
En cuanto a la organización tributaria del Imperio Mexica, consistía en la superposición de una red de centro de 
recogida del tributo –bajo supervisión de un funcionario denominado calpixqui– sobre la organización política 
preexistente, que a grandes rasgos era respetada, de modo que los centros de recaudación de tributos no coincidían 
generalmente con los altepetl donde residían las autoridades políticas locales. 
Los calpixque eran funcionarios estatales encargados de la recogida del tributo, aunque en ocasiones muestran tener 
también funciones políticas más amplias en representación del huey tlatoani (gran gobernante) en las provincias. 
Distinguimos dos tipos de provincias en función de la estrategia imperial aplicada: las provincias tributarias y las 
provincias estratégicas. Las provincias tributarias, generalmente ubicadas en el interior del imperio y con una 
incorporación más antigua, se caracterizaban por contar con una élite local cuyos intereses coincidían en parte con 
los del imperio. A cambio de conservar un grado de autonomía interna y mantenerse en el poder, estas élites 
colaboraban en el mantenimiento del sistema de dominación y en la recaudación. Su importancia económica era 
doble: no solo aportaban una variedad de productos esenciales para la metrópolis, sino que también garantizaban el 
funcionamiento de las redes comerciales controladas por el imperio. 
Por otro lado, las provincias estratégicas se localizaban en las fronteras con potencias hostiles. Su contribución 
no era el tributo en mercancías, sino el servicio militar. Estaban encargadas de mantener guarniciones y 
fortalezas para una guerra de baja intensidad, contener posibles invasiones y asegurar las vías comerciales. 
Aunque no tributaban formalmente, solían hacer "regalos" al tlatoani como gesto de sumisión, y su estatus dentro del 
imperio era aparentemente superior al de las provincias puramente tributarias. 

Frances Mary Berdan – Trade, Tribute and Market in the Aztec Empire 
Los bienes más frecuentemente obtenidos por tributo fueron las mantas (entregadas por todas las provincias, salvo 
tres) y también el tributo en alimentos: maíz, frijoles y posiblemente chía y amaranto. Estos alimentos voluminosos 
se recolectaron sobre todo en un área ubicada dentro de un radio de aproximadamente 200 kilómetros en torno a 
Tenochtitlán. Su transporte por terrenos accidentados a espaldas de porteadores hubiera sido impracticable. Parece 
haber existido una correlación general entre el volumen transportado y la distancia efectiva recorrida. Que la 
distancia haya sido habitualmente un factor influyente en la recolección de tributos está sugerido por el hecho de que 
el tributo fue recabado con menor frecuencia en provincias distantes y tardíamente incorporadas al imperio, a las que 
no se les exigía tributo en alimentos, sino que predominaron bienes exóticos de élite. 
Las provincias más distantes, especialmente Tochtepec, Coaxtlahuacan y Tochpan, proveyeron metales y piedras 
preciosas; y también las plumas y los tocados de plumas provenían de tierras lejanas. Éstas áreas, que se hallaban 
entre las más recientemente conquistadas, estuvieron ciertamente mejor dotadas para proveer esos bienes, debido a 
las características específicas de sus zonas ecológicas y asimismo para adquirirlas en distritos extra-imperiales. La 
demanda de dichos bienes ligados al estatus se incrementó tremendamente desde los primeros tiempos del imperio. 
En comparación con las materias primas, hay una mayor proporción de bienes manufacturados en el tributo 
exigido por la Triple Alianza. Estos últimos incluían vestimenta, trajes para guerreros, conjuntos de piedras 
preciosas, objetos de oro, recipientes, esterillas y asientos de caña y canastos. Las materias primas fueron, en primer 
término, alimentos, materiales de construcción (cal y maderas) y algunos bienes suntuarios (plumas, oro en polvo, 
piedras preciosas y algodón). 
Los bienes suntuarios pudieron haber constituido insumos para los artesanos de las ciudades de la Triple Alianza. Es 
probable que las mantas blancas lisas exigidas fueran luego decoradas por ellos. No obstante y debido a que la 
mayoría de los bienes tributados arribaban totalmente manufacturados, pareciera que los destinados a los artesanos 
de la Triple Alianza fueron pocos. 
 

59 



La organización institucional 
A los fines de la administración y recolección del tributo, las áreas conquistadas por el imperio Azteca fueron 
divididas en provincias. Por lo general, los Aztecas hicieron allí pocos internos. En algunos casos los gobernantes 
nativos, lo mismo que los señores locales, fueron mantenidos en sus cargos. En efecto, un nivel estructural adicional, 
virtualmente idéntico para todas las provincias, fue superpuesto a las estructuras locales y regionales existentes. Los 
gobernantes locales y regionales controlaron los recursos de sus distritos después de la dominación azteca como lo 
habían hecho antes. Los macehualtin (comuneros) sujetos a un tlatoani regional estaban obligados a entregar 
bienes como mantas, miel, maíz, plumas y leña, a proveer servicio personal y a construir y reparar las viviendas de los 
gobernantes. Estas obligaciones locales hacia los centros regionales continuaron luego de la conquista por la Triple 
Alianza. 
 
Adquisición de Tributo 
Los tributarios individuales fueron, por lo general, los macehualli. La unidad mínima documentada para el 
requerimiento y recolección de tributo fue el calpulli –distrito o barrio– o una unidad similar, mientras la tributación 
individual se llevó a cabo posiblemente en su interior. Los bienes tributados fueron obtenidos de los macehualli en el 
nivel local de las siguientes maneras: 

1.​ Mediante labor comunal: en "tierras del tributo", donde los campesinos cultivaban extensos campos cuyos 
productos, como maíz, frijoles y algodón, eran destinados íntegramente al estado imperial. Durán, analizando 
la apropiación de tierras conquistadas con el objetivo de exigir tributo imperial, menciona que la cosecha 
proveniente de esas tierras se almacenaba en depósitos reales. 

2.​ Mediante el intercambio de excedentes agrícolas: usualmente en las tierras del calpulli, sobre las cuales 
los macehualtin poseían derechos de usufructo; estos excedentes fueron intercambiados en los mercados 
para obtener bienes destinados al pago de tributo, a veces el intercambio involucraba el recorrido de 
considerable distancia.  

3.​ Mediante comercio con mercaderes: llamados (pochteca u oztomeca), a quienes los tributarios proveían de 
productos locales a cambio de los bienes suntuarios requeridos por el imperio, o trabajando para ellos 
como porteadores. 
 

Recolección del tributo 
La estructura de la recolección del tributo fue básicamente uniforme en todo el imperio. Los bienes seguían un 
camino similar en su movimiento desde los tributarios individuales hacia Tenochtitlán y eventualmente hacia las 
manos de los gobernantes de la Triple Alianza y la nobleza.  
En el nivel local (calpulli) el tequitlato (recolector de tributo a nivel de un calpulli) asumía la supervisión de la 
recolección tributaria. Cada uno tenía a su cargo 400 vecinos, probablemente recolectando el tributo de todos ellos 
como grupo. Los bienes recolectados eran llevados a un centro regional; los bienes reunidos a nivel regional eran 
entonces transferidos a la capital provincial. Allí, pasaban a ser responsabilidad del calpixqui (recolector de tributo 
enviado por la administración imperial a una provincia o región determinada para organizar, supervisar y dirigir la 
remisión de los bienes tributados a Tenochtitlán), designado por la Triple Alianza, que supervisaba el envío a 
Tenochtitlán. 
 
Redistribución del tributo 
Mientras que los macehualtin de provincias fueron los principales contribuyentes al pago del tributo imperial, 
recibieron poco a cambio. La redistribución del tributo beneficiaba principalmente a los escalones superiores 
de la sociedad. El grueso de los bienes se destinaba a sostener la nutrida burocracia administrativa, financiar 
campañas militares y mantener a las casas gobernantes de las tres ciudades de la Triple Alianza. Una parte se 
almacenaba como reserva para hambrunas y otra se utilizaba para recompensar a guerreros y alimentar el comercio 
exterior. Las provincias que tributaban recibían muy poco a cambio, y las más distantes, que se beneficiaban menos, 
eran propensas a rebeliones. 
 
El tributo de los mayeque 
Existía, además, un sistema de tributo descentralizado a través de los mayeque. Estos eran campesinos 
adscritos a tierras privadas concedidas por el estado a la nobleza (pipiltin) como recompensa por sus servicios 

60 



administrativos o militares. Los mayeque, que posiblemente eran macehualtin desplazados por conflictos, 
tributaban directamente al noble dueño de la tierra, no al estado central. Sus obligaciones incluían entregar una 
parte de su cosecha, trabajar las tierras del señor y proveer de servicios personales domésticos y combustible. Este 
sistema indirecto aliviaba la presión sobre la administración central y servía como un medio eficaz para 
recompensar a la nobleza, integrando aún más a la población rural conquistada en la estructura de dominio.  
En conclusión, el sistema tributario no era el único mecanismo de distribución, ya que coexistía con un activo 
comercio de mercado y una red de comercio exterior manejada por mercaderes profesionales, pero constituía 
el principal entramado redistributivo que vinculaba y sostenía a todos los niveles de la estratificada sociedad azteca. 

Anne Chapman – Puertos de comercio en las civilizaciones azteca y maya 
El problema del comercio azteca-maya 
El comercio de larga distancia que unió a las civilizaciones azteca y maya superó formidables obstáculos 
geográficos y políticos. La distancia en línea recta entre Tenochtitlán y el Yucatán era de más de 800 km, y la ruta 
real a través de montañas y selvas probablemente duplicaba esa cifra, atravesando además zonas de constante 
conflicto bélico. La clave para entender cómo se desarrollaba este intercambio reside en tres factores fundamentales: 
los bienes comerciados, el personal especializado y la existencia de "puertos de comercio". 

Este comercio era una institución separada y distinta de los mercados locales. Se trataba de una actividad de 
estado, especializada y profesional, que operaba más allá de las fronteras del imperio. Su foco eran los puertos de 
comercio, término que designaba ciudades o pueblos que funcionaban como enclaves neutrales situados 
típicamente en las costas del Golfo de México y Honduras, en reinos pequeños o confederaciones políticamente 
débiles que actuaban como intermediarios. No indica necesariamente un lugar situado a orillas del mar o un río. En 
estos puertos, que funcionaban como "cestas de pan" para los imperios, no existía competencia y los precios se 
fijaban por tratados durante largos períodos. Allí, agentes residentes de ambas civilizaciones facilitaban el 
intercambio, pero los mercaderes nativos de estos puertos rara vez viajaban a la cuenca de México. 

El corazón de este sistema para los aztecas eran los pochteca, una clase singular de mercaderes profesionales. 
No eran ni nobles (pipiltin) ni plebeyos comunes (macehualtin), sino un grupo con un estatus social único y una 
organización interna muy estricta, con su propia jerarquía, dioses, ritos y código moral.  

Su profesión era hereditaria y se estructuraba en rangos especializados: los pochtecatlatoque (ancianos y jueces), 
los mercaderes de esclavos (los más ricos, establecidos en la frontera), los teucunenenque (mercaderes reales 
que operaban por encargo del soberano) y los naualoztomeca (mercaderes-espías que se infiltraban en territorio 
enemigo disfrazados). El comercio pochteca precedía a la conquista; una vez que un territorio era sometido y 
empezaba a pagar tributo, ellos cesaban sus actividades comerciales allí. 

Los productos intercambiados reflejaban el carácter de élite de este comercio. Las exportaciones aztecas 
consistían principalmente en manufacturas de lujo: vestimentas adornadas, adornos de oro y piedras preciosas, 
campanas de cobre y cuchillos de obsidiana. Las importaciones a la cuenca de México eran sobre todo materias 
primas suntuarias: plumas de quetzal y guacamayo, piedras preciosas (jade, turquesa), pieles de animal, oro en 
polvo y cacao. Las transacciones en los puertos de comercio se realizaban mediante trueque administrado, sin uso 
de dinero, y los bienes se intercambiaban frecuentemente con los propios gobernantes de los enclaves. 
 
En contraste, el sistema comercial maya en Yucatán aparecía menos institucionalizado pero igualmente vital. El 
comerciante de larga distancia maya, el ah ppoiom, era típicamente un noble y estaba más identificado con la clase 
gobernante que su homólogo azteca; de hecho, hay registros de hijos de gobernantes que actuaban como 
mercaderes. Sus exportaciones se centraban en materias primas: esclavos (obtenidos en incursiones), paños de 
algodón, sal, miel y pedernal. A cambio, importaban los mismos bienes de lujo que los aztecas (oro, piedras 
preciosas, plumas), muchos de los cuales les llegaban precisamente a través del comercio pochteca. Utilizaban el 
cacao como moneda para gastos de camino, y transportaban sus mercancías mediante caravanas de porteadores 
esclavos por tierra o en grandes canoas que recorrían las costas. 

La conquista española provocó la rápida desintegración de este complejo sistema de comercio internacional. 
Los españoles, que dependían de los mercados locales para su abastecimiento, no tenían interés ni necesidad de 

61 



mantener el comercio de larga distancia, que dejaron desaparecer. Esta desaparición selectiva es una prueba 
contundente de que, en la Mesoamérica prehispánica, el comercio internacional de lujo y los mercados locales 
eran dos instituciones separadas y funcionalmente independientes. 

 
 

TRABAJOS PRÁCTICOS 

Trabajo Práctico 4: Domesticación animal y vegetal en el continente americano 
 
1) Elabora con tus propias palabras, una definición completa de “domesticación” 
Definición completa de “domesticación” 
La domesticación es un proceso evolutivo y cultural mediante el cual los seres humanos establecen una relación de 
control y manejo sobre la reproducción y supervivencia de ciertas especies animales y vegetales, modificándolas 
genética, morfológica y conductualmente para hacerlas más útiles o adaptadas a sus necesidades. Este proceso 
implica una interacción continua que puede ser intencional o no, y que resulta en una dependencia mutua: las 
especies domesticadas dependen del humano para su propagación, y los humanos dependen de ellas para su 
subsistencia. 
 
2) ¿Qué diferencia hay entre la domesticación total y la domesticación parcial o incipiente? Da ejemplos 
Diferencia entre domesticación total y parcial o incipiente 
-Domesticación total: Ocurre cuando la especie depende completamente de los humanos para su supervivencia y 
reproducción. Ejemplo: el maíz (Zea mays), que no puede dispersar sus semillas sin intervención humana. 
-Domesticación parcial o incipiente: Se refiere a especies que han experimentado algunos cambios bajo manejo 
humano, pero aún pueden sobrevivir y reproducirse sin su ayuda. Ejemplo: algunas variedades de calabazas o ciertos 
camélidos en etapas tempranas de manejo. 
 
3) ¿En qué consiste el concepto de “protodomesticación”, y por qué rompe con la visión antropocentrista de 
la domesticación animal? 
Concepto de “protodomesticación” y su ruptura con el antropocentrismo 
La protodomesticación se refiere a una etapa inicial en la que los animales se acercan a los asentamientos humanos 
en busca de alimento o refugio, adaptándose gradualmente a su presencia sin una intervención humana directa. Este 
concepto rompe con la visión antropocentrista al mostrar que la domesticación no siempre fue un acto consciente o 
dirigido por el humano, sino un proceso coevolutivo en el que los animales también jugaron un rol activo. 
 
4) ¿Cuáles fueron las principales líneas de investigación que se han desarrollado a lo largo de los siglos XIX, 
XX y XXI? 
Principales líneas de investigación en los siglos XIX, XX y XXI 
- XIX: Enfoque en la variación bajo domesticación (Darwin), centros de origen (De Candolle). 
- XX: Estudios morfológicos y arqueológicos; teorías de Vavilov sobre centros de domesticación; análisis de restos 
óseos y vegetales. 
- XXI: Uso de genómica, paleogenética, isótopos estables y morfometría geométrica para rastrear origen, flujo 
genético y adaptación. 
 
5) Actualmente, ¿cuáles son las principales hipótesis en torno a la domesticación de animales y vegetales en 
el continente americano? 
Principales hipótesis sobre domesticación en América 
- Plantas: Múltiples centros de origen (Mesoamérica, Andes); domesticación como proceso largo y difuso; influencia 
de condiciones ambientales. 
- Animales: Domesticación de camélidos mediante protección de manadas y posterior confinamiento; proceso no 
necesariamente intencional; influencia de cambios climáticos del Holoceno. 
 

62 



6) Justifica la siguiente oración: “Al contrario del caso de Medio Oriente o China, la producción de alimentos 
en América no se originó y arraigo en el contexto de grandes asentamientos y aldeas situadas en las 
proximidades de ríos” 
Justificación de la oración sobre producción de alimentos en América 
A diferencia de Medio Oriente o China, donde la agricultura surgió en grandes aldeas junto a ríos, en América los 
primeros cultivos aparecieron en pequeños asentamientos temporales o refugios rocosos, en zonas tropicales o de 
altura, sin una dependencia inicial de grandes cuerpos de agua. Esto refleja una adaptación a ecosistemas diversos y 
una estrategia de subsistencia más móvil y menos centralizada. 
 
7) ¿Qué significa que los orígenes de los cultivos fueron difusos? 
Significado de “orígenes de los cultivos difusos” 
Significa que la domesticación de muchas plantas no ocurrió en un solo lugar o momento, sino en múltiples regiones 
y de manera gradual, con intercambios genéticos y culturales entre poblaciones humanas. Ejemplo: el maíz tuvo 
influencia genética de diferentes variedades de teosinte en distintas regiones. 
 
8) ¿Cuáles han sido las características principales, tanto de animales como de vegetales, que han sido tenidas 
en cuenta para su selección? 
Características seleccionadas en animales y vegetales 
- Vegetales: Tamaño de semillas/frutos, pérdida de mecanismos de dispersión, sincronización en la maduración, 
reducción de toxinas. 
- Animales: Docilidad, tamaño, capacidad reproductiva, adaptación al cautiverio, rendimiento en carne, fibra o carga. 
 
9) ¿Qué entendemos por coevolución mutualista? Da ejemplos 
Coevolución mutualista y ejemplos 
Es un proceso en el que dos especies se influyen mutuamente en su evolución. Ejemplos: 
- Humanos y maíz: el maíz depende del humano para su siembra, y los humanos dependen del maíz como alimento. 
- Humanos y camélidos: estos animales proveen carne, fibra y transporte, y a cambio reciben protección y manejo. 
 
10) ¿Cuáles son las nuevas tecnologías que se utilizan para estudiar los procesos de domesticación y 
variación poblacional de las especies y cuál es su importancia? 
Nuevas tecnologías en el estudio de la domesticación 
- Secuenciación genómica: Permite comparar ADN antiguo y moderno. 
- Isótopos estables: Revelan dietas y movimientos de especies. 
- Morfometría geométrica: Analiza cambios osteológicos. 
- Fitolitos y almidones: Identifican restos vegetales en contextos arqueológicos. 
Importancia: Estas herramientas permiten reconstruir procesos históricos con mayor precisión, entender la 
adaptación y mejorar especies actuales. 
 
11) ¿Por qué motivo la alta biodiversidad de los bosques tropicales no se traduce en hábitats de recursos 
abundantes y estables para los cazadores-recolectores? 
Alta biodiversidad no implica recursos abundantes para cazadores-recolectores 
En los bosques tropicales, aunque hay muchas especies, los recursos útiles para los humanos (plantas ricas en 
calorías, animales grandes) están dispersos y son estacionales. Esto dificulta la subsistencia estable y favorece una 
movilidad constante, en lugar de la sedentarización temprana. 
 

Aspecto Maíz Camélidos americanos 

Cronología Hace ~9000 años Hace ~7100–4500 años (protección de 
manadas); domesticación completa 
~4500–2600 AP 

Región Valle de Balsas (México); luego 
Sudamérica 

Andes del Sur (Puna de Atacama, Norte 
de Chile/Argentina) 

63 



Especies Zea mays subsp. mays (domesticada) Llama (Lama glama), Alpaca (Vicugna 
pacos) 

Patrón Selección por mazorcas no 
desgranables, tamaño, adaptación 
climática 

Protección de manadas → confinamiento 
→ cría selectiva 

Mejoramiento genético Pérdida de cápsulas, aumento de filas de 
granos, adaptación altitudinal 

Tamaño, docilidad, fibra, resistencia 
como animal de carga 

Tecnología Herramientas de molienda, control de 
incendios 

Cuerdas, corrales, manejo de rebaños, 
uso de bozales 

Evidencia arqueológica Microrestos (fitolitos, almidones), 
mazorcas antiguas (Huaca Prieta, Guilá 
Naquitz) 

Osteometría, patologías óseas, corrales, 
análisis de isótopos, ADN antiguo 

Impacto social Base alimenticia, surgimiento de 
sociedades agrícolas complejas 

Pastoreo, movilidad de larga distancia, 
caravanas, intercambio, surgimiento de 
elites 

 
☆ Posible pregunta de parcial: Respecto de los camélidos sudamericanos, indique: cuáles son las especies 
silvestres y domésticas, la distribución geográfica y los usos económicos principales de todas ellas en 
tiempos prehispánicos. 
Las especies silvestres de los camélidos son el guanaco y la vicuña y las domésticas son la llama y la alpaca. 
La distribución geográfica es:  
    a) Llama: su distribución ha sido muy variable en el tiempo según se expandían las culturas andinas.  
   b) Alpaca:  actualmente están en la Puna húmeda extendiéndose hasta los Andes peruanos y bolivianos. Casi no 
hay alpacas en la Argentina. 
Fueron domesticadas para la producción de fibras 
   c) Guanaco: en la Argentina está el 95 % de la población mundial, distribuyéndose en la Patagonia y en la región de 
la Puna. En el resto de América Latina se los puede encontrar en Chile, Bolivia, Perú y Paraguay 
    d) Vicuña: habita en las zonas puneñas y alto andinas (a más de 3200 m s.n.m.) de Argentina, Bolivia, Chile y Perú. 
Su pelaje de color gris está compuesto por la fibra animal más fina del mundo.  
 
La llama y la alpaca se utilizaban para transporte, consumo de la carne y la lana. 
La lana de la vicuña era muy buscada por su finura y resistencia, y estuvo sometida durante mucho tiempo a una 
explotación que consistía en capturar a los animales salvajes, trasquilarlos y luego soltarlos. 
Los guanacos se mataban por su carne y piel.  
 

Trabajo práctico 5: Historia de las sociedades nativas del actual Canadá y EEUU 
 
1) ¿Qué importancia tuvo el intercambio entre las poblaciones de la Norteamérica pre-colonial? 
El intercambio fue fundamental en la Norteamérica pre-colonial, ya que no solo consistía en el comercio de bienes 
materiales, sino también en el flujo de parejas, recursos, trabajo, ideas, técnicas y prácticas religiosas a través de los 
límites de las comunidades. Este sistema de intercambio creaba y sostenía extensas redes sociales, políticas y 
económicas que conectaban a grupos distantes, incluso a través de fronteras culturales y lingüísticas. Facilitaba la 
movilización de recursos, sellaba alianzas políticas, permitía la adquisición de bienes de prestigio que reforzaban el 
estatus social y era crucial para la supervivencia y la integración cultural de las sociedades nativas. 
 
2) ¿Qué tipo de bienes se destacaban en este intercambio y cómo se perciben arqueológicamente? 
Los bienes más destacados en el intercambio incluían materiales de alto valor simbólico y utilitario, como: 

●​ Cobre de la región de los Grandes Lagos. 
●​ Obsidiana de las Montañas Rocosas. 

64 



●​ Conchas marinas del Golfo de México y la costa Atlántica. 
●​ Mica y turquesa. 

Arqueológicamente, estos bienes se perciben a través de su hallazgo en contextos arqueológicos a cientos o miles de 
kilómetros de su origen. Su presencia en enterramientos, especialmente en cantidades y calidades desiguales, indica 
su importancia religiosa y su papel como marcadores de rango social o político. 
 
3) ¿Qué cambios pueden enumerarse en la producción de alimentos, los patrones de asentamiento y la 
jerarquía social en el transcurso del desarrollo pre-colonial, y cómo se relacionan entre sí? 
◆ Producción de alimentos: Se pasó de una economía basada en la caza-recolección (Paleoindio y Arcaico) a la 
adopción de la agricultura, especialmente del maíz. Para el siglo XII, el maíz constituía hasta el 50% de la dieta en 
algunas regiones, lo que permitió la generación de excedentes. 
◆ Patrones de asentamiento: La transición fue de bandas nómadas o seminómadas a aldeas permanentes y, 
posteriormente, al surgimiento de grandes centros urbanos y ceremoniales fortificados (como Cahokia), rodeados de 
aldeas satélite. 
◆ Jerarquía social: Las sociedades evolucionaron desde estructuras igualitarias hacia jerarquías sociales complejas. 
Surgieron élites hereditarias que controlaban el intercambio, la redistribución de bienes y excedentes, y movilizaban 
mano de obra. Esto se evidencia en los enterramientos, donde las élites eran sepultadas con bienes suntuosos, 
mientras que el común de la población tenía entierros simples. 
◆ Relación: Estos cambios están interconectados. La agricultura permitió el sedentarismo y el crecimiento 
demográfico. Los excedentes alimenticios sustentaron a especialistas no agrícolas (artesanos, líderes) y financiaron 
obras públicas, lo que a su vez consolidó el poder de las élites y la centralización del poder en centros urbanos. 
 
4) ¿Qué características estaban presentes en Cahokia? 
◆ Ubicación: Situada cerca de la confluencia de los ríos Mississippi, Missouri e Illinois, en una llanura aluvial fértil 
conocida como "American Bottoms". 
◆ Escala: Fue el centro misisipiano más grande, con una población de hasta 20,000 habitantes y más de 120 
túmulos en un área de cinco millas cuadradas. 
◆ Estructuras: Contaba con el imponente "Monks Mound", un túmulo en plataforma de tierra que es la estructura 
precolombina más grande al norte de México. También tenía grandes plazas y una empalizada defensiva. 
◆ Estratificación social: Tenía una sociedad altamente estratificada, con una élite que vivía en residencias 
elaboradas y era enterrada con lujosos bienes (adornos de cobre, conchas, armas ceremoniales), incluyendo 
evidencia de sacrificios humanos (como el hallazgo de 50 mujeres jóvenes en el Túmulo 72) para acompañar a los 
líderes en la otra vida. 
◆ Economía y poder: Centro de una red de intercambio fluvial, con producción artesanal especializada y control 
sobre el tributo de aldeas circundantes. 
 
5) ¿Qué características estaban presentes en el Cañón del Chaco? ¿Qué aspectos pueden considerarse 
distintivos del “fenómeno Chaco”? 
◆ Ubicación: En la cuenca del río San Juan, Nuevo México. 
◆ Estructuras: Grandes "pueblos" de mampostería de varios pisos (como Pueblo Bonito), con numerosas kivas 
(estructuras ceremoniales subterráneas) y grandes kivas centrales en las plazas. Las construcciones utilizaban vigas 
de madera transportadas desde largas distancias. 
◆ Red de asentamientos: El cañón era el núcleo de una extensa red que incluía al menos 70 "pueblos periféricos" y 
miles de aldeas más pequeñas, unidos por un sistema de caminos rectos y bien construidos. 
 
Aspectos distintivos del "fenómeno Chaco": 
◆ Control de recursos: Control centralizado del agua en un ambiente árido y posible redistribución de excedentes 
agrícolas. 
◆ Integración religiosa y cultural: La uniformidad arquitectónica y la proliferación de grandes kivas sugieren un 
complejo de creencias y rituales compartidos que actuaban como fuerza unificadora. 
◆ Red de intercambio: Centro de una red de comercio a larga distancia que importaba turquesa (para exportar a 
Mesoamérica), conchas y otros bienes. 

65 



◆ Ausencia de un liderazgo centralizado visible: A diferencia de Cahokia, no hay evidencia clara de un líder 
supremo individual o de una marcada jerarquía residencial dentro de los pueblos. El poder pudo haber sido más 
colectivo o sacerdotal. 
 
6) ¿Qué características presentes en Cahokia, no se encontraban en el Cañón del Chaco? 
◆ Evidencia de un liderazgo individual poderoso y hereditario: En Cahokia hay entierros de élites con sacrificios 
humanos masivos (Túmulo 72), lo que indica un poder centralizado y despótico. En Chaco no se han encontrado 
entierros de élites comparables ni evidencia de un "gran jefe". 
◆ Una capital única y dominante: Cahokia era claramente el centro principal y más grande de su región. En Chaco, 
si bien el cañón era el núcleo, existían múltiples "pueblos grandes" de importancia similar dentro del sistema, sin una 
capital única claramente definida. 
◆ Una brecha social extrema visible en los entierros: La diferencia en la riqueza y el tratamiento mortuorio entre la 
élite y el común era muy marcada en Cahokia. En Chaco, la evidencia de estratificación social es menos evidente en 
el registro funerario. 
 
7) ¿Qué consecuencias tuvo la decadencia de ambos centros? 
◆ Cahokia: Su colapso hacia el siglo XIV provocó la dispersión de su población en pequeñas aldeas agrícolas. Esto 
reverberó en el Medio Oeste, llevando a un período de guerra crónica, el abandono de otros centros misisipianos y la 
"habitación vacante" en el valle medio del Mississippi. Este vacío de poder y la ruptura de las redes de intercambio 
pudieron influir en la formación y el fortalecimiento de confederaciones como la iroquesa y la hurón más al noreste. 
◆ Cañón del Chaco: Su abandono alrededor del siglo XII llevó a la dispersión de la población anasazi, que formó 
nuevas comunidades (los antepasados de los pueblos actuales) en lugares con mejores condiciones de lluvia. Esto 
reforzó la emergencia del complejo de creencias kachina, centrado en la lluvia y la cooperación. También llevó a 
nuevos patrones comerciales con grupos atapascanos (apaches y navajos) y caddo-hablantes de las Llanuras. 
 
8) ¿Qué modalidades tuvo el contacto europeo-indígena en las diferentes regiones de Norteamérica? 
◆ Sudoeste (Expediciones españolas como las de Coronado): El contacto inicial fue hostil, caracterizado por la 
demanda excesiva de tributos por parte de los españoles, la violación de las normas de reciprocidad de los pueblos, 
la violencia y el fracaso de los intentos de colonización inmediata. Los españoles también introdujeron enfermedades 
e intentaron imponer misiones religiosas. 
◆ Sudeste (Expedición de Hernando de Soto): El contacto fue predominantemente violento y de saqueo por parte 
de los españoles, que buscaban oro y esclavos. Recorrieron jefaturas complejas (como Coosa), a menudo 
despobladas por enfermedades recientes, y su paso dejó un rastro de destrucción y conflictos. 
◆ Noreste (Contacto inicial con pescadores y comerciantes): El contacto comenzó con encuentros esporádicos, 
incluyendo intentos de esclavitud por parte de españoles y portugueses, y expediciones francesas fallidas. Sin 
embargo, se estableció un temprano comercio de pieles (especialmente de castor) a cambio de bienes europeos de 
metal y vidrio. Los nativos inicialmente integraron estos objetos en sus propios sistemas de valor y creencias, 
considerándolos bienes sobrenaturalmente poderosos, y los enterraban con los muertos para su uso en la otra vida. 
 
☆) Relato de un testigo de la expedición de Hernando de Soto por el Sudeste norteamericano 
 
Rasgos que reconoce (coinciden con los textos anteriores): 
◆ Estructura social jerarquizada con cacicazgos: Elvas menciona repetidamente "caciques" y "señores" que 
gobiernan sobre territorios y reciben tributo, lo que coincide plenamente con la descripción de las sociedades del 
Mississippi como jefaturas complejas. 
◆ Economía agrícola basada en el maíz: Hay múltiples referencias a "sementeras de maíz", "pan de maíz" y 
"maizales", confirmando que el maíz era la base alimenticia, tal como describen los textos arqueológicos. 
◆ Almacenamiento en barbacoas: Elvas describe "barbacoas, en que recogen lo que sus indios le dan de tributo, 
que es maíz y cueros de venado y mantas de la tierra", coincidiendo con los sistemas de almacenamiento 
mencionados en los textos. 

66 



◆ Arquitectura con montículos/túmulos: Aunque no lo describe explícitamente, la mención de pueblos 
"explayada" y la referencia a que "las casas estaban desviadas unas de las otras" sugiere el tipo de asentamiento 
disperso característico de la región. 
◆ Producción artesanal especializada: Describe "mantas de la tierra", "mantas de plumas", "cueros de venado, 
bien curtidos, de colores" y "zapatos", evidenciando la especialización artesanal que mencionan los textos 
arqueológicos. 
◆ Redes de intercambio: Menciona que "los indios la llevaban de allí [sal] a otras partes a cambiar por cueros y 
mantas", confirmando la existencia de redes de intercambio a larga distancia. 
 
Rasgos que faltan y por qué: 
◆ Los grandes centros ceremoniales con montículos monumentales: Elvas no describe nada comparable a 
Cahokia o Moundville, probablemente porque para 1539-1543 (cuando ocurre la expedición) estos grandes centros ya 
habían decaído, como explica Salisbury. 
◆ La estratificación social extrema evidenciada en entierros: No menciona las diferencias dramáticas en riqueza 
y tratamiento mortuorio entre élites y comunes que describen los arqueólogos, posiblemente porque no presenció 
entierros de élite. 
◆ Los sistemas de creencias complejos: Aunque menciona algunos aspectos culturales, no describe el "culto 
meridional" ni los complejos sistemas religiosos que los arqueólogos han identificado. 
◆ La escala del intercambio a larga distancia: Solo menciona intercambios locales, no las extensas redes que 
conectaban el Sudeste con otras regiones y que están atestiguadas arqueológicamente. 
 
¿Por qué faltan estos elementos? 
◆ Cronología: La expedición de Soto ocurre después del colapso de los grandes centros misisipianos (Cahokia 
decayó alrededor de 1350), por lo que Elvas está describiendo sociedades en un estado de transformación y declive 
relativo. 
◆ Perspectiva limitada: Como participante en una expedición militar rápida y conflictiva, Elvas tuvo un acceso 
limitado a la vida ceremonial y a las estructuras de poder más profundas de estas sociedades. 
◆ Enfoque práctico: Su relato se centra en lo que era inmediatamente relevante para la supervivencia y objetivos de 
la expedición (alimento, refugio, rutas), no en la etnografía sistemática. 
◆ Efecto de las enfermedades: Elvas mismo menciona que algunos territorios estaban "despoblados y llenos de 
hierba, que parecía que hacía días que no habitaba en ellos gente" debido a "pestes", lo que sugiere que las 
epidemias previas ya habían alterado profundamente estas sociedades. 
 
El relato de Elvas, por tanto, nos muestra las sociedades del Sudeste en un momento de transición, después de su 
apogeo misisipiano pero antes de la colonización europea permanente. 
 
☆) Relatos de testigos de la expedición, contemporánea de la anterior, de Francisco Vázquez de Coronado por 
el Sudoeste norteamericano 
 
Características reconocibles que coinciden con los textos anteriores: 
◆ Arquitectura característica de los pueblos: Estructuras de varios pisos con mampostería: Ambos textos 
describen pueblos de "dos y tres y cuatro y cinco sobrados" (pisos) con "paredes de tierra y barro" o "paredes como 
a manera de tapías de tierra é arena, muy recias", coincidiendo completamente con la descripción de los grandes 
pueblos del Chaco como Pueblo Bonito y su arquitectura de mampostería decorada. 
◆ Patrón de asentamiento en red: Múltiples pueblos interconectados: Castañeda enumera sistemáticamente los 
pueblos de la región: "cibola son siete pueblos", "tucayan siete pueblos", "tiguez doce pueblos", etc., sumando 66 
pueblos en total, lo que confirma la existencia de extensas redes de asentamientos similar al "fenómeno Chaco" con 
sus pueblos periféricos. 
◆ Kivas (estufas) ceremoniales: Estructuras subterráneas: Ambos textos describen "estufas de barro de tierra 
donde se guarecen en el invierno del frío", que corresponden exactamente a las kivas subterráneas mencionadas en 
los textos arqueológicos como elementos centrales de la vida ceremonial y social. 

67 



◆ Economía agrícola adaptada al ambiente árido: Agricultura de maíz en tierras marginales: Describen el 
cultivo de "maíz, frisoles y calabazas" en "tierra arenosa" y "tierra muy seca", confirmando la agricultura de 
subsistencia en condiciones áridas mencionada en los textos sobre el Chaco. 
◆ Organización social menos jerarquizada: Gobierno por consejos: Castañeda describe que "se rigense por 
consejo de los más viejos" y menciona "sacerdotes que llaman papas", coincidiendo con la descripción de Fiedel 
sobre sociedades posiblemente menos jerarquizadas que las del Mississippi, donde no hay evidencia de líderes 
supremos en Chaco. 
◆ Redes de intercambio especializadas: Turquesa y manufacturas: Castañeda menciona que "tratan turquesas 
aunque no en la cantidad que decían" y describe elaborada "loza vidriada" y textiles, confirmando la especialización 
artesanal y el comercio que caracterizaba al sistema Chaco. 
◆ Sistema de caminos: Movilidad regional: Aunque no los describen directamente, las detalladas descripciones de 
distancias entre pueblos y la movilidad que observaron sugieren la infraestructura vial que los arqueólogos han 
identificado en el sistema Chaco. 
 
Aspectos que confirman particularidades regionales versus el Sudeste: 
◆ Menor estratificación social: A diferencia del relato de Soto en el Sudeste, estos textos no mencionan caciques 
poderosos ni grandes diferencias de riqueza, coincidiendo con la descripción arqueológica de sociedades más 
igualitarias en el Sudoeste. 
◆ Adaptación al medio árido:Los textos enfatizan la aridez y las estrategias de supervivencia en un ambiente difícil, 
lo que coincide con la descripción del "fenómeno Chaco" como una adaptación a condiciones ambientales extremas. 
◆ Unidad cultural: La uniformidad en arquitectura, costumbres y organización que describen ambos cronistas 
confirma lo que los arqueólogos identifican como el "fenómeno Chaco" - un sistema cultural integrado a pesar de la 
extensión geográfica. 
 
☆ Posible pregunta de parcial: ¿Cuáles son los principales puntos de desacuerdo entre las diferentes 
explicaciones en disputa sobre el pasado pre-colonial en Amazonia? (Aquí respuesta a modo de ejemplo) 
De la descripción del viaje realizado a través de la selva Amazónica en 1541 realizada por dominico Gaspar de 
Carvajal, integrante de la expedición de Gonzalo Pizarro, fuertemente criticado por su falta de precisión e 
interpretaciones interesadas dado que en la misma relataba la existencia de grandes poblaciones a la vera del río; los 
científicos físicos no aceptaron esa descripción. Para los ecologistas, la gran selva tropical de Sudamérica, era y es la 
tierra virgen más grande, primitiva y antigua del planeta, es una zona endémica que apenas ha estado en contacto 
con la humanidad. Esos científicos argumentan que las sociedades a gran escala no existieron nunca, que de hecho 
no pudieron existir, en la cuenca del río, debido a las limitaciones que sufre por su duro clima y su suelo pobre falto 
de proteínas. Según esta postura la Amazonia no pudo ser el lugar pujante y poblado que relato en su viaje Carvajal. 
Otros investigadores han llegado a la conclusión de que la cuenca del Amazonas, lejos de ser la tierra virgen 
intemporal, afirman que la jungla actual es el resultado de tribus indias  descritas  por Carvajal. 
Lo explicitado anteriormente se vio también en la discusión en principio académica y posteriormente en forma 
personal entre la arqueóloga del Smithsonian Betty Meggers en su libro publicado en 1971, en la que postula que el 
suelo de la amazonia posee poca riqueza, por lo que los agricultores se enfrentan a limitaciones ecológicas; según 
ella el único método para poder realizar cultivos y poder sobrevivir es mediante la tala y quema, ya que debe aunarse 
los efectos climáticos del llamado mega – Niño. La prueba de Meggers fue el estudio que realizó junto a su marido, el 
arqueólogo C. Evans, en la isla de Marajó que está ubicada en la desembocadura del  Amazonas. Las opiniones de 
Meggers fueron apoyadas por los grupos ecologistas para realizar campañas para salvar a los bosques tropicales. 
 
Las dos posturas en desacuerdo fueron planteadas una por B. Meggers y la otra por A. Roosvelt. 
Meggers planteó que lo que vio Carbajal en su viaje por el Amazonas en el año 1 en el cual relata la existencia de 
grandes poblaciones a la vera del río no podría haber sido factible ya que no se podía sacar riqueza del suelo, ya que 
el método de tala y quema (roza) no permitiría tener una agricultura sustentable a largo plazo. 
Roosvelt plantea que si pudo haber grandes poblaciones y que se pudo desarrollar una agricultura extensiva que 
mejoraba incluso el suelo.   

68 



Trabajo práctico 6: Historia de las sociedades nativas del Intertropico Oriental y Antillas 
 
I)  Amazonia:  

Notas: En 1541 sale la expedición en busca del Dorado, el comandante es Gonzalo Pizarro y el segundo al mando 
Francisco de Orellana. La leyenda decía que existía una comunidad indígena que tenía mucho oro y una ceremonia 
en la que el cacique se cubría de oro y se bañaba en un lago, que ahora tendría su lecho cubierto de este.  
 
La balsa muisca elaborada por la cultura muisca (centro de Colombia) hace ilusión a la ceremonia de la leyenda del 
Dorado. Representa el acto de investidura de poder de los jefes muiscas que se celebraba en la laguna de 
Guatavita, en e cual el heredero del cacicazgo cubría su cuerpo con oro en polvo y acompañado del pueblo 
arrojaba oro y esmeraldas como ofrenda a los dioses.  
 
Cuando Orellana se lleva a la mitad del grupo para buscar alimentos y luego regresar al grupo principal, decide en 
lugar no volver y continuar por el Amazonia. El sacerdote, Gaspar de Carbajal, que los acompaña anota que se 
encontraban con varias sociedades, que no eran pequeñas sociedades, eran de gran magnitud.  
Hay quienes dicen que todo esto que escribe es mentira, que el Amazonas tenía restricciones medioambientales 
como para que se desarrollen tales sociedades. Otros científicos sostienen que es verdad, que el Amazonas tenía 
sociedades que tenían conocimientos del manejo de la tierra, que hoy desconocemos, y que les permitía explotar 
la tierra sin dañarla. 
Betty Meggers es la arqueóloga y principal referente de la primera teoría. Afirman que los grupos eran pequeños.  
Anne Roosvelt  es la principal de la segunda. Mostraba que el desarrollo a gran escala en Amazonas se dió debido 
a los conocimientos de los indígenas sobre cómo explotar la tierra sin dañarla, además negar estas sociedades a 
gran escala es anticientífico porque la cuna de ciertas “enfermedades” ecológicas pueden encontrarse estudiando 
a estas sociedades. 

  
1) ¿Cuáles son los principales puntos de desacuerdo entre las diferentes explicaciones en disputa sobre el 
pasado pre-colonial en Amazonia?  
Los principales puntos de desacuerdo son entre las teorías de Anne Roosevelt y Betty Meggers. 
 
◆ Betty J. Meggers: Modelo Estándar 
Paul Richards, en 1952, escribe acerca de cómo el Amazonas es en verdad una región de tierra ácida e incultivable, 
“un desierto húmedo” en el que la vegetación actual sobrevive gracias a los propios nutrientes que obtiene sus raíces 
al recoger aquellas provenientes de sus hojas o brotes, pero que cualquier intento de abrir un llano, de llevar a cabo 
agricultura en la región, dejaría seca e inutilizable a la misma. 
Betty Meggers toma esta información para escribir su libro “Amazonia: hombres y cultura en un paraíso ilusorio”, en 
donde afirma que debido a esto, la única forma de llevar a cabo una agricultura es a través de la tala y quema, que no 
llega a dejar el suelo expuesto a los elementos demasiado tiempo, preservando su fertilidad. Afirma que esta práctica 
sobrevive hoy en día en la cultura yanomami. Además, afirma que el fenómeno del Niño es especialmente dañino en 
la jungla amazónica y que por lo tanto un grupo numeroso que se asentase allí por cientos de años, se vería obligado 
a disgregarse para sobrevivir, debido a la falta de recursos que se daría resultado de este fenómeno y que 
ciertamente entorpecería cualquier intento de desarrollar una agricultura permanente, que es necesaria para mantener 
grandes sociedades.  
Sostiene entonces que Carvajal malinterpretó lo que vió o simplemente mintió. Cree que ninguna sociedad podría ser 
tan numerosa y compleja como la descrita por el monje, y que por eso solo se han hallado restos de cazadores 
recolectores en el área. El cuidado de su medioambiente y el no volver intentar a llevar a cabo una agricultura 
permanente habrían quedado imbuido en tabúes y culturas locales, por eso no volvieron a intentar este tipo de 
desarrollo después de haber sufrido una experiencia negativa con este.  
Meggers, junto con su pareja, Evans, estudió la cultura marajó de la isla Marajó, en la desembocadura del Amazonas 
al mar. Allí encontró que los restos más antiguos resultaban propios de una sociedad más compleja, en oposición a 
los más nuevos que resultaban propios de una más sencilla y de menor envergadura. Esto, diría, era prueba de que 
los marajó intentaron llevar a cabo una cultura con base en la agricultura permanente, pero se vieron gravemente 

69 



afectados por un fenómeno del niño, de allí que perdieran su complejidad. Esto sería prueba de lo afirmado por 
Meggers. Los marajó habrían logrado este primer desarrollo avanzado debido a que en verdad sería una cultura 
proveniente de otra región, incluso posiblemente relacionados a los teotihuacanos, de allí que contase con la 
experiencia para poner en marcha su proyecto, que de igual manera acabó fracasando. 
Lo expuesto por Meggers fue recogido por ecologistas que buscan defender el amazonas, posicionándose en contra 
del desarrollo en la región, para así evitar la inevitable destrucción de la región de la que habla Meggers.  
 
◆ Anne Roosvelt  es la exponente principal de la segunda teoría. Mostraba que el desarrollo a gran escala en 
Amazonas se dió debido a los conocimientos de los indígenas sobre cómo explotar la tierra sin dañarla, además 
negar estas sociedades a gran escala es anticientífico porque la cuna de ciertas “enfermedades” ecológicas pueden 
encontrarse estudiando a estas sociedades. 
Sostiene que existieron poblaciones de más de cien mil habitantes durante más de mil años, se trató de una 
ocupación continua, en lugar de la intermitente que proponía Meggers. Habló de una “Sociedad Libre”, por esta razón 
no existían grandes monumentos como en otras, no existía en verdad trabajo forzado debido a la gran disponibilidad 
de recursos, si un súbdito no estaba de acuerdo con su líder, simplemente podría irse. 
Dice que Meggers hizo un “error de principiante”, confundió ocupaciones permanentes con intermitentes. Además le 
dió mucha importancia a las limitaciones medioambientales.  
 

Betty J. Meggers – modelo 
estándar o de construcciones 

medioambientales 

 
Anne Roosevelt 

Postula en Marajó ocupaciones de 
100 a 150 habitantes – Ocupación no 
continuada – Ley de limitación 
medioambiental – grupos pequeños – 
uso de tala y quema – critica la visión 
de Roosevelt porque veía una 
sociedad continua. 

Postula que Marajó fue una sociedad de más de 100.000 habitantes, que 
existió por más de 1.000 años. No vio ocupaciones diferentes – “Sociedad 
libre” – No hay grandes monumentos porque era una sociedad muy libre – 
Mucha disponibilidad de recursos – critica a Meggers por enfocarse en las 
limitaciones medioambientales – en los años 90 se hallan enterramientos 
más grandes – plantea las limitaciones del hacha de piedra para cortar y 
limpiar los terrenos – habla de la tala y quema como un fenómeno 
moderno – existencia de terra preta creada por “tala y combustión”.  

 
☆ Posible pregunta de parcial: ¿Cuáles son los principales puntos de desacuerdo entre las diferentes 
explicaciones en disputa sobre el pasado pre-colonial en Amazonia? Ya se ha respondido más arriba. 
 
2) ¿Cuál es el estado actual de la investigación arqueológica y a qué apuntan sus resultados? ¿Qué intereses 
políticos puede haber en juego en las diferentes reconstrucciones del pasado?  
Excavaciones que se realizaron en los años noventa en sitios ya explorados por Meggers, mostraron sitios de 
enterramiento más grandes que los descritos por Meggers. Además, el uso de los hachas de piedra como forma de 
tirar abajo árboles para realizar la tala y quema, resulta improbable, sería muy poco efectiva. La agricultura de tala y 
quema habría surgido con la llegada del hierro.  
También en los noventa, se halló la tierra negra, la terra preta, que es muy fértil y llena de nutrientes y que habría sido 
creada por indígenas. Esto se afirma porque no está asociada a ningún ambiente o clima particular, y porque siempre 
está asociada a cerámicas. Por lo tanto, sería una creación humana, y su creación tendría que ver con un proceso de 
tala y combustión, en el que se quema la materia orgánica de forma incompleta.  
Conocer e investigar esto, ayudaría a encontrar formas de cuidar el medioambiente y el amazonas hoy en día. 
 
3) ¿Cómo se relaciona con cada una de las hipótesis en competencia los textos de los primeros observadores 
coloniales de la región? ¿Qué interpretaciones se ensayaron acerca de sus obras?  
 
◆ Relación con la hipótesis de Meggers: “Paraíso ilusorio” y limitación ambiental 
Meggers consideraba que los suelos amazónicos eran pobres y que la agricultura intensiva era ecológicamente 
inviable. Desde su perspectiva, los relatos de Carvajal y Acuña —que describían grandes poblaciones, aldeas 
extensas y sociedades complejas— eran exageraciones o malentendidos.  

70 



Meggers argumentaba que estos cronistas: 
●​ No comprendían la ecología amazónica. 
●​ Interpretaban como “grandes ciudades” lo que en realidad eran agrupaciones temporales o sucesivas de 

pequeñas aldeas. 
●​ Eran influenciados por sus expectativas de encontrar riquezas y civilizaciones. 

Para Meggers, los relatos coloniales no eran fuentes confiables, sino testimonios de la incomprensión europea frente 
a un entorno que imponía límites infranqueables al desarrollo sociocultural. 
 
◆ Relación con la hipótesis de Roosevelt: “Amazonía transformada” y sociedades complejas 
Roosevelt, en cambio, ve en los mismos relatos testimonios valiosos que confirman la existencia de sociedades 
numerosas, jerarquizadas y con modos de vida semiurbanos. 
Carvajal, por ejemplo, describe: 

●​ Aldeas continuas a lo largo de 80 leguas. 
●​ Organización militar compleja. 
●​ Almacenamiento de alimentos a gran escala. 
●​ Presencia de caciques y estructuras sociales estratificadas. 

Roosevelt argumenta que estos testimonios coinciden con la evidencia arqueológica de terra preta, agricultura 
intensiva y manejo del paisaje. Para Roosevelt, los cronistas no se equivocaban: veían lo que efectivamente existía 
antes del colapso demográfico posterior al contacto. 
 
Interpretaciones sobre la obra de los primeros observadores 
Inicialmente, se los consideró exagerados o fantasiosos (como en el caso de las “amazonas” que menciona Carvajal), 
lo que llevó a desestimar sus relatos en conjunto. En el siglo XX, con el auge del determinismo ambiental (Meggers), 
se interpretó que habían sobrestimado el desarrollo amazónico por ignorancia o interés. A finales del siglo XX, con 
nuevas evidencias arqueológicas (Roosevelt, Heckenberger), se revalorizaron sus crónicas como fuentes 
etnohistóricas clave para reconstruir un pasado más complejo y poblado. Hoy se reconoce que, aunque contienen 
sesgos y errores, los relatos coloniales reflejan realidades que la arqueología está confirmando: grandes 
asentamientos, manejo ambiental y sociedades organizadas. 
 
Conclusión 
La relación entre los textos coloniales y las hipótesis en disputa es directa: 

●​ Meggers los ve como mitos o malentendidos. 
●​ Roosevelt los ve como testimonios veraces de una Amazonía densamente poblada y transformada por sus 

habitantes. 
La reevaluación de estas crónicas ha sido central en el “giro revisionista” de la arqueología amazónica, que hoy tiende 
a aceptar que Carvajal y Acuña no mentían, sino que describían un mundo que pronto desaparecería tras la 
conquista. 
 
II ) Caribe: 
1) ¿Cómo se poblaron las tierras del Caribe, y de dónde provinieron esas poblaciones?  
El poblamiento del Caribe fue un proceso complejo y prolongado, resultado de sucesivas oleadas migratorias desde 
el continente, principalmente desde dos focos: 
 
◆ Primeras migraciones (Paleoindios): Alrededor del 10,000 - 8,000 a.n.e., grupos de cazadores-recolectores 
adaptados a las costas centroamericanas se desplazaron hacia el sur y este, llegando a las costas caribeñas de 
Colombia y Venezuela. Otros grupos, alrededor del 4000-3000 a.n.e., saltaron desde Centroamérica hacia las Antillas 
Mayores (Jamaica, La Española, Cuba). 
◆ Migraciones de Mesoindios (mal llamados "Siboneyes"): Después del 1000 a.n.e., grupos organizados en 
sociedades tribales procedentes de las costas venezolanas, que aún no practicaban la agricultura, se desplazaron 
hacia las Antillas Menores y Mayores, desplazando o absorbiendo a los pobladores anteriores. 
◆ Migraciones de Neoindios (agricultores): A partir de los primeros siglos de nuestra era, llegaron dos grupos 
principales desde el norte de Sudamérica: 

71 



●​ Arahuacos: Fueron los primeros y de mayor impacto cultural. Procedían de la cuenca del Amazonas y el 
Orinoco. Se expandieron por las Antillas Menores hasta ocupar por completo las Antillas Mayores (Cuba, La 
Española, Puerto Rico, Jamaica), desarrollando sociedades complejas. 

●​ Caribes: Llegaron después, procedentes de la región de las Guayanas. Eran más belicosos y se asentaron en 
la costa oriental de Venezuela y las Antillas Menores, desde donde hostigaban a los poblados arahuacos. 

 
2) ¿Cómo se sustentaban las poblaciones caribeñas? ¿Qué importancia tuvo el cultivo? ¿De dónde obtenían 
proteínas animales?  
La base de la subsistencia era mixta, combinando la agricultura con la recolección, la pesca y la caza. 
 
◆ Cultivo: La agricultura fue fundamental, especialmente para los pueblos arahuacos. Su sistema principal era el 
conuco, un cultivo intensivo de roza y quema donde el producto principal era la yuca o mandioca, de la cual obtenían 
un pan llamado "casabe". También cultivaban batata, maíz, maní, calabazas y frijoles. El cultivo permitió la 
sedentarización, el crecimiento demográfico y el desarrollo de sociedades complejas. Para los caribes, la agricultura 
(también en conucos) era practicada principalmente por mujeres arahuacas cautivas. 
◆ Proteínas animales: Se obtenían de múltiples fuentes: 
◆ Mar: Pesca de una gran variedad de peces, moluscos (como se evidencia en los "concheros"), crustáceos 
(langostas, cangrejos) y tortugas. 
◆ Tierra: Caza de mamíferos como el manatí, iguanas, aves y roedores como la hutía. 
Los caribes, siendo más belicosos, daban mayor importancia a la caza. 
 
3) ¿Qué tipo de estructura política existía en la época de la llegada de Colón?  
En la época del contacto europeo, la estructura política predominante en las Antillas Mayores (dominadas por los 
arahuacos) era el cacicazgo, una sociedad jerárquica y estratificada. 
 
◆ El Cacique: Era la máxima autoridad, un jefe hereditario (normalmente por línea materna) que concentraba poder 
político, religioso y militar. Practicaba la poligamia y estaba apoyado por un grupo de nobles. 
◆ Los Nitanos: Una clase social o aristocracia guerrera que apoyaba al cacique. 
◆ Los Sacerdotes (behiques o mohanes): Dirigían la vida religiosa y ritual, y actuaban como curanderos. 
◆ El Pueblo (comuneros): La mayoría de la población, familias productoras. 
◆ Los Naborías: Una clase de siervos que realizaban trabajos para el cacique y los nitanos. 
 
Esta estructura estaba muy consolidada en La Española, Cuba, Jamaica y Puerto Rico, divididas en provincias o 
cacicazgos bien definidos. En cambio, los caribes mantenían una organización social más tribal y menos centralizada, 
donde el liderazgo se basaba en el valor guerrero y el éxito en las incursiones. 
 
4) ¿Cómo afectó la llegada de los europeos a las poblaciones del Caribe? ¿Algún pasaje del Diario de Colón 
hace prever lo que ocurriría después? 
La llegada de los europeos tuvo un impacto catastrófico para las poblaciones originarias del Caribe, llevándolas al 
borde de la extinción en pocas décadas. 
 
◆ Explotación y violencia: Los españoles implementaron sistemas de trabajo forzado y repartimiento que diezmaron 
a la población. El texto relata la traición y masacre de los caciques de La Española organizada por el gobernador 
Ovando en 1503, un ejemplo de la violencia utilizada para quebrar la resistencia y desarticular las estructuras de 
poder nativas. 
◆ Enfermedades: La introducción de enfermedades europeas (viruela, sarampión, gripe) para las que los indígenas 
no tenían inmunidad causó una mortalidad masiva. 
◆ Destrucción cultural y ambiental: Se desarticularon las sociedades, se abandonaron los sistemas agrícolas y se 
talaron bosques. El texto concluye que en menos de cincuenta años, "prácticamente la totalidad de todos estos 
pueblos vigorosos... estaban muertos y habían desaparecido". 
 
Pasajes del Diario de Colón que presagian lo que ocurriría: 

72 



El diario contiene pasajes que, con una lectura posterior, son proféticos sobre la explotación que se avecinaba. El 
más claro es la anotación del 26 de diciembre de 1492, donde Colón escribe: 
| "Y crean Vuestras Altezas que esta isla y todas las otras son así suyas como Castilla, que aquí no falta salvo assiento 
y mandarles hazer lo que quisieren, porque yo con esta gente que traigo, que no son muchos, correría todas estas 
islas sin afrenta... Ellos no tienen armas, y son todos desnudos y de ningún ingenio en las armas y muy cobardes, que 
mill no aguardarían tres, y así son buenos para les mandar y les hacer trabajar y sembrar y hazer todo lo otro que fuere 
menester..." | 
Este pasaje revela la percepción de superioridad militar, la idea de la dominación sin esfuerzo y, crucialmente, la 
intención explícita de obligar a la población nativa a trabajar para los intereses europeos, sentando las bases 
ideológicas para la esclavitud y el sistema de encomiendas que luego se implementarían con resultados 
devastadores. 
 
 
 

73 


	Unidad Cuatro: Período Preclásico 
	Daniel Villar – El Preclásico Temprano y Medio (1.350 a 300 antes de nuestra era) 
	Daniel Villar – El Preclásico Tardío  
	Jacques Soustelle – ¿Un Imperio Olmeca? 
	Christine Niederberg – Las civilizaciones antiguas y su nacimiento (Olmecas) 
	Ann Cyphers – La vida en los orígenes de la civilización mesoamericana – Los Olmecas de San Lorenzo 
	Luceros – The Rise and Fall of Classic Maya Rulers 

	 
	UNIDAD CINCO: Período Clásico 
	Raúl Mandrini – Las grandes civilizaciones urbanas del Período Clásicо 
	Linda Manzanilla – Surgimiento de los centros urbanos en Mesoamérica 
	El surgimiento de los centros urbanos en Mesoamérica durante el horizonte Clásico, que abarcó los primeros nueve siglos de la era cristiana, representó una nueva forma de vida urbana y una integración macrorregional. Este período se caracteriza por la aparición de grandes asentamientos cuidadosamente planificados, con una marcada diferenciación social basada en el oficio, donde el sacerdocio en Teotihuacan y los gobernantes en otros centros dominaban la estructura social. La arquitectura monumental, especialmente los templos sobre basamentos piramidales, reflejaba la importancia de la esfera religiosa, que no solo abarcaba el culto, sino también la organización de la producción, la distribución de bienes y el control del intercambio a larga distancia. 
	Teotihuacan, ubicado en el Altiplano central de México, fue el primer fenómeno urbano a gran escala, con una extensión de 20 km² y una población que pudo alcanzar entre 40,000 y 200,000 habitantes. Su planificación urbana incluía un sistema ortogonal de calles, como la Calzada de los Muertos, con orientación astronómica, así como sistemas de abastecimiento de agua y drenaje. La ciudad albergaba conjuntos habitacionales multifamiliares, organizados en apartamentos para familias nucleares, con áreas destinadas a la preparación de alimentos, almacenamiento, rituales y entierros. Estos conjuntos reflejaban una organización social basada en grupos corporativos dedicados a oficios especializados, como la alfarería o la textilería. Además, existían barrios de artesanos y de extranjeros, como el Barrio Oaxaqueño y el Barrio de los Comerciantes, que evidencian la diversidad cultural y económica de la ciudad. 
	Monte Albán, en el valle de Oaxaca, surgió como capital de una confederación de los tres ramales del valle. Aunque su ubicación en la cima de un cerro presentaba desafíos como la escasez de agua, su posición central le confería un papel político estratégico. La ciudad llegó a cubrir 6.5 km² y albergar hasta 25,000 habitantes. Se organizaba en terrazas habitacionales y contaba con barrios asociados a la producción artesanal. Durante su fase de mayor esplendor, Monte Albán III, la ciudad centralizó el poder y expandió su influencia, aunque posteriormente, en la fase Monte Albán IV, decayó, dando lugar a centros regionales independientes. 
	En el área maya, los centros urbanos como Tikal, Palenque y Calakmul se caracterizaban por su dispersión en el paisaje y la ausencia de barrios artesanales claramente definidos, ya que la producción se realizaba en las aldeas. Estos centros funcionaban como sedes de linajes aristocráticos, integrados mediante el intercambio y ocasionalmente formando confederaciones. Tikal, por ejemplo, pudo tener entre 50,000 y 70,000 habitantes y era un nodo importante en las redes de intercambio que circulaban bienes como obsidiana, jade, plumas y cerámica. 
	La economía en estos centros urbanos se basaba en la agricultura de temporal, con cultivos como maíz, frijol, calabaza y amaranto, complementada con la caza y la recolección. En Teotihuacan, la producción artesanal, especialmente la obsidiana, tuvo un papel central, con talleres localizados en la ciudad. El intercambio a larga distancia, organizado por las élites, permitía el flujo de materias primas y bienes suntuarios entre regiones distantes, lo que reforzaba las redes de poder e influencia. 
	En cuanto a la organización social y política, Teotihuacan parece haber estado dirigida por sacerdotes que centralizaban la producción y el intercambio, mientras que en Monte Albán y los centros mayas existían dinastías de gobernantes. La religión jugaba un papel integrador, con deidades como Tláloc en Teotihuacan, que actuaba como patrono de la ciudad, y un panteón diverso en Monte Albán, donde el rayo y las nubes eran elementos centrales. En el área maya, el sistema de creencias, sustentado por un calendario complejo y la escritura jeroglífica, era compartido por la aristocracia y servía para legitimar el poder. 
	El declive de estos centros urbanos se atribuye a múltiples factores, como presiones demográficas, deterioro ambiental, conflictos internos y el colapso de las redes de intercambio. Teotihuacan fue incendiada y saqueada hacia el 750 d.C., mientras que Monte Albán perdió su centralidad hacia el 900 d.C., fragmentándose en unidades políticas menores. En el área maya, el abandono de los centros sureños hacia el 950 d.C. marcó el fin del período Clásico, con un desplazamiento hacia el norte de la península de Yucatán, donde surgieron nuevas formas de organización bajo influencias externas. 
	En resumen, el horizonte Clásico mesoamericano fue una época de integración cultural y económica, donde la vida urbana, la especialización artesanal y el intercambio a larga distancia sentaron las bases de desarrollos civilizatorios complejos, cada uno con particularidades regionales pero interconectados a través de redes religiosas, económicas y políticas. 
	Escalante Gonzalbo – Teotihuacan hacia el año 600 D. C. 
	Simón Martin y Nikolai Grube – Crónica de los Reyes y Reinas Mayas 
	Daniel Villar – Vinculaciones recíprocas entre Teotihuacan y las tierras mayas durante el clásico temprano 
	Mann – Matemática Candelaria 
	Webster – ¿Qué sucedió a los Mayas del Período Clásicо? 

	UNIDAD SEIS: Período Posclásico 
	Daniel Villar – El Posclásico Temprano y Medio 
	Daniel Villar – El Posclásico en las tierras mayas 
	Raúl Mandrini – El origen de los aztecas 
	Serge Gruzinski – La ciudad de México. Una Historia... 
	Conrad y Demarest – La expansión imperial azteca 
	Carlos Santamarina Novillo – El modelo azteca de imperio 
	Carlos Santamarina Novillo – El sistema de dominación azteca: el imperio tepaneca 
	Frances Mary Berdan – Trade, Tribute and Market in the Aztec Empire 
	Anne Chapman – Puertos de comercio en las civilizaciones azteca y maya 

	TRABAJOS PRÁCTICOS 
	Trabajo Práctico 4: Domesticación animal y vegetal en el continente americano 
	Trabajo práctico 5: Historia de las sociedades nativas del actual Canadá y EEUU 
	Trabajo práctico 6: Historia de las sociedades nativas del Intertropico Oriental y Antillas 
	 


