Unidad Cuatro: Periodo Preclasico

Daniel Villar - El Preclasico Temprano y Medio (1.350 a 300 antes de nuestra era)

Mexiess D
Tula/Tottecas |

El TajinfTotonacas | b3
Monte Albdn/Zapotecas |

Teotihuacan

Mayas | >

oimecas [N
1500 a.C. 1250 a.C. 1000 a.C. 0 250d.C. 500d.C. 750d.C, 1000 d.C. 1250 d.C. 1520 d.C,
[ Periodo preclésico } -1 Periodo clisico ---[ Periodo posclisiceo ]

PRECLASICO, CLASICO Y POSCLASICO: una definicién sintética

a)

El Preclasico -Temprano, Medio y Tardio- se caracteriza por constituir una etapa que surge como continuacién
de la instalacion de un sistema agricola propiamente dicho (con base en la cosecha del maiz) y el desarrollo de
distintos estilos ceramicos. A partir de un sustratum aldeano generalizado, igualitario y descentralizado que seria
correlato de aquel sistema agricola en términos econémicos, sociales y politicos, se hace visible por primera vez el
desarrollo de un proceso de centralizacién y sus efectos. En ese contexto de jerarquizacién, aparecen centros
ceremoniales cuyas funciones vinculadas a las operaciones ideolégicas de las élites que los habitan es notoria.
Se instalan circuitos de intercambios de materias primas y bienes —sobre todo suntuarios— e informacioén, a
media y larga distancia materializados en el desarrollo de extensas rutas comerciales que, en muchos casos, se
mantendran vigentes luego del Preclasico. Cobran importancia una serie de artesanias, y la arquitectura y
escultura monumentales. Se registra una iconografia compleja con rasgos que tendran continuidad en épocas
posteriores. Surgen las primeras evidencias de utilizacion de calendarios y escrituras.

El Clasico -Temprano y Tardio- es la etapa de surgimiento de un estado pristino y del urbanismo propiamente
dicho: las grandes ciudades —como el emblematico Teotihuacan- alcanzan la verdadera condicién de tales, a partir
de diversos actos fundacionales que marcan el comienzo de su historia, y sobre la base de una cuidadosa
planificacion. La arquitectura monumental muestra algunos de sus maximos logros, como las estructuras
piramidales complejas, los edificios gubernamentales, las plazas y los recintos confinados. Se hace perfectamente
visible la oposicion complementaria entre campo y ciudad, el primero, l6gicamente sede de las actividades de
subsistencia en un sentido mas amplio, y la segunda, de las artesanales y de la gestion burocratico-administrativa
y cultual. La poblacién se incrementé notablemente, acelerandose el crecimiento demografico del Preclasico.
Parte de ella se concentré en los barrios urbanos, disefiados con la finalidad de agruparla segun su pertenencia
estamental y a sus especialidades. Se verifica un contexto de marcada estratificacion y gran especializacion. Las
ciudades capitales no sélo controlan sus regiones respectivas, sino que extienden su influencia a otras ciudades y
regiones. Las rutas y redes de intercambio crecen en extension y complejidad. En paralelo con una actividad
diplomatica extensa. se desarrollan guerras y conflictos con frecuencia. Se constituye un pantedn, cuya expresion
iconografica se estandariza. El sistema numeral de base vigesimal, los calendarios y las escrituras alcanzan su
maximo desarrollo y su utilizacion epigrafica evidencia claramente un objetivo de control social y su puesta al
servicio de la materializacién ideoldgica del poder. La etapa culminé en medio de acentuados conflictos sociales y
bélicos que acompafaron el colapso de varias de las ciudades mas importantes, destruidas y abandonadas.

El Posclasico -Temprano, Medio y Tardio- es la época en la cual se continuaron verificando ingresos de
poblaciones provenientes de los territorios septentrionales (entre ellas, los mexica de habla nahua, protagonistas
del Posclasico) que se incorporaron a la vida mesoamericana. Se instituyeron nuevas élites conformadas por los
recién llegados que confrontaron o se aliaron con las antiguas noblezas locales, buscando maneras de predominar
y legitimar su accion politica. La actividad militar incesante y los conflictos bélicos prolongados son tipicos de esta

1



etapa. El proceso culmina con la iniciacion del momento de mayor centralizacion politica en Mesoamérica, con la
constitucién de la Triple Alianza y la consiguiente instalacion de un imperio en rapida expansién que succiona
recursos aportados por provincias tributarias. Las transformaciones generadas por la suma de nuevas presencias
a los procesos regionales se perciben en el auge de la metalurgia del oro, plata y cobre, la arquitectura secular con
marcado énfasis en las estructuras defensivas y los edificios administrativos, y de un sistema religioso
estrechamente relacionado con el poder imperial que acentua la importancia de los sacrificios humanos, ofrecidos
a dioses que expresan la sintesis entre antiguos cultos locales y regionales con cultos extranjeros.

La caracterizacion de estas tres etapas mesoamericanas es valida para las cinco areas Norte, Occidente, Centro,
Oaxaca y Golfo. Queda colocado aparte el caso del area del Sureste o Tierras Mayas. Los Mayas muestran un grado
de singularidad que a menudo pone distancia entre sus propias caracteristicas y las de los parrafos precedentes.

EL PRECLASICO - La etapa denominada Preclasica se extendié entre los 1.350 afios antes de nuestra era (3.350
afos antes del presente) y 300 de nuestra era (1.700 afos antes del presente).

En la costa del Golfo de México, actual jurisdiccion de los estados de Veracruz y Tabasco, surgié durante el
Preclasico Temprano (1.350 a 900 a. n. e.) la denominada cultura Olmeca, cuyo desarrollo posterior se extendié a lo
largo de toda la etapa. Se ignora el nombre que quienes hoy llamamos Olmecas se daban a si mismos. El término
Olmeca pertenece a la lengua nahua, significa gente del pais del hule, y fue la denominacién que, en tiempos muy
posteriores al Preclasico, los aztecas utilizaron para referirse a los habitantes de la costa del Golfo de México.
Actualmente, bajo ese nombre se alude simultdneamente a la cultura respectiva y al “estilo artistico” singularizado por
un conjunto de construcciones, esculturas y expresiones iconograficas a través de las cuales se materializa la
ideologia olmeca.

La arqueologia tradicional habia llamado “area metropolitana” a las cuencas de los rios Tonala y Coatzacoalcos,
considerandola el territorio por excelencia de los Olmecas. Alli se encontraba La Venta, el centro olmeca mas
representativo, que florecié entre los afios 800 y 400 a. n. e. en el Preclasico Medio. Pero hoy sabemos que existen
sitios arqueoldgicos por fuera de ambas cuencas hidrograficas, que los hay fechados en tiempos anteriores a La
Venta, y la presencia olmeca se verifica en buena parte del mundo mesoamericano, mas alla del area ocupada por
sus poblaciones.

PRECLASICO TEMPRANO - SAN LORENZO

San Lorenzo, ubicado en las cercanias de Rio Chiquito, afluente del Coatzacoalcos, atestigua el desarrollo inicial en
tiempos del Preclasico Temprano. En ese momento, el proceso de domesticacién vegetal habia progresado al punto
de permitir la explotacion del cultivo basico (maiz) y un nutrido conjunto de plantas en permanente interaccion con los
seres humanos, ya en el marco de un sistema agricola propiamente dicho. Las comunidades aldeanas tomaron
paulatino incremento, surgieron una serie de especialidades artesanales (cesteria, ceramica y textileria), y se
establecieron paulatinamente redes de intercambio regionales que implicaban conexiones a media y larga distancia.
Las aldeas pasaron a albergar poblaciones mas numerosas, en un proceso de aglutinamiento desigual. Algunas
crecieron notablemente y comenzaron a ejercer cierta influencia sobre otras menores. En las primeras, ciertos linajes
tomaron las riendas y propiciaron la construccion de estructuras de buen tamaro y la delimitacién de espacios
publicos que sirvieron de escenario para ceremonias en las cuales su poder comenzé a exteriorizarse y proyectarse
sobre la gente comun.

Este proceso marca el desarrollo temprano de la cultura olmeca. La iconografia propiciada por las élites en
surgimiento acentud la simbologia del poder, sintetizandola en un “estilo artistico” que tendia a legitimar su ejercicio y
a generalizar y naturalizar las nuevas relaciones sociales establecidas a partir de la produccion agricola. Estas se
caracterizaron por una mayor distancia vertical entre linajes y personajes pregnados y la gente comun, primer paso en
direccion a una estratificacién posterior.

PRECLASICO MEDIO - LA VENTA
La Venta representd un centro ceremonial ubicado sobre una extensa “isla” conformada por terrenos secos, rodeado
por un entorno de pantanos y manglares.



Las construcciones de La Venta demandaron, segun calculos, mas de un millén de horas de trabajo, lo que implica
control sobre una poblacion de una magnitud tal que, a su vez, sélo podria ser abastecida concentrando la
produccion agricola y no agricola de una vasta zona circundante.

Se traté de un centro ceremonial habitado por una minoria de especialistas, dirigidos y coordinados por sefiores a los
que se llamo sacerdotes. Esa minoria se atribuia facultades de mediacién entre los mundos terrenal y sagrado, y
aparecen representados en tres tipos de estructuras arqueoldgicas caracteristicas del sitio y de la cultura: las estelas,
los altares y las enormes cabezas monumentales que han dado fama a los Olmeca, impactantes demostraciones de
su poder sacralizado. Estos sefiores eran simultaneamente intérpretes de creencias y valores religiosos, ejecutores de
un ritual exteriorizado regularmente en ceremonias comunitarias, y depositarios de ciertos saberes esotéricos que
garantizaban la eficacia de los procedimientos que ellos dirigian y coordinaban. Desde esta posicién, en la que
rapidamente se fueron consolidando, integraron y controlaron a las comunidades y establecieron una extensa red de
interacciones e intercambios con otros sefiorios de los Valles de Oaxaca y de México.

Asi fue que el estilo olmeca se generalizé en otras regiones de Mesoamérica, favoreciendo la expansion de un
proceso de complejidad socio-politica en que quedd involucrada buena parte del super-area cultural. Se debate si
esta implicod la conquista de otros territorios o de vinculaciones econdémico-religiosas. Aunque no resulta posible
afirmar que la violencia haya sido la forma habitual. Los intercambios de bienes y materias primas tuvieron una
importancia que se refleja en la instalacion de pequefias colonias olmecas en zonas criticas que aseguraban o
favorecieron el flujo de aquellos bienes y materias primas indispensables.

SENORIOS DEL PRECLASICO MEDIO: SAN JOSE MOGOTE

En el Preclasico Medio (900-300 afos a. n. €) otros sefiorios surgieron en Morelos, Oaxaca y México central, y el
estilo olmeca ya aparece extendido desde el territorio de la actual Republica de El Salvador por el Sur hasta el Valle
de México por el Norte.

Los contactos entre los dirigentes de cada uno de ellos y la utilizacion en comun de una simbologia expresada en
dicho estilo artistico caracteristico favorecié la continuidad y la expansion de los sistemas de intercambio que
incluian, desde luego, una serie de bienes exoéticos y suntuarios que reforzaban la jerarquizacién de los sefores. El
seforio olmeca de la costa del Golfo fue, entre ellos, la organizacion mas importante en esa época y se
convirtié en algo asi como un mentor de los restantes, en tanto se le reconocia la condicion de creador del complejo
ideoldgico que David Grove llamé “Complejo X” y que la arqueologia tradicional habia previamente denominado
“estilo artistico olmeca”.

Asi, los sefiores de Chalcatzingo (Estado de Morelos, area central) y San José Mogote (Estado de Oaxaca, area
homadnima) mantenian relaciones con los Olmecas de la costa del Golfo y otras unidades politicas de las Tierras Altas.

San José Mogote comenzd a convertirse en un centro que concentraba una poblacion de aproximadamente mil
personas, superior a cualquier otra de su entorno. En el Preclasico Medio, San José Mogote logré subordinar a
otros centros importantes que iban surgiendo en el valle. Cada uno de ellos, a su vez, cohesionaba pequenas
comunidades aldeanas vecinas, constituyendo unidades politicas separadas de las restantes por buffer zones, zonas
de amortiguacion “vacias” que constituyen indicadores de un clima de competencia reciproca y quiza de inseguridad
y conflicto.

Recientemente, investigadores del Proyecto Arqueolégico de Chiapa del Corzo descubrieron en esa zona del Estado
de Chiapas un entierro miiltiple asignado en principio al Preclasico Medio, con una antigliedad estimada en 700
afos antes de nuestra era y realizado dentro de una piramide. Este hallazgo constituye el antecedente
mesoamericano mas antiguo conocido hasta el momento de la utilizacion de estructuras piramidales como recintos
funerarios de élite.

Consiste en una camara funeraria y un pequefio recinto anexo, ambos en una piramide que debié tener
aproximadamente 7 metros de altura, provista de escaleras y un pequefio templo en la parte superior, ubicada en el
denominado Monticulo 11 de la localidad arqueoldgica de Chiapa del Corzo. La camara funeraria contiene los restos
de tres personas: (a) un personaje masculino de alto rango, de unos cincuenta afios de edad al momento de su

deceso, colocado en posicion decubito dorsal extendida, con la cabeza hacia el norte y la boca tapada con una
3



valva, con incrustaciones dentarias; (b) un nifio de un ano de edad colocado en el recinto con cuidado, que conserva
articuladas sus extremidades; y (c) un hombre joven -aproximadamente 20 afios de edad- posiblemente arrojado al
interior de la tumba; los dos ultimos fueron sacrificados para acompafiamiento del primero.

El ajuar funerario del personaje principal incluye collares de mas de mil cuentas de jade de distintos tamanos, un
taparrabo con incrustaciones de perlas, pendientes también de jade (algunos de estilo olmeca), ajorcas para rodillas y
tobillos, pulseras, brazaletes, una mascara con ojos de obsidiana verde, un espejo de pin'tal5 y quince vasijas
ceramicas.

En el anexo a la camara principal, se hallaron los restos dseos de una mujer, cuya edad mortuoria es similar a la del
personaje masculino principal, colocada en la misma posicién, pero con su cabeza hacia el este, y asimismo con la
boca tapada con una valva e incrustaciones dentarias. Su ajuar incluye cuentas de ambar, jade y perlas, pendientes
con forma de aves y de un mono saraguato, otro espejo de pirita, dos vasijas ceramicas y una espina de mantarraya
colocada sobre su pecho.

El hallazgo tiene varias implicancias importantes, entre las que se destacan las siguientes: (1) permite retrotraer en
mil anos la antigiiedad de la tradicion mesoamericana de ubicar recintos funerarios en el interior de piramides;
(2) esa tradicidon no se habria originado en tierras mayas, como se pensaba hasta el momento en base al registro
mas reciente de tumbas reales del periodo clasico en el area maya; (3) algunas de las materias primas utilizadas en la
confeccion de los ajuares funerarios chiapanecos (principalmente el jade) prueban tempranas vinculaciones de
intercambio con lugares distantes, como el valle de México, la costa del Golfo de México y el valle del rio Motagua
(hoy territorio guatemalteco); (4) en particular, la similitud de objetos cerdmicos y ornamentales del ajuar encontrado
en Chiapa del Corzo con otros procedentes del Grupo C de La Venta, en el estado de Tabasco (costa del Golfo) y
conocidos desde hace setenta afios, confirma tempranas relaciones no sélo entre ambos centros del Preclasico
medio, sino entre la regidon chiapaneca en su conjunto con el area nuclear olmeca.

Daniel Villar - El Preclasico Tardio

En esta época incrementan las actividades de intercambio y se da una extensa red social y econémica, el primer paso
hacia la constitucion del Clasico. No obstante, los centros olmeca de la costa del Golfo comenzaron a perder
importancia, La Venta fue abandonada hacia 400 a.n.e. Tres Zapotes, un sitio Olmeca algo mas pequefio, adquirid
relevancia en el Preclasico tardio y es considerado representativo del periodo. Aunque la influencia olmeca se
mantuvo todavia fuera del area de sus manifestaciones iniciales, simultaneamente comenzaron a aparecer otros
centros importantes que constituyeron los antecedentes inmediatos del desarrollo posterior de las grandes culturas
urbanas del Clasico: zapoteca, teotihuacana y maya.

1) Monte Alban es un sitio que marcara el surgimiento del estado zapoteca, en el Valle de Oaxaca.. Comenzé a
edificarse durante el Preclasico medio y alcanzaria luego el control de toda la region en el Preclasico tardio.
Concentrara una poblacién numerosa, constituyéndose en un estado expansivo con base urbana, y manteniéndose
vigente a lo largo del clasico y del Posclasico. Alli se encuentra la Galeria de los Danzantes, centenares de grabados
en piedra, cada uno celebra una victoria en el camino de la expansion territorial. Estos memoriales de guerra y los
muros fortificados para la defensa de la ciudad que se irdan construyendo nos hablan de un clima de conflicto y de la
creciente violencia de un proceso de expansién basado en la utilizacién de la fuerza.

Algunos investigadores, como Richard Blanton, han sugerido que Monte Alban representé el producto urbanistico de
una alianza entre seforios exitosos del valle que quisieron expresar en la ciudad la existencia, continuidad, pujanza y
poder de la coalicién. Por este motivo habria sido construida sobre tres cerros principales, que seria el nimero de
componentes de la coalicion.

A partir del afio 200 a.n.e., el nimero de los restantes centros del valle se redujo y la poblacion parecié
experimentar asimismo un decrecimiento, pero los centros subsistentes se integraron en una secuencia compleja que
se vera reiterada en otras regiones de Mesoameérica, integrada por cuatro niveles ordenados de acuerdo a una
importancia decreciente, con Monte Alban a la cabeza, seguido de centros administrativos de segunda y tercera
magnitud y luego las aldeas. En esta época, Monte Alban contaba con unos 14.000 habitantes y la arquitectura
monumental incluia edificios dedicados al culto y palacios en los que residian las autoridades gubernamentales. En la



fachada de un observatorio astrondmico, se esculpieron lapidas de conquista, que muestran una secuencia de glifos
que se refieren a una época de anexiones violentas y de conflictos de distinto orden.

En el Preclasico tardio, la ciudad constituyd principalmente un centro de decisiones politico-militares, mientras
que las responsabilidades de conduccion econdmica parecen haber sido menores, encontrandose a cargo de otros
centros del valle a los que se controlaba estrictamente desde la capital.

2) Teotihuacan surge en el Valle de México, apto para la agricultura, rico en obsidiana y con acceso a una laguna de
agua dulce. Esta ciudad estaba estratégicamente ubicada sobre el camino que vinculaba el Valle de México con la
costa del Golfo, fue inicialmente edificada sobre una cueva de grandes dimensiones, encima de cuya boca quedaria
instalada la mole protector de la Piramide del Sol. La ciudad surge como tal después del 200 a.n.e. y en esta etapa se
construyeron las grandes piramides.

El valle estaba habitado por una poblacién numerosa de vida aldeana y ciudades como Cuicuilco hacia el 400 a.n.e.
Al surgir Teotihuacan pasé a convertirse en una gran ciudad, su crecimiento se vio favorecido por la tremenda
erupcion del volcan Xitle que cubrié de lava y ceniza los asentamientos del sector meridional del valle, tapando los
canales de riego. Cuicuilco fue despoblado y la poblaciéon se concentré en Teotihuacan y su alrededor.

La Piramide de la Luna se ubica en un extremo de la Calzada de los Muertos, y en el otro extremo se encuentra la
Piramide del Sol, entre medio se halla el Templo de Quetzalcoatl y la Ciudadela, edificados en una gran plaza. La
urbanizacion también incluyd otras obras publicas no monumentales, conjuntos habitacionales multifamiliares y
barrios de especialistas, todos servidos por un ingenioso sistema de provision de agua potable y desaglies con
alcantarillado.

El nombre Teotihuacan significa Lugar de los dioses. Fueron los mexica del Posclasico quienes impusieron ese
nombre a la vieja ciudad ruinosa e invadida por la vegetacion que ellos conocieron varios siglos después de que
hubiera sido abandonada por sus habitantes. También nombraron otros puntos relevantes del nucleo ceremonial
central, como las dos piramides mayores (las del Sol y la Luna), y pensando que se trataria de enormes tumbas de los
antiguos gobernantes, llamaron Camino de los Muertos a esa calz que las vinculaba a ambas. Actualmente sabemos
que bajo la piramide de la Luna solo hay victimas de sacrificios de la época del asentamiento inicial, en el 100 a.n.e.
aproximadamente. La piramide no fue erigida de una sola vez, sino en siete etapas distintas. Ademas de ser una
ciudad construida para los hombres, cosntituyd un enclave sagrado. Su sector central coincidia con una boca del
inframundo representada por una antigua cueva, sobre la cual se emplazaria la piramide del Sol.

3) La civilizacidn maya se emplazé en El Petén, Belice, Honduras, El Salvador y la peninsula de Yucatan. Florecié en
el Preclasico tardio y durante el Clasico y continué una trayectoria histérica declinante en el Posclasico. Entre los
afnos 400 a.n.e. y 300 d.n.e. (Preclasico tardio), se produjo un rapido crecimiento de la poblacion que acompaié un
proceso de complejidad que se revela en la construcciéon de estructuras ceremoniales y en la elaboraciéon de un
“estilo artistico” maya, con escritura jeroglifica y estelas, que no son originales, pero si nuevas en el area Maya.
Durante esta etapa, a partir de un fondo preexistente de vida aldeana, se destacaron comunidades que crecieron
hasta convertirse en centros importantes Este proceso se favorecié por una practica agricola que intensifico la
explotacion y amplié las superficies cultivables, recuperando tierras inundables. Para todos estos propésitos, una
elite rapidamente conformada se valié de los saberes acumulados en varios milenios de tradicién cultivadora en
un medio exigente. Surgié entonces una impresionante arquitectura monumental destinada a actividades del culto
y del gobierno y comenzaron a generarse emprendimientos de astronomia, arquitectura,obras de ingenieria aplicadas
a la produccion, bajo la supervisidon y coordinacién de aquellas élites.

En el sitio de El Mirador, se testimonia el proceso de complejidad que tuvo lugar durante el Preclasico, alli se
construyd la estructura mas grande que hasta la fecha se conoce en el area maya: una plataforma triadica
caracteristica, con tres templos en la cima. Estas estructuras presentan grandes fuentes de mamposteria que eran
revocados y decorados con enormes “mascarones” de estuco pintados. El conjunto piramide-templo-mascarones
decorados ha sido vinculado con la consolidacién de un poder politico-religioso en manos de una élite que toma
a su cargo la totalidad de las actividades cultuales y controla informacién estratégica que posibilita la vialidad de la
produccion agricola, al parque difunde una ideologia de acuerdo con la cual los gobernantes se identifican con
deidades y poderes sobrenaturales.



Al menos cierto numero de senores mayas del Preclasico pronto entraron en competencia, debido a las
exigencias de una poblacién creciente en relacion con los niveles de rendimiento de un sistema agricola que en los
tiempos posteriores alcanzaria el maximo de sus posibilidades, y la necesidad de controlar materias primas como
obsidiana, jade, silices y sal. En otros casos, el que ciertos centros se ubiquen en rutas, facilitdé asegurar bienes
indispensables mediante el intercambio y lograr fortunas.

Durante el Preclasico tardio final, se originaron en el area maya dos tradiciones culturales que luego iran a confluir en

el Clasico: a) monumentos esculpidos en las tierras altas del sur, para rememorar hazafias de gobernantes, con
referencias calendaricas y jeroglificos; y b) arquitectura piramidal en las tierras bajas, decorada con signos
alusivos a la cosmogonia y escenario de las ceremonias y rituales propios del culto y de la vida civil.

El Preclasico final maya estuvo caracterizado por serias perturbaciones de orden productivo y visibles
conflictos bélicos. Con frecuencia poblaciones se desplazaron en esta época y muchos centros resultaron
abandonados. Se suele postular que influyé la erupcion del volcan llupango.

Jacques Soustelle - ;Un Imperio Olmeca?

La visiéon de una gran civilizacion que recubriera un inmenso
territorio en Mesoamérica, expandiendo alli, del Balsas a
Nicoya, de La Venta a Tlapacoya su estilo, su iconografia y 1L e

. Tres Zapotes y ¥ o ) 5
aun sus obsesiones, evoca inevitablemente la imagen de un "« st (] TR
imperio. Nos vemos llevados a hablar de un “imperio olmeca” S el
como hace poco hablabamos de un “antiguo imperio” maya.

Nestepe Ranch%‘ ka Cobata
° ed 3
elsla de Tenaspi Jp——

Llados del Jicaro ¢, 1@ Venta
. : — 5 e

v ® =
Laguna de los Cerros .
Arroyo Resquero:

: s
{ Cruz del Mitagro o Tenochtitan’ v_"x,’_‘v_{ e -
Antes de que podamos determinarlo, los grandes centros E'"_ﬂﬂm"ésﬂ'ﬂ' C:;:ﬁ%:;%{ fica ’”"5 S
olmecas, tales como La Venta, pueden ser descritos, para | - Eeormme ot
emplear la expresiéon de Alfonso Caso, como “ciudades 7 O Istm
dispersas”. Por ello hay que comprender que cada una de las
entidades politicas se componia de un centro planificado que
incluia remocién de tierras, plataformas, edificios piramidales.
con esculturas (estelas, altares), ofrendas, tumbas, todo ello
orientado con relacién a los puntos cardinales, segun un eje
norte-sur, con una desviacion de 8° al Oeste, y aldeas y
pueblos, incluso habitaciones aisladas, entre los campos de ~
maiz. Asi, la ciudad olmeca no esta completamente Sooro map co Do+ o Meieo, 00T
urbanizada, como lo fueron después Teotihuacan vy
Tenochtitlan, pero no se reduce a un simple “centro ceremonial”. Es la expresion de la simbiosis entre una
poblacién de cultivadores, aportadores de subsistencias y de mano de obra, y una élite de dirigentes, sacerdotes,

guerreros, negociantes, artesanos y artistas, escultores y cinceladores.

Los Soldados ™+

oY
o
o

oI Manati [

+Rio CoattacoalppSub ™ | !
Las Limas
> b

® Principales sitios

e Sitios menores

En suma, asi como las pequefias ciudades griegas asociaban sus acrépolis y sus “demos” rurales, lo que nosotros
llamamos a veces la “ciudad” mesoamericana era resultado de un sinecismo: a un lado, el centro, residencia de
los dioses y de sus sacerdotes, de los jefes, de los mercaderes, lugar de ritual, de mando y de comercio; del otro, las
aldeas y los pueblos neoliticos cuya vida cotidiana —fuera de su participacion en los trabajos exigidos por la
autoridad central— sin duda casi no habia cambiado desde los comienzos de la agricultura.

La escala de los centros olmecas impresiona. Los vestigios de La Venta cubren aproximadamente 550 hectareas, los
de Tres Zapotes 400, y el complejo de San Lorenzo, incluyendo sitios vecinos, alcanza las 2,400 hectareas. Aunque
estas cifras son comparables a las 1,000 hectareas de Tenochtitlan a inicios del siglo XVI, la diferencia crucial radica
en la densidad. La capital azteca era una ciudad concentrada, construida sobre islotes con casas apifiadas a lo largo
de canales. En contraste, las ciudades olmecas formaban un "tejido de anchas mallas", donde la vivienda comun,
construida con materiales perecederos como madera y follaje —similar a las chozas de los lacandones modernos—,
dejaba pocos rastros arqueoldgicos, solo algunos fragmentos de terracota o piedras de moler.



Dentro de todas las ciudades, es La Venta la que parece una verdadera capital. Se ve alli la Unica “piramide” de toda
la region, y las tumbas, de rico mobiliario funerario, dan la impresion de que ahi fueron inhumados personajes
poderosos e ilustres. Hay en América Media una antigua tradiciéon de confederacién, como lo fueron las civilizaciones
posteriores. En este escenario, centros como San Lorenzo, La Venta, Tres Zapotes y Laguna de los Cerros pudieron
estar asociados, probablemente bajo la influencia preponderante de La Venta durante su apogeo. Frente a la
evidencia de multiples centros de poder, la idea de un imperio unificado se desvanece.

La pregunta sobre quién ejercia el poder dentro de esta estructura encuentra su respuesta en una compleja
teocracia. El arte olmeca, desbordante de imagineria religiosa, no muestra las escenas de combate, prisioneros
sacrificados o glorificacion marcial que caracterizarian a los toltecas o aztecas. No hay equivalentes a los guerreros
aguila o jaguar, ni desfiles militares esculpidos en piedra. En su lugar, predominan las representaciones de
sacerdotes, chamanes y dioses, especialmente el omnipresente ser antropomorfo con rasgos felinos, el llamado
"bebé-jaguar".Como Teotihuacan, la vision que la civilizacion olmeca ofrece de si misma no es guerrera.

El poder parece haber emanado de una élite de "sacerdotes-magos" o “chamanes”, individuos que combinaban la
autoridad religiosa con el conocimiento astrondémico, la planificacion urbana y la direccién de obras publicas,
personalidades poderosas, respetadas y temidas, en los limites de la magia y la religion, intermediarios entre el
mundo humano y las impredecibles fuerzas sobrenaturales. Estos personajes son visibles en las figurillas y ofrendas,
distinguidos por sus vestimentas, adornos y mascaras elaboradas. La Ofrenda 4 de La Venta, con sus figurillas de
jade y serpentina enfrentando a un personaje esculpido en piedra volcanica, sugiere la existencia de un consejo o un
"lugar de la palabra" (un Tlatocan similar al azteca), compuesto por dignatarios que no portan los atributos de los
sacerdotes, lo que apunta a la posible existencia de jefes "laicos" junto al clero. Fue, sin duda, esta “élite” aldeana la
que constituyé el fermento de la prodigiosa mutacién que hizo pasar a los olmecas de la aldea a la ciudad, de la
cultura a la civilizacién.

Sin embargo, seria un error retratar a la sociedad olmeca como completamente pacifista. El caracter generalmente no
militarista de su iconografia nuclear no impide que episodios de extrema violencia marcaran su historia, como el
sistematico destrozamiento de las esculturas de San Lorenzo hacia el 900 a.C., que puso fin a su florecimiento. Fuera
de la zona metropolitana, es muy probable que emisarios, comerciantes armados o soldados practicaran el arte de la
guerra para proteger las rutas comerciales o los intereses de los enclaves olmecas en tierras lejanas. Es posible que,
al menos en ciertos periodos, existieran jefes militares (Halach Uinic, como entre los mayas) junto a los sacerdotes.

La economia y la expansion: comercio, prestigio y emulsion cultural

La amplisima difusién de objetos de estilo olmeca —en particular los exquisitos espejos de hematita y las tallas de
jade— a lo largo de Mesoamérica es un testimonio elocuente de un activo y extenso comercio. Este sistema de
intercambio pudo ser llevado a cabo por una clase mercantil especializada, analoga a los pochteca aztecas, quienes
actuaban no sélo como comerciantes, sino también como espias y embajadores.

La sociedad que sustentaba esta economia era profundamente jerarquizada y autoritaria. En la base, una
poblacion mayoritariamente agricola estaba sujeta al tributo y a la prestacidon personal de trabajo (corvée). Fue esta
mano de obra masiva la que hizo posibles los gigantescos esfuerzos colectivos: el transporte de colosales cabezas
de basalto desde las montafias de Los Tuxtlas, la construccidon de piramides y plataformas, y la ingenieria de
sistemas de canales subterraneos como los de San Lorenzo. En la cuspide, la clase dirigente —sacerdotes,
urbanistas, arquitectos— canalizaba esta fuerza laboral mediante una autoridad fuerte y una motivacion religiosa
profundamente arraigada.

El mecanismo de expansion olmeca fue radicalmente diferente al de un imperio de conquista. No se traté de una
imposicién militar, sino de un proceso de "emulsion cultural". Pequefios grupos de olmecas —mineros, artesanos,
comerciantes, quizas "misioneros"— se establecieron pacificamente en regiones lejanas, formando enclaves o
"colonias" que coexistian con las poblaciones locales. En sitios como Tlatilco, en el Altiplano Central, o en
Chalcatzingo, en Morelos, la evidencia sugiere una cohabitacién, donde los olmecas, aunque minoritarios, ejercian un
prestigio cultural tan grande que su influencia se incorporaba voluntariamente por los pueblos vecinos.



Esta dinamica es particularmente visible en Guerrero, donde la abundancia de objetos de piedra dura (hachas pulidas
y figurillas) es tal que incluso se ha especulado si esta region pudo ser la cuna del estilo olmeca. Aunque esta
hipdtesis se descarta, la densidad de hallazgos sugiere la existencia de talleres de artesanos olmecas establecidos
permanentemente, probablemente para explotar y trabajar las piedras semipreciosas de la zona.

En otras regiones, como Oaxaca, el contacto fue diferente. Alli, una cultura autéctona ya vigorosa (la futura civilizacion
zapoteca) interactué con los olmecas principalmente a través del comercio, interesada en los yacimientos de
magnetita y hematita de la region. El resultado fue una influencia estilistica profunda, visible en los famosos
"Danzantes" de Monte Alban, pero no un asentamiento olmeca masivo o duradero.

Hacia el sur, la presencia olmeca se hace mas tangible. En la costa del Soconusco (Chiapas) y sitios como
los monumentos de Chalchuapa eran, sin duda, olmecas establecidos lejos de su metrépoli, abriendo y protegiendo
una ruta comercial que atravesaba el Istmo de Tehuantepec. Su influencia fue el impulso inicial que inspiraria, siglos
después, el desarrollo de estilos locales, como el de Izapa, que aunque distinto, heredd la idea misma de erigir
estelas y esculpir bajorrelieves.

Un "imperio" difuso, un legado perdurable

En conclusion, el texto argumenta que no se puede sostener la existencia de un "imperio olmeca" en el sentido
estricto del término, es decir, una estructura politica y militar que ejerciera un control directo y administrativo sobre
vastas regiones sometidas. No hay evidencia de gobernadores provinciales, guarniciones permanentes o una
burocracia imperial analoga a las satrapias persas o a las didcesis romanas.

Lo que existio fue algo quizas mas novedoso y sin duda mas influyente a largo plazo: un "imperio" cultural y religioso
en estado difuso. Fue una red de poder blando compuesta por una confederacion de ciudades-estado en el nucleo
metropolitano y una constelacién de enclaves comerciales, talleres especializados y zonas de influencia en la
periferia. Su expansion se logré6 mas mediante el prestigio, el comercio y el proselitismo religioso que mediante la
conquista.

Los olmecas fueron, usando la metafora del texto, los "fenicios" de Mesoamérica: grandes viajeros terrestres que
establecieron redes de contacto e intercambio antes que territorios de conquista. Fue el primer gran impulso
unificador de la region, el momento decisivo en que el pensamiento, el arte, la religién y el comercio trascendieron los
limites de la aldea para inventar la ciudad como crisol de nuevas ideas. Aunque su supuesto imperio se desvanece
bajo el escrutinio arqueoldgico, su legado, encapsulado en el dios-jaguar y en un estilo artistico de poderosa
originalidad, se convirti6 en el sustrato cultural sobre el que se edificarian todas las grandes civilizaciones
mesoamericanas posteriores.

Area nuclear Olmeca
Olmeca es el nombre que le daban los mexica (aztecas) a la gente que vivia en la costa.
Se hallaron “altares”, que luego se sabe que son tronos, dedicados a las élites. Parece que una persona sale de
una cueva. Las cuevas son sagradas en Mesoamérica por sus creencias de que conectan con el inframundo y los
muertos. Las personas tienen “coronas” o cascos que usaba la élite y expansores en las orejas. Se cree que
pueden ser muertos.
En la cultura olmeca también son conocidas las cabezas monumentales. Son retratos. Son todas distintas. Se cree
que estan retratando a un lider real. Usan cascos vinculados con la realeza.
Aparecen esculturas mas pequefias. Parece que las exportan porque aparecen en otras partes de Mesoamérica.
Las caras tienen rasgos de jaguar, la boca y el hocico, representando el poder.

Entre las figurillas y el arte olmecas se pueden encontrar:
e El dios del maiz: divinidad que implica la fertilidad de la tierra. En los dibujos aparecen mazorcas y granos de
maiz. Es un estilo que se repite.

e Elviejo dios olmeca




Sacerdote con serpiente: hombre manipulando algun tipo de alucinégeno y una serpiente. En el mundo
chamanico se usa veneno de serpiente diluida.

Esculturas de “bebé”: tienen el casco de la élite, el rostro es de adulto.

e Ofrenda de La Venta o “La reunidon”: esculturas con deformaciones craneanas, demostradas posteriormente
en Mesoameérica.

Mosaico de Serpentina (piedra verde): representando un jaguar abstracto.

Piramid La Vent

e Piramide Escalonada en San José Mogote

¢Para qué son las piramides escalonadas en América? Tienen varias funciones: la mayoria eran la base de un
templo, que eran edificados en la cima de la piramide para que estuvieran elevados. Algunas son tumbas, hay
personajes enterrados de miembros de la élite. Es posible que se hicieran sacrificios. Los olmecas inventaron las
piramides escalonadas tipicas de Mesoamérica. Los olmecas hicieron los primeros vinculos con otras élites.
Aparecen en otras civilizaciones elementos de la cultura olmeca. Intercambiaron una cantidad enorme de
productos. A cambio obtenian materias primas importantes: como el jade, las plumas, el cacao, la obsidiana. Estos
bienes comenzaron a ser relacionados con la élite.

Christine Niederberqg - Las civilizaciones antiguas y su nacimiento (Olmecas)
MESOAMERICA ENTRE EL 1250 Y 600 A. N. E.

La sintesis de los datos arqueoldgicos recogidos permite observar que, hacia fines del segundo milenio a. n. e., se
desarrollaron en la parte meridional de la América media nuevas estructuras sociales, politicas y econémicas, asi
como sistemas de creencias de complejidad acrecentada.

Una de las caracteristicas fundamentales de Mesoamérica es su tipo de economia predominantemente agraria.
Importante zona de domesticacién de plantas, contaba ya hacia el 1250 a. C. entre sus recursos alimenticios, una
amplia gama de plantas cultivadas —el maiz, el amaranto, el frijol, la calabaza, el chile, el tomate verde y el aguacate-.
Hacia el afio 1000 a. C. el tamafno del maiz se habia sextuplicado. Con este cambio morfolégico favorable, ligado al
desarrollo de instrumentos de molienda mas grandes y de forma estandarizada, el maiz comienza a desempefar un
papel preponderante en la alimentacion. Paralelamente, los agrosistemas se intensifican y se diversifican. El
crecimiento del volumen demografico se hace, entonces, sensible en diferentes regiones.

Uno de los fendmenos mas notables es el desarrollo, a fines del segundo milenio a. C., de una nitida jerarquizacion
de los sitios en los diversos territorios ocupados. Esta jerarquizacion espacial conduce al surgimiento de
asentamientos mayores, rodeados por pueblos y aldeas satélites.

Hacia el 1000-900 a. C., las estructuras publicas —-a veces construidas con piedra tallada— asociadas con
esculturas monumentales se multiplican. El desarrollo de sistemas de control del agua, de acueductos y de
canales de drenaje refleja una particular maestria de diversas técnicas hidraulicas.

En el marco de estas capitales regionales el poder politico se intensifica. La autoridad politica parece estar
fuertemente marcada por connotaciones sagradas. La iconografia muestra personajes con adornos y emblemas
hieraticos singulares, ligados a funciones o rangos eminentes. En todo el cuerpo social, fenédmenos de jerarquizacién
se formalizan tal como lo indica, en particular, el estudio de practicas funerarias.

Las capitales de la Mesoamérica antigua son nucleos de recepcion, creacion y circulacion de informacion y de
mensajes que, en ciertas instancias, son el objeto de un registro permanente bajo la forma de cddigos, de simbolos
graficos o de formas primitivas de escritura grabadas en la piedra o en la arcilla cocida. Gracias a este registro y a
simbolos recurrentes observables, se pueden descifrar algunos elementos relativos a las creencias religiosas y
cosmoldgicas de los primeros mesoamericanos.



Para concluir, debemos poner ahora el acento sobre la estrecha relacidon que existié, en el vasto territorio de la
Mesoameérica antigua, entre el intercambio de bienes y la circulacidon de la informacidn. Los datos arqueoldgicos
ofrecen testimonio de la existencia de redes estructuradas de comercio y de intercambios interregionales que han
permitido el transporte, a veces muy lejano, de productos como la obsidiana, el pedernal, el cuarzo, la amatista, el
onix, el jade, la serpentina, el cristal de roca, el ambar, la cal, la sal, arcillas, el algodon, etc.

Todo sistema estructurado de comercio y de intercambio posee una dimensidon no econémica. A la circulacién
de bienes materiales se agrega la informacion. Por medio de esta doble red, una cierta forma de simbiosis cultural
se asocia a la economia. Todas las comunidades de América media que forman parte de esas redes de comunicacion
interregionales no sélo manipulan simbolos visuales, un sistema mitico y un campo semantico comin, sino que
también participan activamente en su codificacion, evolucién y circulacién. Asi, la relativa unidad de estilo y de
modos de vida que se observa hacia el 1250 a. C. deriva sin duda de diferentes factores, pero sobre todo de la larga
ésmosis econémica observada entre regiones geoldgica y biolégicamente contrastadas.

En otros términos, la cristalizacion de esta primera expresion de una civilizacién panmesoamericana y multiétnica no
parece ser la consecuencia de la influencia o de la dominacién de una region especifica, sino mas bien, de una
larga maduracion cultural en la que pudieron participar de manera activa, y en grados diversos, una gran
cantidad de regiones de la América media dotadas, desde fines del segundo milenio a. C., de una organizacién
social ya compleja y de sistemas agricolas eficientes.

Ann Cyphers - La vida en los origenes de la civilizacion mesoamericana — Los Olmecas de San Lorenzo
ENTRE ALDEAS E ISLOTES - La Fundacion en un Paraiso Tropical: La Adaptacién Inicial (1500-1200 a.C.)

Entre las muchas aldeas que habia en Mesoamérica en el lapso de 1500 a. C. a 1200 a. C., los olmecas de San
Lorenzo emprendieron un camino de desarrollo que duraria mas de siete siglos. En un paraiso tropical bafnado por
rios y cubierto con el follaje de jungla del bosque tropical lluvioso, el agua establecié los ritmos de la vida y los
olmecas pudieron sostenerse con cierta abundancia por la amplia gama de recursos faunisticos y floristicos. La
pesca y la recoleccién de grandes cantidades de recursos acuaticos podia practicarse en las llanuras después de la
recesion de los niveles mas altos de inundacién. Las crecidas de los rios, lejos de ser temidas, eran esperadas con
ansia, ya que cumplian una funcién ecoldgica vital: renovaban los recursos pesqueros en los cauces y meandros, y al
recesar, dejaban las llanuras fértiles y llenas de peces atrapados, listos para ser recolectados. Esta base de recursos
acuaticos —que incluia peces, tortugas, crustaceos, aves acuaticas y moluscos—- era tan rica que podia satisfacer
holgadamente las necesidades de proteinas de una poblacion sedentaria considerable, sin necesidad de depender
exclusivamente de la agricultura.

Fue en este contexto de abundancia donde las primeras familias olmecas, estimadas entre 100 y 150 (unos 700
individuos), fundaron aldeas permanentes. Su economia era mixta pero con un claro énfasis en la recoleccion. La
agricultura del maiz, aunque practicada en las llanuras secas y las riberas fluviales, requeria un tiempo y esfuerzo
minimos en comparacion con la explotaciéon del medio acuatico. El logro tecnolégico mas significativo de esta etapa
inicial, y que demuestra una comprensién profunda de su entorno, fue la construccion de aproximadamente 50
islotes artificiales. Estos islotes, con una superficie promedio de 10,000 m? y una altura de un metro, eran
esencialmente plataformas de tierra levantadas en las llanuras de inundacién. Sobre ellos construian sus viviendas,
asegurando que quedaran por encima del nivel del agua durante las crecidas. Esta innovacion no soélo les permitia
habitar zonas ricas en recursos, sino también protegerse de las inundaciones, marcando el inicio de un patron de
adaptacion singular y exitoso.

La vida cotidiana en esta fase era sencilla. Las viviendas, ubicadas tanto en el sitio principal de San Lorenzo (que
abarcaba unas 20 hectareas) como en los islotes, eran construcciones de barro con techos de palma. La actividad
doméstica se centraba en el patio, donde se cocinaba, mientras que el interior de las casas servia para dormir y
guardar pertenencias de valor. Su cultura material incluia una ceramica utilitaria —cajetes, tecomates y botellones
modelados para asemejarse a calabazas- y herramientas para procesar alimentos, como metates y morteros de
basalto traido desde la distante sierra de Los Tuxtlas. Para cortar y raspar utilizaban instrumentos sencillos de
obsidiana, aun no se habia perfeccionado la técnica de las navajas prismaticas. Lamentablemente, la naturaleza

10



perecedera de materiales como la cesteria, la madera, el hueso y la concha hace que gran parte de la riqueza de su
vida cotidiana se haya perdido para siempre.

LOS SENORES DE LA ISLA - El Ascenso a la Capital Regional: Apogeo y Transformacién (1200-800 a.C.)

Durante este periodo de cuatro siglos, San Lorenzo experimentd una transformacion monumental, pasando de ser
una aldea grande a erigirse como la primera capital de la sociedad olmeca, ejerciendo una influencia significativa
en toda la costa sur del Golfo de México. Este salto cualitativo vino acompafado de un explosivo crecimiento
demografico, llegando a albergar a unas 13,000 personas, equivalentes a 2,000 familias. Esta presion poblacional
impulsé la intensificacion de la agricultura. Las familias establecieron campamentos estacionales para atender sus
cultivos, que sembraban mediante el sistema de "tumba y quema" o "roza", despejando parcelas en las areas de
monte cercanas. No obstante, la explotacién de los recursos acuaticos mediante los islotes se mantuvo como un pilar
fundamental de su economia.

La eleccion del lugar para la capital no fue casual. Los olmecas seleccionaron estratégicamente una elevacion
natural en forma de meseta, completamente rodeada por llanuras y dos brazos fluviales (hoy extintos). Este
promontorio natural, que asemejaba una "isla", no solo los protegia de las inundaciones, sino que se convirtié en un
simbolo de estatus. Las familias fundadoras y de mayor poder se aseguraron el control de este espacio privilegiado.
La modificacion del paisaje fue colosal. Utilizando miles de toneladas de tierra y sedimentos seleccionados, los
olmecas rellenaron las depresiones, cortaron laderas y construyeron terrazas con muros de contencion, creando asi
una topografia artificial y jerarquizada. La cima de la meseta fue reservada para la élite gobernante, las terrazas
intermedias para familias importantes, y la periferia para artesanos y personas de menor estatus social.

LAS CASAS DE SAN LORENZO - La Arquitectura Doméstica: Un Reflejo de la Estratificacion Social

Desde tiempos tempranos los olmecas de San Lorenzo habian realizado algunas construcciones: conformaron, en el
piso de las llanuras, los islotes, y levantaron sobre ellos sus chozas, de modo que sobresalieran del nivel del agua en
la época de la inundacion. Posteriormente, durante su apogeo, entre el 1200 y 800 a. C., emprendieron una gran obra
de modificacion del paisaje natural en su capital, situada en la cima de un promontorio. Con sedimentos
seleccionados de las llanuras de inundacién, las familias rellenaron las porciones hundidas de la loma para crear una
obra arquitecténica monumental.

La organizacion social de San Lorenzo quedaba patente en la estructura y calidad de sus viviendas. En la cima de la
meseta se encontraba la residencia mas lujosa: el llamado "Palacio Rojo". Esta construccion consistia en una
plataforma de tierra de 600 m? que sostenia una superestructura con paredes y pisos de un intenso color rojo. Su
techo de palma estaba soportado por una columna basaltica masiva de 3 metros de largo, y bajo el piso discurria un
acueducto sinuoso construido con enormes cafnos de basalto. El uso de esta piedra, importada desde 60 km de
distancia, era un lujo ostentoso que reflejaba el poder y los recursos de sus moradores.

En las terrazas, las viviendas, aunque mas modestas, eran notablemente espaciosas para la época, con unos 100 m?
de superficie. Sus paredes eran de bajareque o de adobe hecho en moldes de madera, y sus techos de palma. Un
avance tecnoldgico y estético importante fue el descubrimiento y uso de la hematita, un mineral ferroso que,
mezclado con arcilla y yeso, creaba un recubrimiento rojo que se endurecia con el aire y actuaba como una capa
protectora y decorativa duradera. Este color rojo, sin duda, tenia un fuerte simbolismo sagrado. Algunas de estas
casas también contaban con sofisticados sistemas de drenaje o acueductos menores hechos con cafios basalticos.
En marcado contraste, las viviendas de la periferia, ocupadas por la gente de menor estatus, eran construcciones
mas rusticas, con pisos simples de tierra apisonada o grava.

LA VIDA COTIDIANA - Subsistencia, alimentacion y oficios

La rutina diaria de los habitantes de San Lorenzo implicaba desplazarse a los rios, lagunas y llanuras para obtener
alimento y lefa, utilizando para ello canoas y caminos. La preparacién de la comida era una actividad central que se
realizaba en los patios de las viviendas, donde se ubicaban los fogones. Su dieta era variada: ademas de los
productos agricolas como el maiz (con el que probablemente hacian tamales), y tubérculos, consumian una gran
diversidad de proteinas provenientes de la pesca y la caza, incluyendo venado cola blanca y, en ocasiones festivas,

1



perros domésticos. Hirvieron caldos de pescado, tortuga y camarén, y procesaron el coyol de la palma. La tecnologia
culinaria incluia hornos ovalados cavados en la tierra y una variedad de vasijas de barro. El almacenamiento de
alimentos, limitado a unos meses, se realizaba presumiblemente en los tapancos (altillos) de las casas, ya que no se
han encontrado silos o fosas de almacenamiento especializadas. La gestiéon de los residuos organicos era eficiente,
arrojandolos a las laderas o barrancas para mantener la limpieza del ambito doméstico.

Dentro y alrededor de sus hogares, los olmecas de San Lorenzo desarrollaban una variedad de oficios y trabajos
artesanales. Procesaban el chapopote (asfalto natural), un material multiusos que servia para sellar, reparar canoas y
fabricar esferas para la exportacién. Los alfareros, tras descubrir depdsitos de caolin, una arcilla blanca, produjeron
figurillas y vasijas de una calidad estética y tecnoldgica excepcional; es probable que también usaran este material
con fines medicinales. Las cuerdas, fabricadas con fibras de palma, eran herramientas indispensables para una
infinidad de tareas, desde la construccion y el transporte de esculturas hasta el tejido de redes de pesca.
Curiosamente, la cuerda también fue sacralizada, apareciendo en la iconografia como un elemento sostenido por
ancestros en el inframundo. También lo hicieron con el hacha.

Redes de Intercambio y el Colosal Esfuerzo del Transporte

San Lorenzo no era autosuficiente. La escasez de tierra cultivable en la "isla" y la ausencia local de materias primas
criticas hicieron que el intercambio a larga distancia fuera la piedra angular de su economia y su poder. Una red
de comunicacion fluvial y terrestre permitia el flujo constante de bienes. Las comunidades riberefas traian alimentos a
la capital a cambio de productos manufacturados. La obsidiana, esencial para herramientas cortantes como navajas
prismaticas, era importada desde yacimientos tan lejanos como Puebla, el Estado de México y Guatemala. Estos
intercambios eran realizados principalmente mediante las vias fluviales, y fueron clave en la temprana economia
olmeca y posibilitaron la gran aglomeracion de gente en San Lorenzo ya que hacian posible el sustento diario de
muchas familias. El basalto, indispensable para metates, morteros y esculturas, provenia exclusivamente de la sierra
de Los Tuxtlas. Esta piedra era un puente simbdlico entre lo doméstico y lo ritual.

La obtencién y traslado de este basalto fue una de las empresas mas impresionantes de los olmecas. Por 6rdenes de
los gobernantes, los escultores viajaban a talleres temporales establecidos en las faldas de Los Tuxtlas durante la
estacion seca. Alli, al aire libre, seleccionaban grandes cantos rodados y, usando martillos y cufas de piedra y
madera, les daban una forma general para reducir su peso para el transporte. El traslado final de las esculturas,
especialmente los enormes tronos y las cabezas colosales, era una tarea comunal que requeria una planeacion
meticulosa. Los gobernantes y expertos en ingenieria dedicaban mucho tiempo a disefar rutas (que combinaban
tramos terrestres y acuaticos), asegurar el suministro de gruesas cuerdas y maderas resistentes, y organizar la
logistica para alimentar a los trabajadores. Seguramente no se realizaba ninguna maniobra sin la “bendicién” de
sacerdotes y chamanes. Este esfuerzo, que apartaba a los hombres de sus labores de subsistencia durante semanas
0 meses, no solo tenia un costo econdmico, sino también un profundo significado social y ritual, reforzando la
identidad grupal y creando redes de obligaciones y deudas sociales.

Ideologia, Poder y la Elite Gobernante: Tronos, Cabezas y Ritos

el inframundo y el ambito celeste. El simbolo maximo de su
autoridad era el trono monolitico. Cada gobernante poseia el suyo,
y su disefio, que incluia un nicho o cueva en el frente, representaba

emergia de las entrafias de la tierra. La jerarquia se reflejaba incluso &
en estos tronos: aquellos de cargos menores carecian del nicho,
indicando que no pertenecian al linaje divino del gobernante
supremo.

12



Las célebres cabezas colosales son interpretadas como retratos de estos gobernantes. La evidencia sugiere que,
tras la muerte de un gobernante, su trono era reciclado y tallado para crear su efigie, transformandolo asi en un
ancestro divino. Nueve de las diez cabezas de San Lorenzo fueron creadas de esta manera, consolidando
visualmente el linaje y el poder hereditario.

La vida de los sefiores olmecas estaba marcada por complejos rituales. Durante las ceremonias de ascenso al
poder, que incluian el consumo de alimentos especiales y, segun la iconografia, el sacrificio de ninos, el
gobernante se vestia con una indumentaria emblematica: maxtlatl (taparrabo), faldillas, capas, chalecos y elaborados
adornos como collares, pectorales y orejeras hechos con materiales de prestigio. Una de sus funciones principales
era la comunicacion con lo sobrenatural. A través del consumo de sustancias psicoactivas como el ololiuhqui, el
veneno diluido de viboras, danzas y trances, los gobernantes y chamanes buscaban elevar su espiritu para lograr
transformarse, parcial o totalmente, en animales sagrados, principalmente el jaguar. El éxito de estos ritos era un
augurio para el bienestar de toda la comunidad, asegurando la subsistencia y la prosperidad. El juego de
pelota, otra actividad central, no era solo un deporte, sino un ritual que simbolizaba la lucha césmica y la
comunicacion con el inframundo, y el movimiento de los cuerpos celestes.

Escenas Rituales y el Abandono: El Legado Pétreo de San Lorenzo

En los ritos llevados a cabo en el ambito doméstico los olmecas usaron figurillas de terracota, las cuales representan
mujeres, infantes, jugadores de pelota y animales. Algunas pequefas esculturas hechas de basalto representan
tortugas, patos y felinos. La vida ceremonial olmeca trascendia el ambito doméstico y se materializaba en escenas
publicas compuestas por varias esculturas dispuestas en un espacio especifico. Estas puestas en escena, que
requerian un enorme esfuerzo de coordinacién y traslado, servian para recrear leyendas e historias fundacionales,
reforzando la memoria y la identidad colectiva. Debieron tener gran importancia en la legitimaciéon de los
gobernantes y el fortalecimiento de la unidad regional. En el sitio secundario de Loma del Zapote se preservo una de
estas escenas: cuatro esculturas que representan a dos jovenes gemelos idénticamente ataviados y dos felinos,
enfrentados. Esta composicion es considerada por los estudiosos como una posible raiz temprana del mito de los
Gemelos Divinos del Popol Vuh.

El proyecto ritual final y mas ambicioso de San Lorenzo fue la creacién de una macroescena en la cima de la meseta,
donde se alinearon seis cabezas colosales en dos hileras paralelas, en lo que debia ser la consagracion definitiva del
linaje gobernante. Mientras los escultores trabajaban en terminar las tres cabezas restantes para incorporarlas a esta
imponente display, la catastrofe golped. Alrededor del afio 800 a.C., por razones que aun se investigan, San Lorenzo
fue abrupta y violentamente abandonado. Los planes para las grandes celebraciones, con sus purificaciones,
sacrificios y festines, se truncaron para siempre. La capital olmeca cayd en el olvido, y su legado, grabado en la
piedra de sus colosales esculturas, quedd como un testimonio silencioso del primer gran florecimiento civilizatorio de
Mesoameérica.

Luceros - The Rise and Fall of Classic Maya Rulers

EL PRECLASICO (1200 a.n.e - d.n.e. 250)
El preclasico Medio se caracteriza por la migracion maya desde las riberas
fluviales y las reas costeras hacia las formalmente desocupadas tierras del || REC'oNES
interior como El Petén. Este area poseia algunas de las tierras agricolas mas MAYA.
fértiles del mundo tropical, pero al crecer la poblacién, el agua devino una
preocupacion. Eventualmente las elites organizaron la construcciéon de
arquitectura  monumental, incluyendo templos pequefios, a menudo con
mascarones flanqueando las escalinatas, las canchas de pelota y plataformas.
No obstante, los Mayas construyeron sistemas hidraulicos/agricolas aun
antes que arquitectura monumental, en Belice, en las tierras bajas del sur, pero
su construccién se aceleré después del 1000 a.n.e. cuando los Mayas
comenzaron a migrar a las tierras del interior carentes de fuentes de agua
permanentes.

GOLFO DE MEXICO.

TIERRAS *
ALTAS.

COSTA Y PIEDEMONTE
DEL PACIFICO.

OCEANO PACIFICO.




En el Preclasico tardio (250 a.n.e. - d.n.e. 250), los linajes ranqueados se transformaron en linajes reales, cuando
los gobernantes debieron asumir caracteristicas shamanicas para mediar entre la poblacién, los ancestros y los
dioses. Los simbolos primarios del gobierno maya, cuya imagineria estaba enraizada en el mundo natural, revelan una
continuidad con la cultura mesoamericana mas antigua: la Olmeca. El uso de una banda de maiz sugiere que los
gobernantes llevaban a cabo rituales agricolas y propiciatorios de la lluvia.

Centro como El Mirador y Nakbé surgieron durante este periodo sélo para ser abandonados hacia el final del
Preclasico, quiza a causa de fallas en los sistemas de administracién hidraulica, de la sequia o de la subyugacion por
parte de los rivales mas poderosos. Ademas, la arquitectura monumental devino mas estandarizada, aparecieron
las primeras tumbas de élite y las inscripciones se focalizaron en los eventos ceremoniales ya que las
individualidades aun no eran representadas.

EL CLASICO TEMPRANO (250 - 550 d.n.e.)

El clasico temprano se caracteriza por un crecimiento de la poblaciéon y un incremento en sus movimientos,
ademas de la aparicion de obras defensivas. También, la reserva de agua, especialmente por medios
artificiales, devino particularmente importante cuando los agricultores continuaron sus movimientos hacia el interior
de las Areas altas, fértiles pero con pocas fuentes de agua permanentes.

Este periodo se caracteriza por un pleno desarrollo del gobierno Maya. El foco de las inscripciones cambid,
abandonando las ceremonias de sangrado y concentrandose en los gobernantes individuales. La sucesion
genealdgica y el rol de ahaw (sefiores) quedaron firmemente establecidos. Esto esta representado en las esculturas
publicas monumentales en donde aparecen gobernantes que sostienen el cetro de maniqui, un baculo que simboliza
el gobierno. Ademas, los maya elaboraron los primeros rasgos de la arquitectura real en centros regionales y estaba
presenta la jerarquia de asentamientos compuesto de cuatro niveles vinculados. Los soberanos combinaron la
practica tradicional de venerar a los ancestros con el gobierno. Enfatizaron la importancia de los ancestros reales para
la vida de cualquiera y su estrecha relacion con deidades importantes. Ellos conducian ceremonias en las plataformas
de los palacios y en la cuspide de altos templos. También resolvieron el creciente nimero de disputas asignando las
tierras y el agua y las relaciones corporativas de parentesco dejaron de cumplir adecuadamente su funcion de
solucionar diferendos que involucraran recursos. Los soberanos ademas incorporaron temas foraneos, como
Tlaloc (el dios no maya de la lluvia) y otros elementos teotihuacanos.

La competencia entre centros devino mas obvia, como se refleja en la iconografia donde comienza a aparecer los
temas militares. Se intensifico la competencia entre centros por el control de la fuerza de trabajo y, durante el
Clasico Medio (535 d.n.e. - 593), se di6 un derrumbamiento politico, “el hiatus”, en algunos de los sitios de El
Petén.

EL CLASICO TARDIO (550 - 850 d.n.e.)

El Clasico tardio se caracterizé por un incremento de la poblaciéon, de la competencia y de la guerra. A causa de
su éxito en el campo de batalla, soberanos mayas victoriosos predominaron sobre la mano de obra arrebatada a los
gobernantes vecinos. En este periodo, la administracién hidrica alcanzé su maxima sofisticacion y escala, con
embalses, represas y canales disefiados para retener y acumular el agua.

Este periodo testimonia el florecimiento del poder politico y de rituales reales publicos, ademas de la
continuacién de los ritos domésticos tradicionales. Las inscripciones y la iconografia ilustran ampliamente acerca de
que los gobernantes del Clasico Maya mantenian estrecha vinculaciéon con importantes deidades Mayas y de
otros mundos. A menudo los gobernantes personalizaban a los dioses y sus nombres implicaban algunas de las
cualidades divinas. Proliferaron los ritos reales y no-domésticos, como los juegos de pelota, matrimonios reales,
ritos de finalizacion de periodo, sacrificio de cautivos reales, etc. Ademas, los soberanos mas poderosos fueron
inhumados en templos funerarios construidos frente a plazas de grandes dimensiones que podian albergar a
miles de personas. Habia fiestas, banquetes y pago de tributo a los gobernantes y se los solia representar junto a los
dioses, mostrando su estatus cuasi-divino.

EL CLASICO TERMINAL (850 - 950 d.n.e.) y EL POSCLASICO TEMPRANO (950 - 1200 d.n.e.)
El clasico terminal se caracterizdé por la desintegracion, a causa de la cual los Mayas abandonaron muchos
centros. No obstante, en un primer momento los centros mas pequefios comenzaron a construir monumentos

14



independientemente de los centros mayores. Los agricultores abandonaron los centros -mas especificamente a
los gobernantes- o migraron fuera de las tierras bajas del sur para siempre. El acceso a los palacios reales ya no
estuvo restringido; no hubo mas monumentos funerarios de grandes dimensiones. La mayoria de las
construcciones monumentales dejaron de fecharse y las fechas finales corresponden a esta época. La evidencia
arquitectonica de la region de los lagos de Petén sugiere un tipo diferente de organizacion o reorganizacion
sociopolitica. Se inicid un nuevo ciclo en la formacion y expansién estatal, particularmente en el norte de Yucatan.
Muchas inscripciones del Clasico Terminal no mencionaron mas gobernantes individuales o dinastias y en lugar de
ello enfatizaron a las deidades.

En adicion a lo que estaba ocurriendo intensamente, la ceramica, las estelas y la evidencia arqueolégica del
periodo indican que también hubo alguna intrusiéon de algun tipo de Mayas extrafos al Petén, ya que aparecen
elementos extranjeros en la iconografia ya arquitectura. Otros sugieren, sin embargo, que ello representa un
nuevo orden social, en cuyos comienzos personajes no reales fueron incorporados a las artes monumentales o
publicas, un signo mas de tiempos cambiantes. De todas maneras, ciertamente hubo influencias externas en las
tierras bajas Mayas que reflejan un sistema politico mas susceptibles la penetracion extranjera debido a la creciente
desintegracion sociopolitica.

En suma, el Clasico Terminal puede describirse como un periodo durante el cual se agrieté el sistema politico. Este
sistema, sustentado en el pasado por contingentes numerosos de mano de obra, colapsé cuando los
gobernantes carecieron del apoyo de quienes se lo habian brindado y que ahora migraban hacia otras areas o
se dispersaban en forma permanente dentro de su territorio. Una historia diferente se desarrollé en las tierras bajas
del norte: alli se experimentdé un florecimiento desde aproximadamente 750 d.n.e. a 1000.

El Posclasico Temprano en las tierras bajas del sur se caracterizd por asentamientos de menor tamano; varios
de ellos, si no la mayoria, se encontraban cerca de fuentes permanentes de agua. La poblacion se movié hacia el
norte, posiblemente atraida por mejores oportunidades (comercio) y una nueva ideologia originaria de México Central
y centrada en torno a Kukulcan, la serpiente emplumada.

La desintegracion politica de las tierras bajas del sur evidenciada en ritual, agua y recursos, también se expreso
en un cambio de foco en la iconografia publica que ahora se elabora ampliamente en las tierras bajas del norte.
Durante el periodo Clasico, hubo una cantidad de dioses particularmente asociados con la élite gobernante, en el
periodo Posclasico Temprano vemos un tipo de focalizacion religiosa diferente que refleja el sistema politico
antiguamente legitimado (gobernantes semidivinos) versus gobierno grupal.

UNIDAD CINCO: Periodo Clasico
Raul Mandrini — Las grandes civilizaciones urbanas del Periodo Clasico
1. El apogeo de la civilizacion teotihuacana en las tierras altas del centro de México

Teotihuacan, en el noroeste de la cuenca de
México, a pocos kildbmetros de la ciudad actual del
mismo nombre, en un rico valle agricola, con facil

acceso a yacimientos de obsidiana y cerca de un CILCHIMECSS

gran lago que, entonces, ocupaba el centro de la TOLTECAS

cuenca, fue una verdadera ciudad que llegé a b TT?,T.ﬂNa,.
albergar una poblacién de bastante méas de cien mil x.,d.imc.:. e N
habitantes. Imponentes monumentos aun visibles, TTETARAR

de los que destacan dos enormes piramides,
ocupaban el centro de la ciudad que se extendia
sobre una vasta superficie ocupada por palacios,
areas residenciales y barrios con talleres. La ciudad
surgié después del 200 a. C.

15



Distintos factores confluyeron para explicar el notable desarrollo teotihuacano: ademas del potencial ecoldgico para la
agricultura de regadio y a secano, y de la disponibilidad de obsidiana, el sitio se encontraba sobre una de las rutas
naturales entre el valle de México, el de Puebla y la costa del Golfo. Ademas, el sitio tenia alguna significacion
religiosa ya que debajo de la llamada Piramide del Sol, el monumento de mayor envergadura, se encontré una cueva
con ofrendas cuya planta habia sido modificada para hacerla coincidir con el eje vertical de la piramide. Al parecer la
pirdmide y la cueva —que representan las entradas al inframundo— determinaron la forma general del asentamiento.

a. El desarrollo del centro urbano
El crecimiento inicial de Teotihuacan fue muy acelerado —entre el 200/150 a. C. y el 100 d. C. la ciudad pas6 de unos
2000 a cerca de 30.000 habitantes- y fue favorecido, seguramente, por el colapso de los centros meridionales a
comienzos de nuestra era, que al parecer fue por una tremenda erupcion del volcan Xitle, que cubrié todo con un
grueso manto de lava. Buena parte de la poblacién puede haberse desplazado hacia el norte, al rico valle de
Teotihuacan, siendo absorbida por el nuevo centro en expansidn para dedicarse al trabajo minero, a la produccion
agricola y artesanal y a los intercambios.

Durante la primera etapa de su desarrollo —llamada Patlachique (c. 200/150 a. C. a 1 d. C.)-, se produjo un aumento
de la poblacién del valle de Teotihuacan al mismo tiempo que se daba una importante concentracién de aldeas en
lugar que fue luego al sector noroeste de la futura ciudad. Teotihuacan debid atraer, por sus recursos y ubicacion, a
poblacion de otras partes de la cuenca de México. Se encuentran ya talleres de elaboracién de cuchillos y puntas de
obsidiana gris, construcciones colectivas de varios cuartos pequefios que pudieron ser ocupadas por linajes o
grupos de parientes, algunos edificios publicos en los que se empleaba la piedra y la construccion de patios
cuadrados con templos en tres de sus lados.

La segunda y tercera fase —Tzacualli y Miccaotli- que cubren los dos primeros siglos de nuestra era, marcan un
rapido crecimiento de la ciudad, que llegd a alcanzar los 20km? y una poblacion de mas de 30.000 habitantes. Este
crecimiento se explica por el traslado de una gran parte de la poblacién del resto de la cuenca, que en muchos
lugares como en el este, quedd casi despoblada. También aumentd el nimero de talleres que muestran una fuerte
tendencia a la especializacion. Llegaban a Teotihuacan la obsidiana verde y ceramicas finas. La ciudad se convierte
pronto en un importante centro de acopio de productos valiosos. Se expandieron las rutas de comercio y algunos
objetos como la obsidiana verde se hallaron en Belice. El incremento de la poblacion y de la actividad urbana debié
impulsar el incremento de la actividad agricola y la extensién de practicas de cultivo intensivo al mismo tiempo que
provocaba profundos cambios sociales y politicos.

Fue también entonces cuando se construyeron los grandes monumentos que distinguen al sitio. En Tzacualli se erigio
la Piramide del Sol, que alcanzé casi sus dimensiones maximas y para lo cual debié modificarse la traza de la cueva
de debajo, y la Piramide de la Luna, aumentada en Miccaotli. Se construyeron numerosos conjuntos de patios y
templos y fue tomando forma la Calzada de los Muertos. Miccaotli marcé el auge de la actividad constructiva.

Teotihuacan alcanzé su mayor extension entre los siglos Il y VII de nuestra era, durante las fases Tlamimilolpa y
Xolalpan, cuando, al parecer, unié bajo su mando a casi todo el valle de México. Hacia el 500 d. C. Teotihuacan era
una de las ciudades mas grandes del mundo. Su poblacion superaba holgadamente los 100.000 habitantes lo que
denota una altisima densidad. Su traza habia sido cuidadosamente planeada y su notable crecimiento parece haber
respondido a una deliberada politica de concentracion de la poblaciéon de la cuenca en el gran complejo urbano.
Teotihuacén era el Unico centro urbano de la cuenca.

En su periodo de maxima expansion la ciudad comprendia un vasto complejo de edificios de méas de 20 km?
orientado a lo largo de dos ejes principales. Uno corria aproximadamente de norte a sur coincidiendo con la llamada
Calzada de los Muertos, una impresionante avenida de unos 40 m de ancho que se extiende por casi 2000 m; el otro
corria de este a oeste cortando al anterior en angulo recto. A lo largo de la calzada se encontraban los principales
templos, construcciones ceremoniales y palacios. Las dos enormes piramides mencionadas dominaban todo el
conjunto: en el norte, la de la Luna, con una base de 140 x 150 m y una altura de 46; al este de la calzada y en el
centro del sitio, se encontraba la del Sol, con una base de unos 200 m de lado y una altura de cerca de 65 m. Pero no
eran las Unicas: los arquedlogos han identificado unas 600 piramides menores con sus templos, lo que sefala el
caracter sacro del sitio.

16



Pero Teotihuacan no era sdélo un centro religioso. Hacia el sur, al este de la calzada, un impresionante recinto
amurallado, conocido como la Ciudadela, de unos 400 m de lado con distintas construcciones en su interior, parece
haber servido de sede administrativa, y tal vez, sede de los gobernantes. Frente a él, un vasto espacio abierto ha
sido reconocido por muchos arquedlogos como un gran mercado, aunque otros, como Manzanilla, piensan en un
gran centro de redistribucion. Otros edificios cercanos a la calzada han sido reconocidos como palacios o residencias
de élite. Mas alla, un vasto conjunto de los edificios residenciales alojaban al resto de la poblacion o a los talleres de
artesanos. La mayor parte de las antiguas residencias privadas habia sido agrupada convirtiéndose en apartamentos
dentro de conjuntos o componentes residenciales.

b. Expansién teotihuacana en Mesoamérica

Para esta época, las influencias de Teotihuacan se habian extendido por Mesoamérica y eran visibles no sélo en las
zonas vecinas del centro de México, sino también muy fuerte en Oaxaca (Monte Alban), las tierras altas de
Guatemala, la zona maya, la costa del Golfo de México, en el actual estado de Guerrero e incluso, hacia el norte, en
Sinaloa, entre otros lugares. En todos ellos, importante cantidad de objetos de origen teotihuacano (en especial
piezas de obsidiana y ceramica) testimonian la existencia de amplios intercambios comerciales; en la misma
Teotihuacan existian barrios de residentes extranjeros —el mas notable, el de los oaxaquefios—, algunos de ellos sin
duda comerciantes. En todos esos sitios, la influencia teotihuacana es también notable en las representaciones
plasticas y en la arquitectura, donde el motivo de talud-tablero parece constituir un indicador clave de estas
influencias. En Monte Alban y Tikal se han encontrado incluso representaciones de personajes o emisarios
teotihuacanos.

En algunos casos, tales influencias parecen haber ido mas alla. Asi en el caso de Kaminaljuyu, donde las influencias
son particularmente intensas, se ha sugerido el asentamiento de una colonia teotihuacana. Comerciantes
teotihuacanos estaban presentes en Tikal, donde aparecen representados en una pieza de ceramica, hacia el 369 d.
C. Un gobernante de Tikal aparece representado como guerrero con claros atributos teotihuacanos en su vestuario,
sugiriendo algun tipo de presencia politica o militar. Aunque sin tener el alcance y el caracter que alcanzé el
militarismo posterior, parece hoy claro que la guerra jugd un papel muy importante en Teotihuacan, y que, en algunos
casos, su expansion pudo ser apoyada por la fuerza.

c. Sociedad y politica en la Teotihuacan clasica

Las dimensiones de Teotihuacan, la cantidad y densidad de su poblacién, la riqueza y variedad de sus
construcciones, su clara planificacion urbana y la especializacion de su economia (por ejemplo, el trabajo de la
obsidiana), reflejan la complejidad de su organizacion social y politica, y la existencia de un gobierno y una
administracion eficaces. Ignoramos detalles de esa organizacion y de su surgimiento. Los estudiosos han propuesto
distintas alternativas. Para algunos, los sefiores teotihuacanos habrian sido en los comienzos sacerdotes y su poder
parece haberse apoyado, por un lado, en el control de un amplio sistema redistributivo que le permitia concentrar
productos y recursos de diferentes nichos ecoldgicos para luego redistribuirlos y por otro, en su especial relacion
con las divinidades. La figura del sacerdote, con una fuerte presencia en las representaciones plasticas, constituia
un elemento central de la sociedad teotihuacana, dominando tanto el terreno de lo religioso como de lo civil. Sin
embargo, es posible que con el tiempo adquirieran importancia algunos sectores laicos, como funcionarios y
guerreros.

Otros, como Lépez Austin, otorga un papel central en esa organizacion a los linajes y a sus jefes. Estos ultimos, que
debieron funcionar inicialmente como un consejo o cuerpo colectivo, habrian ocupado un lugar fundamental en el
proceso que condujo a la aparicién de un poder centralizado que ellos mismos controlaron al convertirse en una élite
privilegiada. El territorio reemplazd entonces a los antiguos linajes como base de una organizacién politica que se
extendia al conjunto de la poblacién en tanto las divinidades protectoras de los linajes quedaban subordinadas a
otros dioses o divinidades que eran los protectores de toda la ciudad. Recientes trabajos arqueoldgicos dirigidos por
Manzanilla en un palacio situado al norte de la piramide del Sol, parece reforzar la idea de que el gobierno de
Teotihuacan fue compartido al menos por cuatro gobernantes representantes de los linajes de los distintos barrios de
la ciudad. Tal palacio no parece ser la residencia de un gobernante o “sefior” sin un centro de gobierno donde los
gobernantes (que residirian en palacios situados en los barrios) se reunian para cumplir sus funciones de gobierno. Se

17



trataria entonces de una estructura completamente diferente a las de los estados mayas, donde un linaje aparece
como dominante y su jefe ocupa el centro indiscutido de la vida politica.

Las distintas expresiones del arte teotihuacano (la arquitectura, la escultura y el relieve, las representaciones en la
ceramica, la pintura mural) revelan un notable avance de las técnicas y reflejan un complejo mundo de creencias y
representaciones simbolicas vinculadas principalmente, al mundo de la naturaleza, el agua y la fertilidad, a la
agricultura, pero también al mundo subterraneo, el mundo de las fuerzas divinas. La figura de dos divinidades que
luego tendrian gran importancia en Mesoamérica, Tlaloc y Quetzalcoatl, emerge con fuerza en el pantedn.

A partir de mediados del siglo VIl la influencia de Teotihuacan parece retraerse y algunas areas parecen escapar a su
control (fase Metepec). El sistema teotihuacano, basado en un sistema de centralizacién en torno al templo —tal vez
en la etapa mas reciente, al palacio- y apoyado en el control de un complejo sistema redistributivo empieza a dar
sefiales de una crisis que culmina un siglo después, con el colapso total de la sociedad teotihuacana, de cuya
grandeza solo quedaria el recuerdo: no en vano, el pensamiento nahuatl ubicaba en Teotihuacan el lugar donde los
dioses se habian reunido para crear nuestro mundo. Las causas de este colapso han sido motivo de acalorados
debates y discusiones entre los especialistas. Ademas, mas alla de su especificidad, la crisis teotihuacana debe
entenderse en el contexto de la caida general de las sociedades en el periodo clasico, un fendmeno muy complejo.

2. El mundo de los mayas

El preclasico tardio fue, como vimos, una época /‘;5
de grandes cambios para el mundo maya, tanto
en las tierras bajas del Petén, Belice y Yucatan,
como en las altiplanicies de Chiapas vy
Guatemala. A fines del periodo, en el tercer siglo

o SHosdelcHBIE(IO0%00) "y cpen e

Dzibilchaltiun =
posclasico -
Isla.de Jaina n .
(900-1519) . 40 Coba
o/

Dl ; . Tulum
de nuestra era, estaban dadas todas las [ = - Edzna [0S Mayapan
- Skt 34 , P 4 Yucatan
condiciones para los grandes desarrollos del .~ %4 "/ Riedras Negras i
s iy \
periodo clasico. Grandes centros de poblacién 110 "0 PI\-’(—, ' Calakpu) B
Lo If ek / 2LENGUE D 5 + amanail
con monumentales estructuras publicas se Ll it Toniné} % Tikal v
. . , ., i ' AT L L \J ¥
distribuian en toda la region: en ellos, poderosos =% -7 Bonampak 5 w0  Peten ool

sefiores eran capaces de canalizar enorme (R ,AYAS
. ) . Quiché _a Sgd - ut
cantidad de energia humana hacia obras de &g PERET, -

infraestructura agricola, y en especial, hacia la }
construccioén de vastos complejos ceremoniales Al
para exaltar a las divinidades de las que g
emanaba su poder. Al mismo tiempo, un

sofisticado estilo artistico y una compleja iconografia servian para exaltar el poder de los dioses y el papel que
sefiores y templos jugaban como intermediarios privilegiados entre el mundo de lo divino y el de los humanos.

a. Los mayas de la época clasica

En el area maya, el periodo clasico se subdivide en Temprano (c. 250/300-600) y Tardio (c. 600-900). Esta division
esta marcada por el llamado “hiato clasico”, un momento de varias décadas (en el Tikal llega a un siglo y medio) a
fines del siglo VI en que se produjo una fuerte reduccion en el ritmo de construcciones y de ereccién de monumentos
de piedra. El proceso puede corresponder a cambios en Mesoamérica como la declinacién teotihuacana. El clasico
tardio sefala el fin del hiato y un periodo de renovado vigor en la sociedad maya. Es éste el periodo de esplendor de
los grandes centros: ademas de Tikal, merecen citarse ahora otros como Palenque y Copan. También el norte de
Yucatan particip6 en este desarrollo, destacandose Dzibilchalttin.

La agricultura fue la base de la economia y, aunque el sistema llamado de roza (que consistia en talar y quemar
pedazos de selva para abrir claros para cultivar, aprovechando las cenizas como abono) fue el mas extendido, no fue
el unico, como se supuso en su época. Desde fines del preclasico los mayas desarrollaron sistemas mas complejos
de cultivo intensivo mediante el uso del riego, el aterrazado de terrenos y la construccion de campos elevados
en las zonas inundables. También se practicd la recoleccion intensiva de recursos de la selva (como la nuez del

18



palo ramén), la cazay la pesca. Sin embargo, muchas materias primas para sus artesanias debian ser importadas de
las tierras altas, especialmente piedras duras como la obsidiana.

La civilizacién maya tuvo rasgos propios expresados en sus manifestaciones artisticas. La arquitectura desarrollé un
estilo inconfundible que se expresa en las plataformas, los patios y las piramides, los templos y los palacios que
formaban el centro ceremonial de sus ciudades, y el uso de una falsa béveda que dio un caracter particular a los
edificios. La escultura, en gran parte subordinada a la arquitectura, se manifestd en las grandes estelas
conmemorativas y en los dinteles y escaleras esculpidos. La pintura, que se ha conservado poco, alcanzé un alto
grado de perfeccion, a juzgar por los murales de Bonampak. No menos importante fue la ceramica o las piezas
trabajadas en hueso, piedra 0 madera a veces bellamente talladas.

Los mayas alcanzaron un notable desarrollo en el campo del conocimiento. Crearon un sistemas de escritura
jeroglifica, tuvieron avanzados conocimientos astrondmicos, dispusieron de un calendario sumamente preciso, y
desarrollaron un sistema de numeracién posicional (como el arabigo que nosotros usamos, pero de base vigesimal)
que utilizaba el cero. El calendario y el manejo del tiempo estuvieron profundamente ligados a un complejo
universo de creencias religiosas —de un simbolismo profundo cuyo significado preciso a menudo ignorados—
impregna todas las manifestaciones de la vida maya y se expresa con particular fuerza en las grandes escenas
esculpidas.

Esas creencias fundamentaban el poder de los grandes sefores que regian las ciudades mayas, los que
aparecen representados en las estelas, y cuya vida y hazafas narran los textos jeroglificos que las
acompaian. Verdaderos mediadores entre los hombres y el mundo ultraterreno, su contacto privilegiado con los
dioses les conferia un caracter sagrado, de modo que la vida y la prosperidad de las ciudades dependian de ellos.

En torno a los sefores y sus familias (@ menudo vinculadas por matrimonio), sacerdotes, guerreros y funcionarios
formaban el gobierno de las grandes ciudades, en tanto que funcionarios y sacerdotes menores gobernaban las
ciudades mas pequefias, las aldeas y villas subordinadas, o practicaban los rituales en los templos locales. Por
debajo de ellos, se encontraban los artesanos especializados, dedicados a producir objetos de lujo para uso de la
élite o para el comercio a distancia, y por supuesto comerciantes, que también dependia de los sefiores. La masa de
la poblacién maya estaba formada por campesinos cuyo trabajo sostenia a la élite y permitia la construccion y el
mantenimiento de los centros ceremoniales de las ciudades.

Hoy es posible distinguir una verdadera jerarquia de asentamientos, desde las grandes ciudades hasta las pequefias
aldeas. El avance del conocimiento también obligd a replantear aspectos de la organizacion politica. Ya no se piensa
en un “Imperio maya”. Se sabe que nunca se alcanzd la unidad politica completa, pero tampoco fueron una
multiplicidad de pequefios estados auténomos. Joyce Marcus propuso una visién dinamica que supone la alternancia
entre momentos caracterizados por la formacion de unidades regionales mayores con momentos de atomizacién del
poder, algo que también ocurrié en el periodo posclasico en Yucatan. Tikal seria el ejemplo de una gran ciudad en el
clasico temprano al extender su control sobre un conjunto de centros del Petén y de las zonas vecinas.

b. El sistema de numeracion y el calendario

La sofisticacion del calendario maya tuvo como pilar fundamental un sistema de numeraciéon excepcionalmente
avanzado y preciso, que permitia a los sabios registrar cualquier numero sin ambigledades. Este sistema poseia
notables ventajas incluso en comparacion con el sistema romano que utilizaban las culturas europeas
contemporaneas. Su eficacia radicaba en su simplicidad y potencia, basandose en sdélo tres elementos
fundamentales: un punto (¢), que representaba una unidad simple; una barra (=), con un valor de cinco unidades; v,
de manera crucial, un signo para el cero, que solia representarse con una concha o un caracol. La existencia de este
simbolo para el cero es un logro intelectual monumental, ya que representa el concepto de la nada o la ausencia de
cantidad, algo que no todas las civilizaciones antiguas desarrollaron.

La principal diferencia con nuestro sistema decimal actual radica en su base. Mientras nuestro sistema es decimal
(base 10), el sistema maya era vigesimal (base 20). Esto significa que las unidades se agrupaban de veinte en veinte.
La posicién de un simbolo determinaba su valor de manera exponencial. Un punto en el primer nivel (el mas bajo)

19



valia 1. Ese mismo punto, colocado en el segundo nivel, no valia 10, sino 20 (20"). En el tercer nivel, su valor se
multiplicaba a 400 (202), y asi sucesivamente. Por ejemplo, el niimero 122 se escribiria con un punto en el tercer nivel
(1 x 400 = 400), pero como 122 es menor que 400, se usarian los niveles inferiores: un punto en el segundo nivel (1 x
20 = 20) y dos puntos en el primer nivel (2 x 1 = 2), sumando 400 + 20 + 2 = 422. Para 122, se usarian seis puntos en
el segundo nivel (6 x 20 = 120) y dos puntos en el primer nivel (2 x 1 = 2). Este sistema de valor posicional,
combinado con el uso del cero, lo hacia tremendamente eficiente para operaciones matematicas complejas y el
registro de grandes cifras, como las requeridas para su cosmologia y cronologia.

La "Rueda Calendarica" o Cuenta Corta: El Ciclo de 52 Anos: los mayas, al igual que otras culturas
mesoamericanas, utilizaban un sistema ciclico conocido como la "Rueda Calendarica" o Cuenta Corta. Este
calendario era la base de la vida ritual y civil, y se estructuraba a partir de la intercalaciéon de dos ciclos menores: el
Tzolkin o calendario sagrado de 260 dias y el Haab' o calendario solar de 365 dias. La combinacion de estas dos
ruedas que giraban de forma independiente generaba un ciclo mayor de 18,980 dias uUnicos, que equivale a
aproximadamente 52 afos solares. Este periodo de 52 afos era de fundamental importancia cultural, marcando el fin
de una era y el comienzo de otra, con ceremonias de renovacion y expectativa cosmoldgica.

La "Cuenta Larga": La Linea del Tiempo Absoluta: sin embargo, el genio calendarico maya se manifesté de forma
mas clara en el desarrollo de un sistema histérico y lineal Unico en la region: la "Cuenta Larga". A diferencia de la
Cuenta Corta, que era ciclica, la Cuenta Larga era una cronologia lineal y acumulativa que contaba los dias
transcurridos desde una fecha de creacidn mitico-histérica fija en el pasado. Este sistema permitia a los mayas
registrar eventos histéricos de manera absoluta, sin la ambigliedad que podia generar un sistema puramente ciclico.

La estructura de la Cuenta Larga se basaba en el tun, un afio de 360 dias dividido en 18 meses (uinal) de 20 dias (kin)
cada uno. Al igual que su sistema numérico, la Cuenta Larga operaba con una base vigesimal para agrupar periodos
de tiempo progresivamente mayores, formando una piramide temporal:

1 Kin =1 dia

1 Uinal = 20 Kines = 20 dias

1 Tun = 18 Uinales = 360 dias (afio)

1 Katun = 20 Tunes = 7,200 dias (aproximadamente 20 afos)

1 Baktun = 20 Katunes = 144,000 dias (aproximadamente 394 afos)

Las fechas en la Cuenta Larga se escribian en las estelas mediante Series Iniciales de cinco glifos que indicaban, en
orden, el numero de Baktunes, Katunes, Tunes, Uinales y Kines transcurridos desde el punto de partida. Por ejemplo,
una fecha como 9.14.12.7.18 indicaba 9 Baktunes, 14 Katunes, 12 Tunes, 7 Uinales y 18 Kines desde el inicio de la
cuenta.

El Desciframiento de la Cronologia Maya: La Correlacion GMT: el entendimiento moderno de este complejo
sistema es el resultado de un trabajo detectivesco llevado a cabo por varios estudiosos a finales del siglo XIX y
principios del XX. El erudito aleman Ernest Férstemann realizé la primera gran contribucion en la década de 1880 al
descifrar los principios basicos del calendario y, lo que es mas importante, logré identificar el dia de origen de la
Cuenta Larga: la fecha maya 4 Ahau 8 Cumhu.

Sin embargo, el problema pendiente era cdmo relacionar esta fecha con el calendario gregoriano. Este enigma fue
resuelto de manera crucial por Joseph Goodman en 1905. Goodman utilizé una pista clave proporcionada por el
obispo esparfiol Diego de Landa en su "Relacién de las cosas de Yucatan', donde se indicaba que una fecha
especifica de la Cuenta Larga (11.16.0.0.0) correspondia al 13 de noviembre de 1539 en el calendario juliano.
Partiendo de esta correlacion conocida en la época colonial, Goodman pudo proyectar el calendario hacia atras hasta
su inicio.

Su trabajo fue posteriormente refinado y ajustado por otros dos mayistas, Juan Martinez Hernandez vy el britanico J.
Eric S. Thompson. La combinacion de sus esfuerzos dio lugar a la correlacion GMT (por las iniciales de Goodman,
Martinez y Thompson), que es aceptada de forma general por la comunidad académica. Segun esta correlacion, el
dia 4 Ahau 8 Cumhu, el punto de partida de la Cuenta Larga maya, corresponde al 11 de agosto de 3114 a.C. en el

20



calendario gregoriano (proyectado hacia atras). Esta fecha marca el inicio de la era actual en la cosmovision maya y
permitié a los arquedlogos y epigrafistas fechar con asombrosa precisidon los eventos histéricos registrados en sus
monumentos, abriendo una ventana a la cronologia dindstica de una de las civilizaciones mas fascinantes de la
historia.

c. La escritura maya: el desciframiento y el caracter de la escritura maya

: durante las
primeras décadas del siglo XX, mientras los sistemas calendarico y numérico maya eran ampliamente comprendidos,
su escritura jeroglifica permanecia como un enigma impenetrable. Prevalecié una vision que interpretaba la
civilizacion maya como una teocracia pacifica, dominada por sacerdotes-astrénomos obsesionados con el tiempo y
lo divino. Bajo este paradigma, se asumia que las inscripciones en estelas y codices se referian exclusivamente a
complejos calculos calendaricos, rituales sagrados y mitologia. Las figuras esculpidas junto a los textos eran
consideradas, por tanto, deidades y seres sobrenaturales. Esta perspectiva, aunque coherente con la informacién
disponible en su momento, resulté ser un callején sin salida para el desciframiento, ya que impedia ver la dimension
humana y dinamica de la historia maya. Todos los intentos por leer los glifos basados en esta premisa fracasaron por
completo, sumiendo al campo de la mayistica en un estancamiento prolongado.

La Revolucion Histérica: Berlin y Proskouriakoff Descubren a los Reyes y su Historia: entre las décadas de 1950
y 1970, se produjo un cambio de paradigma radical que transformd para siempre la comprension de la sociedad
maya. Este giro fue impulsado por las contribuciones fundamentales de dos estudiosos: Heinrich Berlin y Tatiana
Proskouriakoff.

Berlin, a fines de la década de 1950, observd la existencia de ciertos glifos que se repetian en inscripciones de
ciudades especificas, pero que no aparecian en otras. A estos los denominé "Glifos Emblematicos" y propuso,
acertadamente, que no representaban nombres de dioses o conceptos religiosos, sino toponimos o titulos dinasticos
asociados a linajes gobernantes de lugares como Tikal, Palenque o Copan. Su trabajo sugirié por primera vez que la
escritura podia contener informacion geopolitica e identitaria.

Poco después, Tatiana Proskouriakoff llevd esta idea a su conclusion légica. Mediante un meticuloso anadlisis de las
secuencias de glifos y escenas en las estelas de Piedras Negras, identificdé patrones recurrentes que se
correspondian con el ciclo de vida humano. Logré distinguir grupos de glifos que marcaban eventos clave como
nacimientos, ascensiones al trono, ceremonias de autosacrificio, conquistas militares y muertes. Demostrd de manera
irrefutable que las estelas no eran monumentos andénimos a dioses, sino registros histéricos que conmemoraban las
vidas y hazahas de gobernantes individuales, reyes y reinas especificos con nombres propios. Su trabajo derribé el
mito de la teocracia maya pacifica y revelé una sociedad con una historia profundamente dinamica, marcada por
alianzas, conflictos y complejas secuencias dinasticas.

El Desciframiento Lingiiistico: Knorosov y la Clave Fonética: sin embargo, saber que los textos eran histéricos no
era suficiente para leerlos. El gran obstaculo seguia siendo la naturaleza misma del sistema de escritura. La mencién
de Diego de Landa sobre un "alfabeto" maya se descartaba debido al enorme numero de glifos (cientos),
incompatible con un alfabeto. La mayoria de los estudiosos asumia, por tanto, que era un sistema puramente
ideografico (donde cada signo representa una idea o palabra), pero este enfoque habia resultado infructuoso.

La solucion llegd de la mano del linglista soviético Yuri Knorosov, quien en 1952 publicé un trabajo revolucionario.
Knorosov argumentd que la escritura maya no era puramente ideografica, sino que era un sistema logosilabico, con
un componente esencialmente fonético. Propuso que muchos glifos no representaban ideas, sino sonidos de la
lengua hablada, concretamente silabas (como ba, bi, bu, ca, ci, cu, etc.). Utilizando el "alfabeto" de Landa (que en
realidad era una lista de sonidos silabicos confusamente transcrita), Knorosov comenzé a descifrar palabras,
demostrando que se podia leer fonéticamente.

Lamentablemente, el contexto de la Guerra Fria impidié la aceptacion inmediata de su trabajo en Occidente, donde
fue menospreciado y considerado propaganda soviética. Pasaron mas de veinte anos hasta que una nueva
generacion de mayistas, libre de prejuicios politicos, reconocio la validez de su método. La aplicaciéon de los

21



principios de Knorosov, combinada con el entendimiento histdérico de Proskouriakoff, abri6é las compuertas para el
desciframiento masivo de la escritura maya a partir de la década de 1970.

3 pleja Naturaleza d 3 d Ira ama [ : la escritura maya
se revelé como un sistema increiblemente rico, flexible y expresivo, capaz de registrar con precisién la lengua maya
antigua. Los escribas disponian de varios recursos para escribir una palabra, o que ahadia complejidad y elegancia al
sistema:

e Logogramas: Signos que representan una palabra completa. Por ejemplo, el dibujo de una cabeza de jaguar
podia representar la palabra balam ("jaguar").

e Signos Silabicos (Silabario): Signos que representan silabas (consonante-vocal). La misma palabra balam podia
escribirse de forma fonética combinando tres signos silabicos: ba-la-ma.}

e Complementos Fonéticos: Para evitar ambigliedades en la lectura de un logograma, los escribas afadian
signos silabicos que no se leian de forma independiente, sino que "afinaban" la pronunciacién. Asi, el logograma
de jaguar (balam) podia ir acompafiado de los signos sildbicos ba y ma como complementos, indicando de
manera redundante pero clara que la lectura correcta era balam y no otra palabra para un felino similar.

e Determinativos Semanticos: Signos que indicaban la categoria semantica de una palabra. Por ejemplo, un glifo
con forma de circulo hueco se usaba para enmarcar los nombres de los dias del calendario, sefialando que el
signo dentro de él debia leerse como el nombre de un dia y no con su otro valor posible.

Los escribas mayas disfrutaban de una gran libertad creativa, utilizando multiples variantes estilisticas para un mismo
signo, eligiendo entre la opcidn logografica o la fonética segun el contexto, la importancia del texto o consideraciones
estéticas.

Estructura, Funcién y Significado Social de la Escritura: la escritura maya seguia una estructura gramatical
estandar. Las oraciones solian comenzar con una expresion de tiempo (fecha calendarica), reflejando la profunda

importancia del tiempo en su cosmovision. Le seguian el verbo y luego el sujeto y los objetos. Por ejemplo, "Ayer fue
capturado el sefior de Copan por el sefior de Quirigua".

Esta complejidad no era para una comunicacion masiva. La escritura era un instrumento de poder, sagrado y
elitista. Su manejo era un secreto reservado a una minoria de especialistas (escribas y nobles) que obtenian
un enorme prestigio de su dominio. Su funcién principal era legitimar el orden césmico y social: grabar en piedra
los linajes divinos de los gobernantes, sus ritos de ascensién, sus victorias militares y sus actos de autosacrificio,
transformando asi la historia profana en una narrativa sagrada que justificaba su autoridad. Los textos, junto con las
escenas que los acompafaban, transmitian un mensaje visual e impresionista de poder divino a la poblacién, aunque
solo una pequenia élite podia "leer" toda su profundidad intelectual. Los cddices de corteza de amate, de los que solo
sobrevivieron cuatro a la destruccion colonial, eran el medio por excelencia para este conocimiento esotérico,
conteniendo principalmente almanaques adivinatorios y rituales, aunque sin duda existieron otros sobre temas
diversos, hoy perdidos para siempre.

d. Los grandes centros mayas

e Tikal: es el méas grande de los centros mayas conocidos -la principal area residencial cubre unos 23km?- y ha
sido intensamente estudiado. Localizado en la selva guatemalteca del Petén, Tikal llegd a tener una poblacién de
aproximadamente 5000 personas en su momento de maximo esplendor, durante el clasico tardio. A partir de las
numerosas estelas e inscripciones encontradas en las construcciones, los epigrafistas han sido capaces de
reconstruir la historia politica y dinastica de Tikal. Una dinastia particular goberné Tikal desde el clasico
temprano hasta la ultima ocupacion del sitio.

Aunque Tikal ya era un importante centro regional en el formativo tardio, se convirtié en el centro dominante en
las tierras bajas centrales durante el clasico temprano, luego de derrotar a su mayor rival, la vecina Uaxactun, a
fines del reinado del Garra de Jaguar | (320-378), en una guerra que conocimos por inscripciones provenientes
de ambos lugares. La ciudad prosperé y crecid, controlaba rutas comerciales, tenia gran influencia sobre sus
vecinos y mantenia importantes relaciones con Teotihuacan; los gobernantes mayas adoptaron la imagineria
teotihuacana, y la cerdmica y otros artefactos de estilo teotihuacano que se hicieron populares.

22



La influencia teotihuacana en Tikal parece alcanzar su mayor intensidad entre fines del siglo IV y la primera mitad
del V (376-456) durante los reinados de Yax Ain | —Primer Cocodrilo- y su hijo Siyah Chan K’awil —-Cielo
Tormentoso—, su hijo y sucesor. En la estela 31 aparece en ambas caras laterales la imagen de Yax Ain |, vestida
como guerrero pero con atributos definidamente teotihuacanos: el escudo cuadrado flexible con la imagen de
Tlaloc, el lanzadardos, la larga cola, el particular tocado.

Una de las bases del poder de Tikal era su ubicacion, sobre una serie de colinas bajas, en la regién que separa
los sistemas fluviales que drenan en el Caribe y en el Golfo de México. En esas colinas se puede obtener
pedernal, una materia prima esencial en la confeccién de herramientas, y al este y al oeste, dos grandes zonas
pantanosas temporarias conectadas a ambos sistemas fluviales, se convirtieron en una importante fuente de
recursos agricolas cuando algunas partes fueron modificadas con la construccion de campos elevados. Estos
mismos pantanos facilitaron la defensa del sitio, reforzando su posicién estratégica. Ademas era un centro
religioso importante en las tierras bajas, lo que le brindd un prestigio que no se perderia cuando su fuerza politica
declinara.

Un sostén fuerte del poder de Tikal provenia del comercio, esencialmente a través de los sistemas fluviales
mencionados que le permitian controlar el trafico entre el Caribe y el Golfo. Algunas conquistas, como el caso de
la ciudad de Rio Azul, tendrian que ver con ese objetivo. Ademas, sus fluidas relaciones con Kaminaljuyu y con
Teotihuacan le permitieron convertirse en un gran centro redistribuidor, tanto entre distintas zonas de las tierras
bajas centrales como entre éstas y las tierras altas del sur.

El hiato del clasico afecté seriamente a Tikal, y por casi un siglo y medio, entre mediados del siglo VI y fines del
VI, cesaron virtualmente las construcciones monumentales. La crisis podria vincularse con una retraccion
del poder teotihuacano, y ademas, los problemas de Tikal pueden haber sido exacerbados por los ataques de un
belicoso vecino: segun las inscripciones de la ciudad cercana de Caracol, este estado derroté a Tikal a mediados
del siglo VI. Pero su predominio no duré mucho tiempo, y hacia fines del 600, Tikal emergié de nuevo como un
poderoso centro. Con el ascenso de un nuevo gobernante, Ah Cacaw, en 682, se inicid en Tikal un ambicioso
programa de construcciones. La mayor parte de edificios hoy vistos fueron construidos por Ah Cacaw, y sus
sucesores.

Durante el clasico tardio Tikal se convirtié otra vez en un poder expansionista, usando una estrategia que
combinaba las alianzas matrimoniales con el empleo de la fuerza militar. Asi, miembros masculinos de la dinastia
gobernante en Tikal fueron instalados como jefes en algunas de las ciudades sometidas, mientras que mujeres
de esa misma familia real eran casadas con miembros de las dinastias gobernantes en otros centros para
cimentar alianzas politicas y militares. Pero, al mismo tiempo, se emprendian guerras contra ciudades como
Calakmul que habia sido antes enemiga de Tikal.

La dltima serie de construcciones en Tikal fue ordenada por el gobernante C, que llegé al poder en 768 y que es
el ultimo sefior de Tikal identificado. Después cayd en otro periodo de declinacion y no se recobrdé. El Ultimo
monumento fechado del sitio fue erigido en 869.

Palenque: se encuentra en un particular entorno natural, sobre las selvaticas estribaciones orientales de las
montafas de Chiapas, mirando hacia la planicie costera del Golfo de México. Gran parte de lo que hoy se ve en
el sitio fue construido durante los reinados de dos de sus mas notables gobernantes: Pacal o “escudo solar” y
su hijo mayor, Chan-Bahlum o “serpiente jaguar”. Pacal y Chan-Bahlum gobernaron durante la mayor parte del
siglo VII, aunque las inscripciones datan el comienzo de su dinastia en 431.

Palenque se distingue de otros centros clasicos mayas por su estilo arquitecténico unico y sus hermosas
esculturas en bajorrelieve, tanto en piedra como en estuco, las que incluyen algunos de los textos mayas mas
largos conocidos. Los sefores de Palenque estuvieron particularmente interesados en legitimar su posicién
como gobernantes, y muchos de los textos se centran en arboles familiares. Esto hizo posible construir una
historia dinastica completa del sitio. Sabemos con certeza que dos mujeres —la madre de Pacal, la sefiora Zac
Kuk, y su bisabuela, la sefiora Kanal-lkal- gobernaron Palenque. Las largas inscripciones de Pacal buscan, ante
todo, legitimar su posicion y su derecho a gobernar.

23



Las innovaciones introducidas por los arquitectos de Palenque les permitieron construir cuartos con paredes
mas delgadas y mayor espacio interior, creando cuartos mas luminosos y mejor ventilados que las
pequefas y oscuras habitaciones de otros sitios. Esto permitié a los artistas incorporar paneles de piedra
esculpidos a las paredes interiores de los templos. En Palenque, a diferencia de otros sitios mayas clasicos, los
escultores no erigieron monumentos de piedra o estelas independientes de los edificios, ya que su trabajo pudo
ser expuesto en las paredes interiores.

Palenque no fue un gran asentamiento como Tikal, pero fue un prominente centro politico y religioso del
clasico tardio. EI Templo de las Inscripciones —-monumento funerario de Pacal- y el complejo edificio
denominado El Palacio dominan el sitio. Debajo del Templo de las Inscripciones esta la tumba de Pacal. Su
sarcéfago tiene tales dimensiones que debid enterrarse antes de hacerse la construccidn, y en su tapa se
representa el viaje de Pacal al inframundo.

Los descendientes de Pacal y Chan-Bahlum gobernaron Palenque hasta fines del siglo VIII, pero en los ultimos
anos de ese siglo una o mas de las ciudades sometidas se liberaron, sugiriendo que Palenque estaba perdiendo
poder sobre los centros que una vez habia dominado. Las fuerzas que condujeron al colapso maya, golpearon
tempranamente a Palenque, cuyo ultimo monumento data del 799.

e Copan: localizada en Honduras, en el extremo sudeste del a&rea maya, el sitio de Copan estaba ya ocupado en el
preclasico temprano y medio, y se convirtié en una importante ciudad maya en el clasico temprano (c. 300-600),
aunque la mayor parte de lo que hoy se ve del sitio se construyo en el tardio. Situada en un valle de las tierras
altas, a unos 650 m. s. n. m., Copan es uno de los pocos centros mayas clasicos situados en regién de tierras
altas.

Segun las inscripciones de Copan, la dinastia gobernante fue fundada en 246 d. C. y todos los gobernantes que
siguieron, dieciséis en total, basaron su legitimidad en su descendencia del primer gobernante, Yax-Kuk-Mo, o
Guacamayo Quetzal Azul. Fue el centro de intensas investigaciones en los afos recientes; fueron excavados el
recinto ceremonial y varias areas residenciales exteriores, y los epigrafistas hicieron importantes avances en el
desciframiento de los numerosos textos jeroglificos del sitio.

Al igual que en Palenque y Tikal, conocemos las identidades de los gobernantes que fueron responsables de
llevar a la ciudad de Copan a su grandeza durante el clasico tardio. Durante la mayor parte del siglo VIl, Copan
fue gobernado por Smoke-Imix-God K (628-695), contemporaneo de Pacal en Palenque y de Ah Cacaw en
Tikal. Este llevd a Copdn a su maxima extension, colocando a la vecina ciudad de Quirigué y a otros centros
bajo su orbita. Su sucesor e hijo, 18 Conejo (695-738) fue responsable de la mayor parte de las
transformaciones que dieron al centro ceremonial de Copan su aspecto de hoy. Todas las estelas de la Gran
Plaza fueron encargadas y erigidas bajo el gobierno de 18 Conejo. Copan se distingue por la calidad artistica de
sus estelas, esculpidas en bulto, un rasgo inusual en el arte maya.

18 Conejo fue sacrificado en 738 cuando fue capturado por la antes sometida ciudad de Quirigud, lo que puso
fin a sus empresas constructivas. El poder de la dinastia de Copan disminuyd pues no se erigieron estructuras ni
estelas durante el gobierno de su sucesor. Sin embargo, la muerte de 18 Conejo no provoco grandes cambios en
la vida cotidiana de la mayoria de los habitantes de la ciudad. Durante el gobierno del hijo del sucesor de 18
Conejo la dinastia gobernante en Copan restablecié su posicién de fuerza, aunque la historia no terminé alli. El
anteultimo gobernante de Copan, Yax-Pac, llegd al poder en 763, y comenzé un ambicioso programa de
reconstrucciones en la ciudad, pero gobernaba en una época de crisis. Durante su reinado, la
sobrepoblacion habia hecho sentir la presidon sobre los recursos del valle y las familias nobles competian por el
poder con la familia gobernante. A su muerte, en 820, la dinastia estaba cerca del colapso; esa fue la fecha del
ultimo monumento erigido en el sitio. Aunque el centro de la ciudad y las areas suburbanas continuaron
ocupadas por cien afios mas, el control politico centralizado y todas sus actividades engendradas tuvieron fin.

3. La cultura zapoteca clasica en Oaxaca

La fase denominada Monte Alban lll, entre el 300 y 700 de nuestra era, marca el apogeo de Monte Alban y la

cristalizacion de la tradiciéon cultural zapoteca clasica. Zapotecas y mixtecas eran los dos principales grupos
24



linglisticos y culturales que ocupaban Oaxaca en la época de la conquista espafola y no quedan dudas que la
cultura del periodo Ill de Monte Alban era zapoteca, ya que los rasgos son muy similares. El periodo Ill de Monte
Alban se divide en lllay lllb. Considerado en su conjunto, el periodo Ill presencia el establecimiento definitivo de un
estado zapoteco unitario en y fuera del valle central
de Oaxaca, y la mayor expansion urbana vy
demografica de Monte Alban, su capital, que ATTIETTTTHEOS
alcanza su auge en el periodo lllb.

TOLTECAS

El comienzo de Monte Alban lll, en el que persisten
muchos rasgos de la fase anterior, coincide con la
presencia de fuertes influencias teotihuacanas
sobre la cultura de élite de Monte Alban. Estas se
mantienen con fuerza durante todo el periodo llla, y se
observan claramente en la ceramica, la escultura, la
pintura mural ceremonial, y, particularmente, en la
arquitectura, en la cual talud-tablero ocupa un lugar importante. Las escaleras son mas elaboradas, se incorporan e
“incrustan” en la estructura de los edificios, y a veces se dividen en secciones separadas por alfardas. La mayor parte
de las estructuras estaban recubiertas con estuco y pintadas.

AZTECAS
Cholula &

@Monte Alban OLMECAS

% Miila

ZAFPOTECAS

0 400 km

Algunas representaciones en los monumentos de Monte Alban sugieren encuentros con individuos extranjeros
—diplomaticos tal vez— reconocibles como teotihuacanos por sus vestiduras. Pareciera que, en Monte Alban, esa
influencia fue el resultado de la adopcion por la élite local de elementos de ese origen —seguramente
considerados elementos de prestigio— y del establecimiento de intensas relaciones entre ambas élites, y no de un
dominio teotihuacano. Recordemos la existencia en Teotihuacan de un barrio oaxaquenio.

Sin embargo, la situacion de Monte Alban parece haberse complicado fuera del valle central y sus territorios
inmediatos. Aunque en Monte Alban llla persisten los temas militares en las estelas, sélo seis de nueve muestran
cautivos asociados a glifos de lugares, lo que indica que el ritmo de expansion zapoteco ha decrecido. Esto
parece ir acompafado de la pérdida de los territorios ganados antes. En algunas partes las influencias oaxaquefas
sobre la ceramica local ceden lugar a influencias del centro de México. Seguramente, esta retraccion del dominio
zapoteco tiene que ver con la fuerte expansion teotihuacana.

Esa misma expansion teotihuacana debe haber impulsado a los zapotecos a una serie de reformas para
asegurar su posicion en el valle. El andlisis arqueoldgico sugiere una profunda reforma administrativa y la
creacion de un nuevo nivel de centros. Un asentamiento de segundo nivel, Jalieza, tuvo un rapido y explosivo
crecimiento. Su desarrollo parece vincularse a la puesta en produccion de nuevas e importantes areas de cultivo en el
piedemonte de la periferia sur del Valle Grande. Esta expansion agricola pudo deberse tanto a la pérdida de
tributarios fuera de la regién por la competencia teotihuacana como al empobrecimiento de los suelos del ramal norte
—Etla- del valle que aparece ahora casi despoblado. Los monumentos de los centros regionales muestran una
gran influencia de los de la capital, sugiriendo una fuerte integracion dentro del estado zapoteco.

La influencia teotihuacana cesé en el llib, coincidiendo con el retroceso del poderio teotihuacano. En este periodo, el
estado zapoteco alcanzé su mayor grado de centralizacion politica y administrativa, y la cultura zapoteca
clasica terminé de definir sus rasgos distintivos y alcanzé su apogeo, manifiesto en un estilo artistico marcado
por un fuerte barroquismo. Las grandes urnas funerarias son la mas clara expresion de este. Las influencias
externas eran casi nulas y la élite de Monte Alban parece encerrada en si misma. El complejo
calendario-escritura alcanzé su plenitud, y la élite zapoteca parece, en toda la regiéon, como la depositaria de los
secretos del calendario y la escritura.

Durante llIb, el ramal norte y el area central del valle experimentaron un impresionante crecimiento demografico visible
también en Monte Alban, que llegé a los 25.000 habitantes. Hay una crisis en los centros meridionales antiguos, que
decaen.

25



Monte Alban experimenté su mayor expansion y su maxima actividad constructiva. La ocupacién humana se
extendiod a las laderas y cimas de cerros cercanos y se encard un ambicioso plan constructivo: como resultado del
mismo se completaron las estructuras monumentales que rodean a la gran plaza central y el sitio alcanzé las
dimensiones y aspecto general de hoy.

El control centralizado alcanzé también a la economia del valle. Toda la produccién de ceramica se concentraba en
los centros administrativos y por primera vez Monte Alban misma aparece como una importante productora. Esa
cerdmica aparece fuertemente estandarizada y su calidad es inferior.

A comienzos del siglo VIII, una serie de cambios marcan el inicio de la fase IV. Monte Alban sigue ocupada y su
cultura contintia la tradicion zapoteca, pero su poblacion se redujo a 4000 habitantes, y las nuevas
fortificaciones muestran un aumento de la inseguridad y amenazas externas. Parece haberse convertido en uno
de los varios grandes centros del valle en creciente competencia. La ceramica de muchos sitios del valle revela
nuevamente contactos con regiones lejanas. Esta fase corresponde al periodo denominado Epiclasico en el centro
de México, al que nos referiremos mas adelante.

4. El colapso de las sociedades urbanas clasicas

En el siglo VI, Teotihuacan entré en decadencia y, un siglo después, los grandes monumentos fueron quemados,
muchos otros destruidos y, aunque la cultura teotihuacana sobrevivié algun tiempo, la ciudad perdié su hegemonia
y fue abandonada por gran parte de su poblacion. Se discute si el abandono se debié a problemas internos
(luchas entre grupos de la élite, sublevacién de los campesinos) o a invasiones externas que culminaron con la
instalacion de nuevos grupos en el centro de México. Seguramente ambos factores pudieron tener que ver.

Mas tarde, los centros mayas sufrieron también un profundo colapso; hacia fines del siglo IX la mayor parte de ellos,
en especial los del sur, fueron destruidos y abandonados, y nunca se recuperaron. Como en el caso de Teotihuacan,
se ha discutido las causas de este hecho, y los estudiosos han hablado de catastrofes naturales y ecoldgicas, de
invasiones externas, rebeliones de campesinos, guerras internas, etc. Es probable que el proceso sea mas
complicado y responda a mas de una causa.

Esta es una tematica compleja y es necesario pensar un modelo que integre diferentes causas o factores. Nigel
Davis senala que desde el punto de vista econdmico, esas grandes construcciones politicas tenian una base
débil, debido a una falta casi total de progresos tecnoldgicos —la agricultura mesoamericana, de fines del
preclasico, casi no cambid en los siglos siguientes— que limitaba, entre otras cosas, la puesta en explotaciéon de
determinadas tierras, como aquellas con una cubierta herbacea, puesto que la falta de animales de tiro impedia
el uso de la rueda o del arado. Ademas, la carencia de medios de transporte adecuados hacia muy dificil y
costoso el traslado de productos desde tierras lejanas ante la pérdida de fertilidad de las tierras. Los intercambios se
limitaban a productos suntuarios o materias primas de poco peso y volumen, de gran valor.

Esta situacion debié ser grave en el caso de los grandes centros urbanos que requerian para su
abastecimiento enormes cantidades de alimentos y otros productos basicos. Pensemos que el sistema
teotihuacano se habia apoyado en la concentracion de la poblacién de la cuenca en un Unico gran centro urbano. Esa
situacion debid tener distintos efectos combinados: generar tensiones sociales, debilitar al sistema dejandolo
expuesto a las presiones exteriores, acentuar el desequilibrio entre las demandas de la ciudad y las posibilidades de
produccion de las tierras vecinas —quiza por esto los centros mayas duraron mas tiempo y su decadencia fue mas
lenta; su poblacidén era menor y la selva los protegia—. Esto llevaba a la necesidad de controlar tierras cada vez mas
lejanas sobre las cuales el dominio era relativamente débil —ni siquiera los aztecas crearon mecanismos sdlidos y
complejos de control politico administrativos en los territorios conquistados- y esto facilitaba las rebeliones.

Hay que ser cuidadosos al hablar de rebeliones y tensiones sociales. Algunos autores hablan de “levantamientos
armados de campesinos” pero es dificil pensar en este tipo de movimientos en esta clase de sociedades donde un
desafio a los rangos sociales establecidos significaba un desafio a los dioses. Sin embargo, esas tensiones incidian
de otras maneras, como la pérdida de confianza en la eficiencia del sistema o el abandono de las tierras. Mas
probable es hablar de conflictos entre grupos de la élite gobernante o entre las élites de distintos centros, en
competencia por la distribucién de los excedentes.

26



Eric Wolf hablaba que los desequilibrios generados por estos sistemas teocraticos los volvian cada vez mas
vulnerables, generado entre la ciudad sagrada —centro religioso, politico, econdmico- y la tierra del entorno, entre la
ciudad rica y opulenta y la periferia pobre. Estas tierras periféricas mas pobres habrian sido las mas débiles y
expuestas frente a los grupos merodeadores en las fronteras, un factor constante en Mesoameérica.

En sintesis, estancamiento del sistema econdmico -—esencialmente de la agricultura—, tensiones sociales y
politicas, desequilibrios regionales y una respuesta débil frente a amenazas externas parecen constituir un
conjunto de factores integrados —no excluyentes— que permiten una comprension del colapso general. También
debieron tener peso los factores ideoldgicos que explicarian por qué las grandes ciudades, una vez abandonadas, no
fueron vueltas a ocupar. En Mesoamérica, la ciudad era un espacio sagrado: era la residencia de los hombres y
fundamentalmente de los dioses. Si habia problemas o males, se suponia que los dioses habian abandonado a
los fieles y dejado la ciudad que de ese modo dejaba de ser “sagrada”. Era despojada de su magia. De alli el
abandono e incluso destruccion sistematica de los principales monumentos y busqueda de un nuevo lugar
sagrado.

5. El epiclasico en las tierras altas del centro de México

El periodo que abarca los dos siglos que siguen, en el centro de México, al colapso de Teotihuacan (c. 750-950),
suele ser denominado “epiclasico”, porque se mantienen las tradiciones del periodo clasico, aunque hay un
desplazamiento de los centros de poder y aparecen signos novedosos: amplia movilidad social reorganizacion
de los asentamientos, nuevas esferas de interaccion cultural, inestabilidad politica, revision de ideas
religiosas. Teotihuacan no desaparecié como ciudad y siguid siendo un centro muy importante del Valle de México
durante ese periodo, pero perdié su hegemonia y no sabemos a ciencia cierta si sus ocupantes eran los mismos o
representan una nueva poblacién, probablemente de las tierras del norte, que fueron los portadores de la ceramica
Coyotlatelco, caracteristica de este periodo y con fuertes vinculaciones con las nortefas.

Al mismo tiempo, nuevos centros emergieron con fuerza mas alla del Valle, en lo que habian sido areas
periféricas del mundo teotihuacano: Xochicalco, Cacaxtla, Teotenango, El Tajin, Tula. En ellos se conservé la
tradicion teotihuacana, aunque con nuevos elementos, algunos vinculados al asentamiento de grupos de la periferia
septentrional del mundo teotihuacano o de las tierras bajas. Jiménez Moreno los llamé “estados sucesores” para
indicar que fueron en parte contemporaneos de Teotihuacan, pero no formaban parte de un “imperio teotihuacano”
contra el cual se rebelaron. En cierto modo, estos estados conformaron el lazo entre el México clasico y el
posterior postclasico.

Entre los casos mas representativos, se encuentra el de Xochicalco, en el valle de Morelos, al sur de la ciudad de
México y cerca de la actual Cuernavaca, construido sobre cerros y fortificado, ocupado hasta de inicio del apogeo de
Tula. Durante los siglos VIl y IX, en su periodo de apogeo, la ciudad cubria una superficie de unos 4 km2 y se
extendia sobre las cumbres y laderas de un conjunto de cerros. La ciudad debié adaptarse a esa peculiar topografia:
los centros ceremoniales coronan las alturas en tanto las zonas residenciales y los campos de cultivo descienden por
las laderas que debieron ser aterrazadas para esos fines.

También las fortificaciones se adaptaron y usaron la topografia. Los pendientes y acantilados fueron aprovechados
para la defensa. Un sistema de murallas, trincheras, fosos y bastiones completaba el sistema. La topografia irregular,
las terrazas y fortificaciones dividian verticalmente a la ciudad en compartimientos a los que se accedia mediante
rampas y calzadas.

Punto clave en el control de rutas de intercambio, Xochicalco fue una encrucijada de multiples influencias culturales.
En las ruinas del centro se aprecia la mezcla de multiples elementos, obviamente de Teotihuacan, también de Monte
Alban y mayas. Pero en Xochicalco aparecen elementos nuevos (el disefio del juego de pelota, tipos de comisa en
pirdmides) que se encuentran después en Tula. En las estelas del afio 700, la divinidad dominante es Tlaloc, de fuerte
impronta teotihuacana, pero con conceptos novedosos que se generalizaran con Tula.

Teotenango, cerca de Toluca, y Cacaxtla, en el valle poblano, también estaba construida sobre cerros, presentaban
fortificaciones y parecen haber estado ocupadas hasta la invasién europea. Cacaxtla fue fundada, al parecer, hacia el

600 por un grupo nahuatl conocido por las tradiciones como olmeca-xicalanca. Con su impresionante sistema de
27



defensa (muralla, taludes y fosos) Cacaxtla era virtualmente inexpugnable. Como en Xochicalco, palacios y templos
ocupaban la cumbre del cerro, seguian las terrazas habitaciones y, mas abajo, las tierras de cultivo. En la cumbre se
destaca el Gran Basamento, centro neuralgico del sitio, una gran plataforma piramidal que cubre una superficie de
200 metros por 110 y alcanza los 25 metros de altura. La fama de Cacaxtla deriva de las magnificas pinturas
murales halladas, donde se funden la tradicién maya —sobre todo en la representacion de las figuras humanas- con
la del centro de México.

El Tajin, situado en las estribaciones serranas, sobre la franja costera selvatica de Veracruz, fue un enorme centro
construido en una region calida y selvatica algunos de cuyos productos eran particularmente apreciados por los
pobladores de las tierras altas, como la vainilla, el algoddn, las coloridas plumas de pajaros exdticos, o las pieles de
animales feroces. El sitio, que permanecié durante mucho tiempo cubierto por la selva, inicié su florecimiento en el
siglo VIl y permanecio ocupado hasta el 1000 6 1100 para ser abandonado tras un siglo de decadencia. El auge de El
Tajin corresponde al periodo de la decadencia de Teotihuacan, a la que parece haber heredado el control de la
distribucion de obsidiana en la costa. El Tajin parece haber sido un centro militarista y los relieves muestran a uno
de sus sefores, 13 Conejo, como un jefe victorioso tratando con crueldad a enemigos vencidos.

La ciudad llegé a alcanzar una superficie de unos 5 km —quizd mas, pues muchas estructuras estan aun cubiertas
por la selva—y una poblacion que debid rondar entre los 15000 y 20000 habitantes. Dividida en cinco barrios, su traza
se adaptd a las irregularidades de terreno y sus constructores debieron recurrir a un complejo sistema de drenajes,
canales subterraneos y tanques de almacenamientos para enfrentar las consecuencias de las torrenciales lluvias de la
region. El sitio abarcaba un nucleo central plano y bajo y algunas zonas elevadas al norte, este y oeste. En ese nucleo
central se destaca la "piramide de los nichos" —sin duda el edificio mas bello del sitio— que muestra 365 nichos
distribuidos en sus cuatro caras y una elaborada escalinata flanqueada por alfardas. Hay en el lugar numerosos
juegos de pelota, tres de ellos decorados con 38 magnificos paneles en relieve. Tales paneles, en los que aparecen
seres humanos y divinidades, muestran escenas relacionadas con el juego, incluida la del sacrificio de un vencido.

En el valle de Oaxaca, muy integrado a comienzos del clasico a la esfera teotihuacana, corresponde al Epiclasico la
fase que los arquedlogos denominan Monte Alban IV, que se inicia a comienzos del siglo VII. Durante la misma,
como vimos, Monte Alban siguié ocupada y su cultura continud la tradicion zapoteca, pero su poblacion se redujo
considerablemente. La sobreexplotacion de las tierras de cultivo parece haber sido un factor importante en la
crisis. Ademas, la construccion de fortificaciones muestra un aumento de la inseguridad y de los conflictos. La
desaparicién de la amenaza teotihuacana debié privar a Monte Alban de su funcién como garante de la seguridad
regional y la ciudad parece haberse convertido en uno de los varios grandes centros del valle —como Zaachila,
Jalieza y Lambityeco— en creciente competencia.

Por ultimo, la crisis afecta también a los centros agricolas de las lejanas tierras de la periferia norte, en franco
proceso de retraccion hacia el sur. Alli, el abandono de centros como los de Alta Vista y La Quemada, en el actual
estado mexicano de Zacatecas podria tener que ver también con la caida del sistema teotihuacano, al perder esos
centros sus funciones como centros mineros,

proveedores de productos exdticos y lugares de | _ The Toltec Empire, Early 900s-1160

intercambio en las rutas hacia él norte. También pudo \\| E Gulf of Mexico

incidir en el deterioro de las condiciones climaticas que ‘z} %

empujo hacia el sur el limite de las tierras cultivables y 25

forzo la migracion en esa direccion de las poblaciones de \ By of Campachs "

la regién. Recordemos aqui las relaciones de la ceramica . ¢

Coyotlatelco de Teotihuacan con las ceramicas nortefas. N _},f’\;

Tula, en la periferia norte de la Cuenca de México, Mexco < |oum

también muestra indicios de un poblamiento por gente || mg wiecwoeses N x,»'-’““\__ 3 ;;"5,-1“_. ]

del norte durante el Epiclasico. Tula inicié a mediados m‘fﬂx‘:ﬂfﬂ 3 '?\':‘”‘“"”t:,-':"' vonouss

del siglo X un periodo de apogeo y hegemonia que dio | ..., ﬁ?ﬁi,ﬁm —— 4“‘:‘“‘“_"“& 5
NICARAGUA

comienzo al periodo que los arquedlogos denominan  se: racson i i
postclasico.

28



Linda Manzanilla - Surgimiento de los centros urbanos en Mesoamérica

El surgimiento de los centros urbanos en Mesoamérica durante el horizonte Clasico, que abarcé los primeros nueve
siglos de la era cristiana, representé una nueva forma de vida urbana y una integracién macrorregional. Este
periodo se caracteriza por la aparicion de grandes asentamientos cuidadosamente planificados, con una marcada
diferenciacion social basada en el oficio, donde el sacerdocio en Teotihuacan y los gobernantes en otros centros
dominaban la estructura social. La arquitectura monumental, especialmente los templos sobre basamentos
piramidales, reflejaba la importancia de la esfera religiosa, que no solo abarcaba el culto, sino también la
organizacion de la produccidn, la distribucién de bienes y el control del intercambio a larga distancia.

Teotihuacan, ubicado en el Altiplano central de México, fue el primer fendmeno urbano a gran escala, con una
extension de 20 km? y una poblacion que pudo alcanzar entre 40,000 y 200,000 habitantes. Su planificacion urbana
incluia un sistema ortogonal de calles, como la Calzada de los Muertos, con orientacidén astronémica, asi como
sistemas de abastecimiento de agua y drenaje. La ciudad albergaba conjuntos habitacionales multifamiliares,
organizados en apartamentos para familias nucleares, con areas destinadas a la preparacion de alimentos,
almacenamiento, rituales y entierros. Estos conjuntos reflejaban una organizacién social basada en grupos
corporativos dedicados a oficios especializados, como la alfareria o la textileria. Ademas, existian barrios de
artesanos y de extranjeros, como el Barrio Oaxaquefio y el Barrio de los Comerciantes, que evidencian la diversidad
cultural y econémica de la ciudad.

Monte Alban, en el valle de Oaxaca, surgi6 como capital de una confederacion de los tres ramales del valle.
Aunque su ubicacion en la cima de un cerro presentaba desafios como la escasez de agua, su posicién central le
conferia un papel politico estratégico. La ciudad llegé a cubrir 6.5 km? y albergar hasta 25,000 habitantes. Se
organizaba en terrazas habitacionales y contaba con barrios asociados a la produccién artesanal. Durante su fase
de mayor esplendor, Monte Alban lll, la ciudad centralizd el poder y expandio su influencia, aunque posteriormente,
en la fase Monte Alban IV, decayd, dando lugar a centros regionales independientes.

En el area maya, los centros urbanos como Tikal, Palenque y Calakmul se caracterizaban por su dispersion en el
paisaje y la ausencia de barrios artesanales claramente definidos, ya que la produccidn se realizaba en las
aldeas. Estos centros funcionaban como sedes de linajes aristocraticos, integrados mediante el intercambio y
ocasionalmente formando confederaciones. Tikal, por ejemplo, pudo tener entre 50,000 y 70,000 habitantes y era un
nodo importante en las redes de intercambio que circulaban bienes como obsidiana, jade, plumas y ceramica.

La economia en estos centros urbanos se basaba en la agricultura de temporal, con cultivos como maiz, frijol,
calabaza y amaranto, complementada con la caza y la recoleccién. En Teotihuacan, la producciéon artesanal,
especialmente la obsidiana, tuvo un papel central, con talleres localizados en la ciudad. El intercambio a larga
distancia, organizado por las élites, permitia el flujo de materias primas y bienes suntuarios entre regiones distantes,
lo que reforzaba las redes de poder e influencia.

En cuanto a la organizacion social y politica, Teotihuacan parece haber estado dirigida por sacerdotes que
centralizaban la produccion y el intercambio, mientras que en Monte Alban y los centros mayas existian dinastias
de gobernantes. La religion jugaba un papel integrador, con deidades como Tlaloc en Teotihuacan, que actuaba
como patrono de la ciudad, y un pantedn diverso en Monte Alban, donde el rayo y las nubes eran elementos
centrales. En el area maya, el sistema de creencias, sustentado por un calendario complejo y la escritura jeroglifica,
era compartido por la aristocracia y servia para legitimar el poder.

El declive de estos centros urbanos se atribuye a multiples factores, como presiones demograficas, deterioro
ambiental, conflictos internos y el colapso de las redes de intercambio. Teotihuacan fue incendiada y saqueada hacia
el 750 d.C., mientras que Monte Alban perdi6 su centralidad hacia el 900 d.C., fragmentandose en unidades politicas
menores. En el area maya, el abandono de los centros surefios hacia el 950 d.C. marco el fin del periodo Clasico, con
un desplazamiento hacia el norte de la peninsula de Yucatan, donde surgieron nuevas formas de organizacién bajo
influencias externas.

29



En resumen, el horizonte Clasico mesoamericano fue una época de integraciéon cultural y econémica, donde la
vida urbana, la especializacion artesanal y el intercambio a larga distancia sentaron las bases de desarrollos
civilizatorios complejos, cada uno con particularidades regionales pero interconectados a través de redes religiosas,
econdmicas y politicas.

Escalante Gonzalbo - Teotihuacan hacia el aino 600 D. C.

Los rasgos que distinguen a Teotihuacan como gran complejo urbano implican un esfuerzo social formidable
que debié ser conducido por una entidad politica legitima y centralizada, provista de lo que hoy llamariamos
credibilidad y poder de convocatoria. Las marcas mas vigorosas del paisaje urbano (las piramides del Sol y de la
Luna, y el conjunto de la Ciudadela) son monumentales, y requirieron de una inversiéon de fuerza de trabajo que
se mide en decenas de miles de trabajadores, acaso cientos de miles, por varias generaciones.

Conjuntos habitacionales

Una de las caracteristicas que distinguen a Teotihuacan de las otras ciudades mesoamericanas es su arquitectura
habitacional. En el resto de los asentamientos de todas las épocas, los edificios de mamposteria eran utilizados por la
nobleza local, mientras que los demas grupos vivian en casas de adobe, bajareques o ramas. En Teotihuacan la
mayor parte de la poblacion vivid en conjuntos habitacionales de soélida mamposteria, protegidos de la
humedad, adecuadamente iluminados y ventilados. Cada conjunto corresponde a una cuadra o manzana de la
ciudad y equivale a la agrupacion de varias casas unifamiliares en un solo edificio. Es muy probable que los
habitantes de Teotihuacan hayan sido compelidos a vivir en los conjuntos habitacionales y no en otro tipo de
vivienda, debido a que concentraba y ordenaba a la poblacion, mejorando el ritmo de la produccién artesanal
de la ciudad y por lo tanto sus expectativas de éxito econdmico. La sucesién de los conjuntos habitacionales daba
lugar a las calles y, junto o bajo de ellas, corrian canales del sistema de drenaje de la ciudad. El sistema de drenaje
tenia el propdsito de evacuar el agua pluvial, salia de cada patio y plaza de la ciudad y desembocaba en el rio San
Juan. El agua potable se obtenia por medio de pozos perforados dentro de los conjuntos o, en los situados cerca de
los rios, directamente de estos mismos. La vida de las familias de artesanos, y quiza en su mayor parte la vida de las
mujeres y los nifos de los barrios de agricultores y mercaderes, transcurria en los conjuntos habitacionales.
Diferentes tareas artesanales tenian lugar en los patios y en los porticos.

Algunas habitaciones de los conjuntos habrian sido almacenes, y otras cocinas y lugares de ingestion de alimentos.
Gracias a restos en estas, sabemos que comian maiz, frijol, calabaza, chile, aguacate, tomate, etc. Pero hacia el 450
d.n.e., se produjo una reduccién en el consumo de maiz y un incremento en el de amaranto y especie animales. Esto
indicaria una presién demografica y una posible falla en la organizacion de la produccién regional.

Habia una tendencia de los conjuntos habitacionales a agruparse para formar barrios, estos eran varios
conjuntos proximos entre si y separados de otros barrios por calles amplias. Serian habitado por personas de un
mismo oficio u origen étnico. Destacan los barrios “oaxaqueno” o zapoteca, y el “barrio de los mercaderes”.

El conjunto arquitectonico que se conoce como “complejo de tres templos”, parece apuntar a la existencia de
“distritos” integrados por barrios y presididos por estos conjuntos de tres estructuras.

Ya sabemos que los habitantes de un mismo conjunto habitacional tenian en comun el oficio, pero tal vez también
eran comunidades cohesionados por lazos de parentesco que practicaban un patrén de residencia patrilocal, o
incluso una especie de clanes patrilocales exogamicos.

Habia claras diferencias de estatus dentro del conjunto, y también entre cada conjunto dentro de un barrio. Esta
diferenciacion social que se reproduce en cada nivel de la organizacién de la ciudad le imprime a Teotihuacan
un caracter diferente al que percibimos en las sociedades del Posclasico: no se trata de una masa empobrecida
sujeta al control de una elite inconmensurablemente rica.

Aspectos Sociales

No hay indicios de que el Valle de México tuviera una fuerte poblacion rural durante el periodo Clasico; al contrario,
lo que se aprecia es una tendencia a la concentracion de sus habitantes en la ciudad de Teotihuacan. Esto no
podria explicarse sin un flujo constante de inmigracion procedente de la periferia rural. El prestigio religioso de
la ciudad a partir de la construccién de las piramides tuvo que ser un factor de atraccién muy importante. También

influyé los puestos de trabajo que otorgaba la extraccion de obsidiana de los yacimientos préximos y las tareas de
30



construccion. Dos terceras partes de la poblacién se habrian dedicado a la agricultura, pero muchos en tierras fuera
del valle. La tarea artesanal mas importante era la de trabajar la obsidiana, seguida por la alfareria. El juego de pelota,
tan popular en Mesoamérica, también lo era en Teotihuacan. Era una practica comun someter a bebés a
deformaciones de su cabeza para asimilarse a estandares estéticos, tal como lo muestran ciertas figuritas
antropomorfas que tienen cabezas irreales o caricaturescas.

En cuanto a las creencias y religién, el candelero o brasero manual, era un recipiente disefiado para contener
brasas en su interior y producir humo aromatico. Este correspondia a una manifestacion religiosa personal,
individual. Ademas, en cada conjunto habitacional habia un altar de mamposteria en el centro del patio principal,
que seria el receptor de la mayor parte de ofrendas comunitarias. Este estaba rodeado por habitaciones, tal vez
relacionados a la administracién del conjunto. Por ultimo, en cuanto a ritos en el &mbito publico, la violencia guerrera
era comun en la expansion de Teotihuacan, pero también en sus ritos. Se sacrificaban enemigos pero también a
los propios, sobre todo ninos, en lugares como templos o piramides, que contienen en su interior bastantes restos.
Los muertos, en general, se enterraban en pequenas fosas bajo los pisos de los conjuntos habitacionales,
generalmente bajo los cuartos. Una excepcién se daba en el barrio oaxaquefio, en donde los enterraban a la usanza
de Monte Alban, en camaras selladas pero no rellenas de tierra. Cuando los habitantes de un conjunto querian
reutilizar un pozo funerario o hacer cambios en la arquitectura, desenterraban los restos y los colocaban en nuevos
depdsitos. La incineracién era un procedimiento practicado raras veces, solo para los individuos de mas alto rango.
La gran mayoria de los entierros tenian ofrendas, cuya riqueza variaba. Las mas frecuentes eran piezas de ceramica
relacionadas con el oficio del muerto o munequitos de barro que podrian relacionarse con una personificacién de
este. Estas ultimas podrian tener la funcidén de ofrecer al alma un receptaculo de forma humana. En varios entierros
también se hallaron perros o vasijas en forma de estos, que se relacionan con la creencia de que el perro debia ser el
guia y acompanante del alma en el camino al mundo de los muertos; y también cuentas de jade en la boca del
difunto, que seria para retener el alma.

Simdén Martin y Nikolai Grube - Crénica de los Reyes y Reinas Mayas
Introduccion: los periodos principales de la historia maya

1. El Preclasico: 2.000 a. C. -250d. C.

El periodo Preclasico (o formativo) incluye el surgimiento de las sociedades complejas y se divide en tres subperiodos
principales: temprano (2000-1000 a. C.), medio (1000-400 a. C.) y tardio (400 a. C.-250 d. C.). La primera gran
civilizacion, la olmeca, alcanzé su apogeo durante el Preclasico medio a lo largo de los estuarios pantanosos de la
costa del Golfo de México. Ampliamente considerada como la “cultura madre” de Mesoameérica, los conceptos
olmecas y sus estilos artisticos se diseminaron mas alla de sus fronteras, ejerciendo una gran influencia sobre las
sociedades mayas emergentes. Los monumentos olmecas tardios muestran evidencias de escritura, aunque fue entre
los zapotecos, cuya civilizacién florecio en la regién montafiosa de Oaxaca, donde realmente se origind la asociacion
entre retratos histéricos y nombres jeroglificos. Los sucesores de los olmeca serian los epiolmecas y los mayas.

Para ese entonces, en las tierras altas del sur de la zona maya y las laderas costeras, se desarrollaron las sociedades
de Miraflores e lzapa respectivamente. Las estelas de Izapa son notables por incluir las primeras escenas
reconocibles de la mitologia maya. Alrededor de 500 a. C., los mayas de las tierras selvaticas bajas establecieron sus
primeras ciudades erigiendo en sus centros grandiosos templos plataforma pintados de rojo, decorados con
mascarones de dioses hechos en estuco. Nakbé se cuenta entre las primeras; pero fue reemplazada por El Mirador,
la mayor concentracion de arquitectura monumental jamas construida por los mayas. Por razones desconocidas, esta
vibrante cultura fracasé alrededor del siglo | y la mayoria de sus grandes ciudades fueron abandonadas.

Las principales caracteristicas de la civilizacion maya del Clasico —el uso del calendario de Cuenta Larga, junto con el
labrado de inscripciones jeroglificas y retratos histdricos— reflejan el desarrollo de esta nueva ideologia politica y un
ideal de reinado dinastico. Estas caracteristicas hicieron su primera aparicion en la regién del sur entre 37 y 162 d. C,
en lugares como Kaminaljuyu, El Baul y Abaj Takalik, mientras que las dinastias del estilo clasico se establecieron en
Tikal en el area central alrededor de 100 d. C. Sin embargo, el sur experimentd un declive prematuro, y hacia el 250 el
dinamismo de la cultura maya se dirigié decisivamente hacia las tierras centrales bajas.

31



2. ElClasico: 250 d. C. - 909 d. C.

Durante los siguientes seis siglos (predominantemente en el area central) la civilizacion maya alcanzé su mayor
florecimiento, forjando el escenario de los reinos descritos en este volumen. Sin embargo, los mayas nunca
estuvieron aislados del desarrollo del México central, que en ese momento estaba dominado por la gran
metrépolis de Teotihuacan y que en su apogeo albergaba mas de 125.000 personas. Muy pocas partes de
Mesoameérica, quiza ninguna, se salvaron de su influjo cultural, politico y econémico; su distintivo estilo artistico y
arquitectonico, mas bien a base de lineas rectas, puede ser encontrado en toda la regién maya. Los contactos mas
directos fueron en el siglo VI, cuando Kaminaljuyu fue revitalizada bajo la influencia de Teotihuacan, y un vinculo de
las tierras bajas quedd bajo su ambito politico brevemente.

El afio 600 marca la transicién entre los periodos temprano y tardio del Clasico (definidos principalmente por el estilo
artistico), coincidiendo con la caida de Teotihuacan. Durante el Clasico tardio la civilizacidon maya alcanzé su mayor
crecimiento poblacional y complejidad social, asi como su maximo desarrollo artistico e intelectual. Sin embargo, este
éxito no durd, y desde el ano 800 surgieron signos de un deterioro significativo: las dinastias comenzaron a colapsar y
los niveles poblacionales sufrieron un declive precipitado. Esta época traumatica, conocida como Clasico terminal,
finaliza con la ultima fecha registrada en el calendario de Cuenta Larga en 909 d. C. La crisis no se reflejé de
inmediato en el norte, donde ciudades como Chichen ltza y Uxmal mostraron un gran crecimiento.

3. El Posclasico 909 - 1697 d. C.

La regidn maya cubre tres zonas geogrificas principales: el

mu;&a;hm‘i} ey | drea sur de Herras altas y una zona adjunta de la costa del
L. .. Tenochtitlan. | UCKLAN ¥|  Pacifico; el drea central de tierras bajas y selva trapical himeda,
En los inicios del Posclasico temprano Tula o (wc:?r ¥} ylaseca drea nurte, planicie de bosques bajos y arbustos que
- . 'rmum.._'\\ . g & forman la mayor parte de la peninsula de Yucatin. Los mayas
A e - - LY - 4 f o de ] blog eonstruyeron Mesoamérica,
(909-1200 a. C) la poblacién maya se @ eewsi e {fj; . ﬁzz?:s‘gl:;}uiu?algielse ;?(T;ndsadmyeet norte de México
. . L, e, P as o LR I A alvador.
concentraba principalmente en las areas miaco T m,m:j._..i ) aeta Toncureey ?
. L. , : ) IR IR 1o R . . MARCARIBE
norte y sur, mientras que el viejo corazon P e S A, -i, -
= wn}"“%". c1rng}s parg .8
del territorio, en el area central, estaba - i
habitado escasamente. Chichén Itza |

ik Y -cueb-m e
. -
S - Maprpa

continu6 teniendo el poder regional del
norte, mostrando fuertes lazos con los
nuevos amos del México central, los
toltecas. La hibrida arquitectura
maya-mexicana de Chichén Itza refleja su
estructura cosmopolita, en tanto que las
fuentes histéricas hablan de su amplia
influencia politica. ElI Posclasico tardio
(1200-1697) fue testigo del declive de
Chichén Itza y su reemplazo postrero por
Mayapan. Este imitador menor sometié a
algunos dominios anteriores de Chichén
hasta que las discordias internas
ocasionaron su abandono en 1441. En la
zona sur, la ultima etapa del Clasico se
caracteriza por movimientos poblacionales
a gran escala, con migraciones del

COLFO DE MEXICO

-u...'._

-y
.
.~l'l-h-N-dnuunlIa=.]m

o i
+
* L v |
iw $‘ unu\flmﬂmt—rm:]:"m‘ Ju”,,;), ‘\_ ‘.‘
i Ay Phl-l.-
Muanh. Fhruv-pd- b
: H.msm.s-. 'ﬁw
Dm?i.l ]
R f;rn-'

occidente que crearon pequefias nuevas *\L L
i , e Limites del drea maya "Ht\‘\ B
ciudades-estado. La mas poderosa fue la hmammen 7 . Rt
nas geogrificas H"“"H“’»..\, o
de los quichés, aunque alrededor de 1475 | —--—:-— Limiws inemacionales T

fue sobrepasada por sus antiguos g e

i} 100 milias #

vasallos, los cakchiqueles. : o .

El Posclasico llegd a su fin en 1521, cuando cayd el afamado imperio azteca ante los conquistadores espafoles y sus
aliados nativos. Pero la resistencia maya fue empecinada, y con grandes dificultades los espanoles dominaron las
comunidades surefias en 1527 y a la mayoria de sus hermanos nortefios en 1546. Los reinos mayas de las selvas
aisladas del area central fueron aun més obstinados, y se resistieron hasta la conquista final en 1697.

32



Escritura y calendarios mayas

Aunque los origenes de la escritura jeroglifica y del calendario no son claros, no puede discutirse que se desarrollaron
a sus maximos niveles. La fuente de su particular interés puede residir en el desarrollo social y politico que
transformé al Preclasico en el Clasico. Al dar un nuevo énfasis en la descendencia dinastica, y posteriormente, a
la divinidad de la realeza, se cred la necesidad de registros permanentes para proclamar a la genealogia, los
rituales y las grandes hazanas. Esto legitimaba a un gobierno que dirigia la vida de los individuos en torno a un
orden sagrado del tiempo.

Escritura jeroglifica

El sistema tal y como lo conocemos ahora fue desarrollado en el Preclasico tardio por las comunidades de habla
ch’olana, uno de los principales grupos linglisticos mayas. A pesar de que fue adoptado posteriormente por etnias
como los mayayucateco del norte, las inscripciones en todas las zonas conservaron el cholano de manera
predominante, lo que sugiere que servia como una clase de idioma pan-maya de prestigio, como lo fue el francés
en las cortes medievales.

El descubrimiento de las bases fonéticas de la escritura jeroglifica, en su mayor parte obra del ruso Yuri Knosorov,
nos ha dado la clave para descifrarla. La escritura maya es un sistema mixto que utiliza signos llamados
“logogramas” para palabras completas, mientras que otros representan silabas o vocales. Parte de su complejidad
reside en la variedad de sus convenciones de escritura, que permitian que un término particular se escribiera de
maneras diferentes. Por ejemplo, el titulo ajaw “sefor, gobernante” puede estar compuesto de uno de los diferentes
logogramas alternativos; un logograma complementado por una silaba que proporcionaba una clave fonética para su
lectura; o construido enteramente por silabas. Los signos individuales podian ser manipulados graficamente.

Los registros dinasticos comunmente eran inscritos en monolitos llamados “estelas”, pero también se pueden
encontrar en tableros de muros de piedra, altares, tronos y dinteles de puertas, y en contextos similares,
modelados en argamasa de estuco o tallados en madera. Los textos también fueron grabados en jade, concha y
hueso, normalmente como marcas de propiedad en objetos de joyeria. Sin embargo, cabe recordar que la mayor
parte de la escritura fue hecha en material perecedero, especialmente los libros de papel de amate conocidos
como cédices (de los cuales soélo se conservan ejemplares del Posclasico). Los jeroglificos mayas se desarrollaron
desde la tradicién de la pintura y los escribas —quienes ocupaban un lugar de prestigio en la sociedad- llamados aj
tz’ib, que significa “El, de la pintura”. Su caligrafia se preserva en unos cuantos murales y, de manera mas profusa,en
vasijas de ceramica.

Los textos conservados estan dedicados enteramente a la élite. Las inscripciones publicas tienden a ser
concretas, con el uso de expresiones formuladas y duplicaciones redundantes de hechos conocidos. Esto nos da una
idea mas bien distorsionada de la literatura maya. Rara vez se observan citas en primera persona, lenguaje poético o
animado, o rastros de temas mucho mas amplios discutidos en largos libros ya desaparecidos.

El calendario maya

La base de cualquier sistema refinado de registro del tiempo es un sistema numérico. Los nimeros mayas estaban
conformados por la combinacion de solo tres simbolos: un punto para el valor de uno, una barra para el cinco y un
signo variable para el cero. El digito individual mas grande era 19, compuesto de tres barras y cuatro puntos. Para
numeros mayores se utilizaba un sistema de notacién posicional, de caracter vigesimal y no decimal como el nuestro.
En la concepcién mesoamericana del tiempo habia un calendario de 260 dias conformado por la combinacién de
20 dias y 13 numerales, que se conoce entre los mayas como Tzolk'in. Esta cuenta ritual estaba cominmente
intercalada con otra basada en el aino solar o “aino vago”, de 365 dias, llamado Haab. Este se componia de 18
meses de 20 dias cada uno, con un mes corto de cinco dias al final del afio. Como se quedaba corto en un
cuarto de dia con relacién al afo solar verdadero, se fue desfasando lentamente de las estaciones (aunque los mayas
lo sabian no se esforzaron por corregirlo). La_combinacién del Tzolk'in y el Haab es conocida como Rueda
calenddrica, en la que no se repite ninguna combinacion antes de que transcurran 18,980 dias o 52 anos solares.
Este ciclo de 52 afios era de una importancia cosmoldgica fundamental, marcando el fin de una era y el comienzo de
otra, acompafiado de ceremonias de renovacién del fuego y una profunda expectativa césmica.

33



Para registrar eventos histéricos de manera lineal y absoluta, trascendiendo los ciclos repetitivos, los mayas del
periodo Clasico desarrollaron un sistema uUnico en Mesoamérica: la Cuenta Larga. Esta era una cronologia
acumulativa y progresiva que contaba los dias transcurridos desde un punto de partida mitico-historico, interpretado
como la fecha de la creacion o el inicio de la era mundial actual.

La estructura de la Cuenta Larga era una extension de su sistema numérico vigesimal, organizada en una serie de
unidades temporales crecientes:

Kin: 1 dia.

Uinal: 20 Kines = 20 dias.

Tun: 18 Uinales = 360 dias (una desviacién de la base 20 para aproximarse al afio solar).
Katun: 20 Tunes = 7,200 dias (aproximadamente 20 afos).

Baktun: 20 Katunes = 144,000 dias (aproximadamente 394 afos).

Una fecha en Cuenta Larga se expresaba mediante una serie de cinco numeros en el formato
Baktun.Katun.Tun.Uinal.Kin. Por ejemplo, 9.10.16.8.7 indicaba que habian transcurrido 9 Baktunes, 10 Katunes, 16
Tunes, 8 Uinales y 7 Kines desde el punto de origen. El texto sefala que el sistema fue creado durante el 8° Baktun
(entre el 41 a.C. y el 345 a.C.), con las primeras fechas monumentales apareciendo en sitios como Tres Zapotes (32
a.C.) y Chiapa de Corzo (36 a.C.). La gran mayoria de las inscripciones pertenecen al 9° Baktun, y la ultima fecha
registrada es del 10° Baktun, en 909 d.C. Los monumentos mayas, especialmente las estelas, se erigian
primordialmente para conmemorar episodios claves de la Cuenta Larga, en particular los finales de Katun
(cada 20 afios) y sus mitades y cuartos.

En las inscripciones monumentales, la fecha principal o "de entrada" se presentaba en una seccion conocida como la
"Serie Inicial". Comenzaba con un glifo introductorio especial (conocido como "Glifo de la Serie Inicial" o "Tzik
Haab'"), seqguido de la fecha en Cuenta Larga y su correspondiente posicién en la Rueda Calendarica (Tzolk'in y
Haab). Ademas, esta serie se enriquecia con una gran cantidad de datos suplementarios, que incluian informacion
lunar detallada (como la edad de la luna, el nUmero de dias en la lunacion actual y el nombre del dios lunar patrono),
asi como la posicién en otros ciclos rituales, como el ciclo de los 9 Sefiores de la Noche. Esta compleja conjuncidén
de datos servia como el fundamento cronoldgico para todo el texto histérico que seguia.

Una inquietud fundamental para los primeros investigadores fue el de la correlacién, es decir, convertir la Cuenta
Larga al calendario cristiano, y de algun modo esta cuestién permanece en la actualidad. Tras décadas de estudio
que combinaron el andlisis de cronicas coloniales (como las de Diego de Landa), historias nativas, eventos
astrondémicos registrados en los textos (como eclipses) y datacion por radiocarbono, se llegé a un consenso
generalizado alrededor de la correlacion Goodman-Martinez-Thompson (GMT). Segun esta correlacion, el punto
de partida de la Cuenta Larga, la fecha 4 Ajau 8 Cumku, corresponde al 11 de agosto de 3114 a.C. en el calendario
gregoriano proléptico. Muchos epigrafistas utilizan una variante de dos dias, la GMT+2, como procedimiento
estandar. La precision de esta correlacion se ve respaldada por eventos como un eclipse registrado en Pomona que,
segun la GMT, ocurrio solo tres dias después de la fecha calculada.

La cultura de la realeza maya

Durante el Clasico se desarrollé una cultura compleja y altamente refinada, que se reflejo en todas las expresiones de
arte, arquitectura y escritura. Los gobernantes combinaban una autoridad politica suprema con un estatus
semidivino que los convertia en mediadores indispensables entre los mortales y las esferas sobrenaturales.
Desde los tiempos antiguos se identificaron con el joven Dios del Maiz, cuya generosidad apuntald todas las
civilizaciones de Mesoamérica. Cada etapa de la vida -desde el nacimiento hasta la muerte y resurreccion—
encontro su paralelo en el ciclo de la planta de maiz y el mito que sirvi6 como su metafora. En este sentido, los
intereses del agricultor humilde y del rey se entrelazaban, y el sustento basico se asenté en el corazéon de la
religion maya.

La ruta hacia el poder divino — sucesion y ritos de iniciacion
La sucesion real era marcadamente patrilineal y el gobierno femenino tenia lugar Unicamente cuando la continuidad
dinastica peligraba. Hasta donde sabemos, la primogenitura era la norma: los hijos mayores tenian preferencia. Los

34



demas eran conocidos como ch’ok, “inmaduro, joven”, pero mas tarde extendié su significado hacia el término mas
amplio de “noble”. El heredero en si mismo era distinguido como el b’aah ch’ok, “primer joven”. La infancia estaba
marcada por una serie de ritos de iniciacion, siendo uno de los mas importantes una sangria que se realizaba a la
edad de cinco o seis afos. Aunque la sangre era su principal alegato de legitimidad, los candidatos tenian que
probarse en la guerra. Generalmente una contienda para la captura de prisioneros antecedia a la ascension, y los
nombres de los prisioneros eran incorporados al nombre del rey, bajo la formula “amo/guardian de fulano”.

La investidura del rey era un asunto elaborado consistente en actos separados. En la entronizacion, el heredero se
sentaba en una almohada de piel de jaguar, en ocasiones sobre un andamio adornado con simbolos celestes,
acompanados de sacrificio humano. Se le ataba una banda a la cabeza ostentando una imagen de jade de
Huunal, el Dios Bufén (llamado asi por el tocado trilobulado en su cabeza), un patrono antiguo de la autoridad real.
Después se le colocaba un tocado con mosaico de jade y conchas marinas con plumas verdes de quetzal. Entonces
se tomaba un cetro grabado con la imagen de la deidad K’awiil (serpiente con patas). Al nombre que portaba en su
infancia se le afiadia un k’uhul k’aba, “nombre divino”, normalmente tomado de un predecesor, algunas veces un
abuelo (en las comunidades mayas modernas, los hijos son vistos como abuelos renacidos.

Los ritos de la realeza

Una vez en el trono, la vida del rey estaba dictada por un riguroso calendario de ceremonias. Las estelas
(lakamtuun) eran los testimonios mas duraderos de estos ritos. Estas losas de varias toneladas, erigidas en fechas
clave, llevaban la imagen del rey y textos que describian su propia dedicacién, a menudo asociada a la ofrenda de
sangre e incienso. Estas ceremonias recreaban los actos primigenios de la creacion. La mayoria de las
ceremonias eran conducidas con atuendos y mascaras completas de deidades, algunas de las cuales
involucraban el manejo de serpientes vivas. En la intimidad del palacio, buscaban acceder al mundo espiritual
mediante visiones y trances inducidos por enemas alucinégenos y potentes bebidas. También se autosacrificaban
sangrandose la lengua y los genitales con espinas y navajas. Todas las ciudades mayas contaban con una cancha
para el juego de la pelota, que no era un mero deporte, sino un ritual profundamente simbdlico que recreaba el
mito del descenso del Dios del Maiz al inframundo, y los reyes se autodenominaban con orgullo aj pitzal,
"jugadores de pelota".

La corte real, autoridad y guerra

Los reyes albergaban su corte en los palacios ubicados en el corazon de sus capitales. Las vasijas pintadas muestran
escenas que evocan la vida cortesana, con sefiores entronizados rodeados de esposas y sirvientes, a menudo
recibiendo el homenaje de sus vasallos que entregaban montones de tributos. Al parecer los reyes mayas fueron
poligamos, pero el matrimonio no se discute mucho en las inscripciones. Se observan musicos y enanos. Estos
ultimos eran mas que simples bufones, pues disfrutaban de un estatus elevado derivado de su asociacion especial
con las cuevas y entradas al inframundo.

Una de las responsabilidades primordiales del rey era liderar a sus ejércitos en la guerra contra reinos rivales. El
momento de atacar era una decision tactica y ritual, consultandose fervorosamente los augurios, para buscar el
momento propicio. Venus (Chak Ek'), en su calidad de "Estrella de Guerra", era especialmente importante; su
aparicion en ciertas fases se consideraba un presagio propicio para el combate, y muchas campafas se
sincronizaban con su ciclo. El peor destino para un rey era ser capturado en batalla. Esto conllevaba una
humillacién publica sistematica, tortura y, frecuentemente, ejecucién por decapitacion, inmolacién o siendo arrojado
por la escalinata de un templo. Algunos afortunados podian ser perdonados y reinstalados en sus tronos como
vasallos del vencedor.

Jornadas hacia los dioses: muerte y sepulcro

La edad avanzada otorgaba un gran prestigio. Los reyes longevos poseian titulos que constaban de la cantidad de
katunes que habian presenciado. La muerte del rey era vista como el inicio de un viaje al inframundo, siguiendo los
pasos del Dios del Maiz, donde la victoria sobre los dioses de la putrefaccion y la enfermedad lo conducirian
al renacimiento y la apoteosis. Para prepararlo para esta odisea, el cuerpo era depositado en una camara
mortuoria bien construida, tendido en un féretro de madera y ataviado con sus joyas de jade, envuelto en telas ricas
y pieles de jaguar, y cubierto con un polvo rojo de hematita y cinabrio (simbolo de la sangre y la vida). Las ofrendas
funerarias eran suntuosas: vasijas con comida y bebida de cacao, objetos marinos, efigies de dioses, espejos de

pirita, libros e incluso sacrificios humanos. Sobre la tumba muchas veces se erigia una piramide coronada por un
35



santuario, donde el rey difunto era venerado como un ancestro deificado, convirtiendo el templo en un
depdésito del poder dinastico para las generaciones futuras.

La politica en el Clasico maya
La comprensién de la politica maya del Clasico ha experimentado una revolucion gracias al desciframiento de los
textos glificos, que han revelado un panorama dinamico y complejo.

Aunque pueda parecer exagerado el significado entre Preclasico y Clasico, esta tradicidn refleja la transformacion de
un orden politico y social a otro. La tradicion clasica fue extraida, con toda certeza, de las practicas existentes,
incorporando ideales de gobierno (incluyendo atuendos especificos de la realeza) que pueden remontarse a la época
de los olmecas. Sin embargo, poseia una aguda percepcion de si misma como una innovacién, una ruptura con el
pasado. En el Preclasico, la autoridad de las tierras bajas se manifestaba generalmente en términos amplios e
impersonales, con grandes programas arquitectonicos ornamentados con mascarones de dioses y simbolos
coésmicos. En contraste, el Clasico enfatizaba en la individualidad. La relacién entre la realeza y el cosmos fue
rearticulada. La forma antigua de la estela monolitica fue utilizada para determinar tanto la identidad real como su
historia, todo enmarcado por un orden sagrado definido por el calendario. La arquitectura ceremonial experimentd un
desarrollo similar, al convertirse los templos-piramide en santuarios mortuorios para venerar a los reyes fallecidos.
Estos cambios se mencionan explicitamente en las historias escritas, donde las dinastias clasicas fueron establecidas
por fundadores nombrados, en ocasiones en fechas especificas de “arribo al poder™.

Entre 100 a. C. y 100 d. C. los elementos de este sistema echaron raices en varias partes de Mesoamérica. En el area
maya aparecieron por primera vez al sur, en El Ball, Abaj Takalik y Kaminaljuyd, donde las estelas labradas con
retratos de la realeza, fechas y textos histéricos ya ocupaban un lugar importante, por lo menos desde 37 d. C. El
surgimiento del primer reino dindstico en las tierras bajas centrales ocurrié alrededor de 100 d. C.

Para los mayas, la autoridad se depositaba en el rango de ajaw, “Sefior, gobernante”. Hacia fines del siglo IV, los
supremos gobernantes se distinguian de la clase seforial haciéndose llamar k’'uhul ajaw, “Senor divino”. A pesar de
que esto se confinaba a los mas antiguos y poderosos centros, bajo la forma que hoy conocemos como “glifo
emblema”, posteriormente se extendié de manera importante. El titulo kaloomte fue especialmente importante y se
restringia a las dinastias mas poderosas del Clasico. Cuando se anteponia el prefijo ochk’in, “oeste”, como ocurre
con frecuencia, se alegaba una intimidad proveniente de la gran ciudad de Teotihuacan, cuyo papel en la zona maya
no se ha aclarado del todo.

Los Glifos Emblema y la Identidad de los Reinos

Un descubrimiento fundamental fue el de los "Glifos Emblema" por Heinrich Berlin. Estos jeroglificos comparten una
escritura comun, pero poseen versiones Unicas para cada uno de los sitios principales. Siguen una estructura
consistente: K'uhul [Topénimo] Ajaw, que significa "Sefor Divino de [lugar]". Este titulo no identificaba un territorio,
sino la dinastia gobernante de una ciudad-Estado. Solo en el area central maya se han identificado alrededor de
50 glifos emblema diferentes, lo que indica una fragmentacion politica significativa.

Cambiando las perspectivas de la politica maya

Aunque los primeros investigadores especularon vagamente sobre un sistema de “ciudades-estado”, fue sélo con el
descubrimiento de los glifos emblema de la historia dinastica que pudo iniciarse el estudio apropiado de la politica
del Clasico maya.

Thomas Barthel, en la década de los sesenta, noté que un agrupamiento poco usual de cuatro emblemas registrados
en Copan en 731 d. C. (los de Copan, Tikal, Palenque y Calakmul) estaban asociados a un punto cardinal. El lo
interpreté como la representacién de una divisidon cuatripartita de la autoridad politica del area central, basada en
principios cosmoldgicos. Un segundo conjunto, registrado en Sibal 118 afos después, parecia mostrar el reemplazo
de Copan y Palenque, sitios periféricos, por Ceibal y Motul de San José ubicados en el centro, sugiriendo una
contraccién del poderio maya en el Clasico terminal.

Esta perspectiva fue ampliada por Joyce Marcus en los setenta. Anotando qué ciudad mencionaba el emblema de
otras y cual no lo hacia, reconstruyd el rango jerarquico de los sitios que conformaban grandes “estados regionales”.

36



Propuso un desarrollo histérico donde el territorio de los pequefios reinos del Preclasico se fusionaron en cuatro o
cinco verdaderos estados (y una confederacién menor) durante el periodo Clasico, antes de volver a dividirse bajo la
presion del colapso que se aproximaba. Richard Adams examiné el tamafio relativo y la distribucién de los sitios
mayas a lo largo de la franja de tierras bajas, concluyendo que las entidades a escala regional podian detectarse y
sus dominios podian trazarse ampliamente por el mapa.

Con una mejor comprension de los glifos en los ochenta, la concepcidn al respecto sufri6 un enorme cambio.
Reconocido ahora como un titulo personal que define al Sefior Divino de una ciudad o territorio particular, puede ser
visto como un rango compartido por varios gobernantes mayas. Cuando Peter Mathews distribuyé los glifos
emblema a lo largo de la regién, definié un territorio dividido en 40 6 mas pequefios estados independientes.

Para algunos, como David Friedel y Jeremy Sabloff, parece un sistema de “regimenes pares”, donde estados de
poder similar oscilaban entre la paz y la guerra sin desarrollar jerarquias duraderas. Para explicar mejor el por
qué, estudiosos como Arthur Demarest y Stephen Houston, recurrieron a modelos antropolégicos de "estados
teatrales" o "estados débiles". En estos, el poder del rey era mas ceremonial y religioso que politico-administrativo.
La autoridad real dependia del carisma y la capacidad de redistribuir riquezas, mientras que el poder efectivo residia
en una nobleza competitiva que podia cambiar su lealtad hacia reinos vecinos o establecia sus propias bases de
poder, haciendo que los reinos fueran inherentemente inestables.

El sistema dinastico de las tierras bajas inicialmente se extendié de forma lenta desde el corazén del area central, el
Petén. Después de un lapso de la intervencion teotihuacana, hacia fines del siglo IV, el ritmo de expansion se
incrementd considerablemente. Los nuevos reinos, muchos establecidos en sitios existentes del Preclasico, ocuparon
la mayoria de las tierras productivas del area maya. Eran ferozmente individualistas, adoptando su propio patrén de
deidades e histérica mitica, extraidos indudablemente de las tradiciones preclasicas. Estas entidades fueron unidades
estables mas grandes que emergieron en los seis siglos del Clasico pero, debido a los continuos conflictos, el
territorio maya nunca fue unificado bajo una sola autoridad.

Los estudiosos han diferido acerca del tamafio de las entidades mayas. Algunos se inclinan por la existencia de unos
pocos estados a escala regional, y otros por una infinidad de pequefos estados. Sus administraciones también son
motivo de controversia. Algunos creen en la existencia de gobiernos fuertes y centralizados, y otros la de gobiernos
débiles y descentralizados. El surgimiento de nueva informaciéon apunta hacia un sistema duradero y penetrante de
“suprareinos”, que moldeé casi todas las facetas del panorama clasico.

Esta sintesis reconcilia la existencia de numerosos reinos pequenos con las evidentes disparidades de poder
entre ellos. Este modelo, de los "suprareinos" o hegemonias dinamicas, postula que si bien existian docenas de
entidades politicas independientes, algunas eran consistentemente "mas iguales que otras". Algunos fueron capaces
de establecer hegemonias dispersas y hasta cierto punto dinamicas; sistema que predominé a lo largo de la época
clasica.

Ciudades como Tikal y Calakmul emergieron como superpotencias gemelas, capaces de establecer redes de
influencia y dominacién sobre otros reinos. Estas hegemonias no implican la anexién territorial directa, sino la
creacion de relaciones de subordinacion personal entre los reyes. También existieron otras hegemonias menores en
cada regidn. La clave para identificar estas relaciones en los textos son férmulas especificas:

e Yajaw: Término que significa "el sefior de", que se antepone al nombre de un rey subordinado, indicando posesion
y subordinacion.
.

e Ukabljiiy: Una frase que significa "El lo supervisd", utilizada en los relatos de ascensién al trono para nombrar al
rey extranjero que avald y legitimé la ceremonia, actuando como protector y "amo" politico del nuevo monarca.

Estas relaciones de patronazgo eran la base del sistema. Un rey poderoso (el supragobernante) extendia su
influencia sometiendo a sefiores divinos rivales, estableciendo lazos personales que a menudo trascendian su region
inmediata y podian durar generaciones. Este sistema hegemodnico funcionaba bajo principios particulares que lo
distinguen de un imperio centralizado:

37



e Influencia, no Territorio: la expansion politica no buscaba la adquisicién de territorio, sino la extensién de redes
de influencia. Lo importante no eran las fronteras, sino la dinastia gobernante, su relevancia ceremonial y
comercial, y la red de sefiores subordinados.

e Lazos Personales y Tensos: los vinculos entre un rey y su sefor subordinado eran profundamente personales,
pero también tenues. Se cimentaban en votos de lealtad y uniones maritales, pero en la practica descansaban en
la amenaza militar creible y los beneficios materiales y de prestigio que el protector podia ofrecer. Un rey exitoso
en la guerra atraia mas aliados.

e Gobierno Indirecto: los poderes hegemodnicos operaban a través de las dinastias locales establecidas. No
intervenian directamente en la sucesion local ni en la administracién interna de los reinos vasallos. Su nivel de
intervencion era bajo, lo que hacia que el sistema fuera flexible pero también inherentemente inestable.

e Economia y Tributo: aunque las escenas en ceramica muestran el pago de tributo (cacao, textiles, plumas), las
inscripciones monumentales rara vez detallan estos arreglos econdmicos. Se supone que existia un flujo de bienes
y servicios de los sefiores subordinados hacia el rey protector, lo que explica las enormes diferencias en riqueza y
tamano entre las capitales, pero la evidencia epigrafica directa es escasa.

e Naturaleza Elusiva de la Evidencia: los reyes supremos rara vez se jactaban de sus vasallos en sus propias
inscripciones. La mayoria de la informacion sobre estas relaciones de subordinacién proviene de los monumentos
de los reinos vasallos, y a menudo sélo emerge cuando es necesario explicar un cambio de alianza o una
derrota. Esto sugiere que muchas de estas relaciones permanecen ocultas y que el panorama politico
reconstruido es solo una parte de una red mucho mas compleja.

Daniel Villar — Vinculaciones reciprocas entre Teotihuacan y las tierras mayas durante el clasico temprano

A principios del ano 378 d.n.e., a inicios del Clasico mesoamericano, llegaron a la ciudad maya de Waka fuerzas
enviadas desde la ciudad de Teotihuacan, lideradas por Fuego Naciente. Waka era una ciudad importante por su
localizacioén privilegiada en la zona central de El Petén, cerca del rio San Pedro que permitia entrar en capa desde la
costa. Estas caracteristicas le otorgaban un valor militar y estratégico, que llevé a Fuego Naciente a buscar controlarla
para asi utilizarla como base de operaciones en su meta de tomar Tikal, la verdadera ciudad mas importante de El
Petén: la zona que el gobernante de Teotihuacan ordend a este incorporar bajo la influencia teotihuacana. En
waka, Fuego Naciente establecié una alianza con su gobernante y con su apoyo tomo Tikal, ejecutd a su gobernante,
destruyd los monumentos que testimoniaban la trayectoria de catorce gobernantes anteriores e impuso como
gobernante al hijo del gobernante de Teotihuacan.

De esta forma se dio inicio -0 impulso- a una época de transformaciones, durante las cual los gobernantes
locales, abandonando el estado de aislamiento que habia caracterizado la etapa Preclasica en el area,
asumieron -o se vieron obligados a- una actitud de mayor apertura respecto a sus vecinos y a otras areas de
Mesoamérica. En este clima, las expresiones artisticas y arquitectdnicas alcanzaron su maximo florecimiento y se
intensificaron los intercambios econdmicos e ideolégicos. Fuego Nacimiento logré imponer nuevas élites dirigentes y
acrecenté la influencia local de Teotihuacan. Ademas, adoptar los elementos y conceptos ideoldgicos
provenientes de la que, en aquella época, era la ciudad mas populosa de Mesoamérica, tenia por supuesto cierto
prestigio. A su vez y reciprocamente, llegaron a Teotihuacan y al area central en general una cantidad de
elementos culturales mayas, destacando un estilo ceramico y elementos arquitecténicos.

Es mucho lo que falta saber sobre este periodo de influencias mutuas, no sélo en el plano politico sino también
ideoldgico y econdmico. El que los teotihuacanos no registrasen informacion escrita y calendarica acerca de la accion
politica y biografia de sus gobernantes en edificios publicos u estelas, dificulta el estudio.

Mann - Matematica Candelaria

Las mediciones mesoamericanas integraron el tiempo lineal y el tiempo ciclico (como las europeas), pero de una
manera mas elaborada. En su forma plenamente desarrollada, durante la culminacién del poder maya, consistian en
tres calendarios separados pero interrelacionados: una cuenta sagrada, llamada tzolk'in, haab, un calendario
secular analogo al occidental y basado en la rotaciéon solar; y la Cuenta Larga, un sistema que, entre otras cosas,
eslabonaba los dos anteriores.

38



El calendario sagrado es, a la vez, el mas diferente del occidental y el mas importante culturalmente. En el tzolk'in,
cada dia tenia asignado un nombre y un nimero. En el calendario occidental, los nombres conforman un conjunto de
7 dias y constituyen ciclos llamados semanas, y sus numeros conforman conjuntos llamados meses. El tzolk'in utilizd
el mismo principio, pero con variaciones en la duracién de los ciclos: tenia “semanas” de 20 dias nominales y
“meses” de 13 dias numerados.

A causa de que el tzolk'in no trataba de seguir el curso de la érbita terrestre alrededor del sol, sus inventores no
debieron preocuparse por acomodar sus "semanas" y "meses" dentro de los 365 dias del afo solar. En lugar de eso,
simplemente establecieron que el primer dia del afo seria el primer dia de la "semana" de veinte jornadas y del "mes"
de trece, y luego dejaron que el ciclo girase. Este tenia 260 dias de duraciéon. Muchos investigadores creen que el
tzolk’in estuvo inspirado en los movimientos de Venus, seguidos con cuidado por los astrbnomos mesoamericanos.
Dentro del afio sagrado, cada dia tenia caracteristicas particulares, tanto que a las personas a menudo las
nombraban por su fecha de nacimiento y hombres y mujeres nacidos el mismo dia no podian casarse. Ademas
realizar ceremonias o guerras en ciertos dias, les garantizaba el éxito.

A causa de que la poblacién necesitaba un calendario civil para propésitos mundanos como la siembra y la cosecha,
las sociedades mesoamericanas se valieron de un segundo calendario (laico), el haab: 18 "meses" de 20 dias cada
uno. Los meses del haab comenzaban con cero y el ano era de 360 dias, cinco dias menor que los 365 del afio solar.
Los indigenas lo sabian, por supuesto. Pero en vez de distribuir los cinco dias extra a lo largo de todo el afo, los
reunieron al final, en un “mes” especial de dias considerados de mal aglero. A pesar de que conocian (a diferencia de
sus contemporaneos europeos) que el afio solar tenia en verdad 365 dias y %, no se preocuparon por ese cuarto
adicional.

Con dos calendarios, cada dia tuvo, entonces, dos denominaciones: el nombre sagrado del tzolK’in y el civil del
haab. Usualmente, los mayas se referian a él con ambos nombres a la vez. Los dos calendarios marchaban
acompasadamente, formando la hoy llamada Rueda Calendarica. Asi podian darle un nombre a cada uno de los
dias de un grupo de 52 anos, que es lo que tardaban en volver a coincidir el primer dia de ambos calendarios. Sin
embargo, no les permitia distinguir un determinado grupo de 52 afos de otro. Para evitar contusiones vy,
reconociendo la dimension lineal del tiempo, inventaron la Cuenta Larga, computando dias a partir de uno inicial que
seria a mediados de agosto de 3.114 aC. Asi podian representar una fecha especifica en la historia como un
conjunto de cinco nlimeros, sin confusion.

Asi como el tzolk’in es uno de los ciclos circulares mas impecables jamas inventados, la Cuenta Larga se encuentra
entre los mejores ejemplos de linealidad pura, una flecha lanzada hacia adelante millones de afios al futuro.

Webster - ¢{Qué sucedié a los Mayas del Periodo Clasico?

El colapso del mundo Maya fue, fundamentalmente, desencadenado por tres factores dinamicos interrelacionados,
que son por orden de importancia: primero, una relacién cada vez peor de las poblaciones mayas con sus
recursos tanto agricolas como de otro tipo; en segundo lugar, los efectos desestabilizadores de la guerra y la
competencia, y en tercer lugar, el rechazo de la ideologia y la institucién de la realeza. Estos tres factores, a su
vez, crearon o exacerbaron una serie de tensiones de indole secundaria, entre las que se incluirian una creciente
vulnerabilidad a la sequia, el malestar de los campesinos y las enfermedades.

Recursos: La ecologia politica y agraria de los mayas

Casi desde sus inicios, la arqueologia sistematica en el mundo maya desarrollé una hipotesis central que relaciona el
colapso con una falla del sistema agrario. La produccion de alimentos sostuvo el arte, la arquitectura monumental,
la vida ritual, la guerra y la vida cortesana de la Gran Tradicion maya. Si las comparamos con las utilizadas por las
civilizaciones del mundo antiguo, las practicas agrarias mayas eran subdesarrolladas en cuanto a la tecnologia
que utilizaban, pero lo cierto es que los agricultores mayas gozaron de diversas ventajas: podian trabajar los
campos con los materiales que se hallaban en el lugar, por lo que no tuvieron que adquirir elementos metalicos
hechos por especialistas u animales; ademas, como el trabajo agricola necesario lo aportaban las distintas casas,
resultaba innecesario alquilar peones de labranza. Dicho de otro modo, los costes «indirectos» de la produccidén
agricola eran bajos, y las habilidades y conocimientos necesarios estaban al alcance general de todos. Otro

conjunto de ventajas resultaba de la naturaleza del principal cultivo, el maiz. En tierras de suelos aceptables, el maiz
39



tenia rendimientos mayores por unidad de tierra cultivada que los cereales de menor tamario en el Mundo Antiguo.
También, como tenian pocos animales domésticos que alimentar, la cosecha en su practica totalidad podia
destinarse al consumo humano.

Por otro lado no faltaron graves obstaculos. En el siglo VIIl, muchas de las zonas mas favorables de las tierras bajas
mayas ya hacia siglos que eran cultivadas y estaban degradadas. Algunos centro y regiones como el Mirador, ya
habian pasado por ciclos de crecimiento y abandono mucho antes de que se produjera el colapso. Otro obstaculo era
el planteado por la tecnologia. En ausencia de aperos de metal, maquinas complejas y fuentes de energia animal, los
agricultores mayas soélo podian cultivar parcelas muy pequenas de tierra y ademas debian programar de forma
meticulosa sus faenas en funcion de las limitaciones propias de cada estacién. Aun alli donde abundaba la tierra apta
para el cultivo, los agricultores mayas sélo podian generar en consecuencia unos exiguos excedentes per capita.
No obstante, el escenario maya da la impresion de ser bastante favorable, pero esto presupone condiciones 6ptimas,
unas precipitaciones adecuadas, la ausencia de catastrofes imprevisibles y la disponibilidad de tierras aptas para el
cultivo. de tierras aptas para el cultivo. Por desgracia, estas condiciones distaban mucho de ser la norma general.
Desde tiempos muy remotos, y al igual que sucede hoy en dia, los campesinos mayas se veian afectados por
sequias periddicas y sus maizales eran arrasados por huracanes, devorados por las langostas o diezmados por las
enfermedades que afectan a las plantas. Sin duda, estas pérdidas tenian con frecuencia graves consecuencias
demograficas. Recordemos que no es tanto el nivel de produccién registrado en un buen afo lo que determina el
tamafo de una poblacién, sino el registrado durante los peores. Por devastadoras que puedan ser este tipo de
catéstrofes, los mayas supieron sobrevivir bastante bien a ellas, mientras las poblaciones, en términos generales, se
mantuvieron bajas y las exigencias originadas fuera del sector productivo fueron razonables.

Hablando de exigencias, una de las razones para producir excedentes era el que como no todos los afnos son
buenos, era preciso acumular provisiones para casos de emergencia, pero en las humedas tierras de los tropicos
resultaba dificil conservar alimentos basicos como el maiz y los frijoles durante mas de un ano. Otra razén era
disponer de mercancia con la que comerciar y, por encima de este incentivo, se hallaban las exigencias de la
economia politica, las familias de agricultores pagaban impuestos o tributos a los soberanos y grandes sefiores. Toda
esta producciéon excedentaria, como afirmé Gordon Childe, es lo que funda la complejidad social, politica y
econdmica de las civilizaciones antiguas. Cuanto mayor era el excedente per cépita aportado por el productor, mayor
era el potencial existente para el desarrollo de aquella complejidad. La debilidad a largo plazo que presentaba el
sistema maya de relaciones humanas-agrarias estribaba en que el crecimiento demografico se realizé en
ausencia de un cambio tecnolégico significativo. Los mayas, a fines del siglo VI, contaban con una poblacién
mas numerosa que en cualquier otra época anterior. A medida que las poblaciones crecian y la tierra fértil se hacia
cada vez mas escasa, en toda la regidn de las tierras bajas mayas los agricultores se vieron obligados a aumentar la
produccion de alimentos en sus fragiles suelos tropicales, una intensificacion agricola.

Una solucion fue la extensidn de los cultivos a las tierras de menor calidad que con anterioridad se descartaban. Mas
preferible hubiera sido la sustitucion del maiz por el cultivo de tubérculos como la mandioca o el boniato, que
producen mayores rendimientos por unidad de tierra trabajada y requieren menor presencia de nutrientes en los
suelos. Lamentablemente, los mayas tenian una dieta muy dependiente del maiz.

Otra alternativa consistia en sustituir la tierra por trabajo y capital. La opciéon de intensificacion mas sencilla
comportaba cultivar mas a menudo los campos, y luego pasar al cultivo permanente. Esto exigia una mayor
aportacioén de trabajo humano y ,en general, se obtenian rendimientos decrecientes.

Una ultima alternativa de intensificacion supone la construccion efectiva de nuevas tierras de cultivo, en especial de
campos drenados, que son en esencia islas artificiales construidas en parajes humedos adecuados. Durante las
décadas de 1970 y 1980 se descubrieron sistemas de campos drenados en margenes de rios en varias partes de
las tierras bajas mayas. Esto condujo al convencimiento de que, sumadas a las laderas de las montafias con sus
extensas terrazas de bancales, eran los graneros de una economia agraria estable caracterizada por una enorme
productividad. Hoy en dia, sabemos que las consecuencias de toda esta ingenieria agricola eran menos
prometedoras. Los bancales presentan distribuciones muy irregulares y su nimero es reducido, de modo que su
utilizacion apenas debié de comportar una gran diferencia. Ademas, la antigiedad de estas terrazas y campos
drenados, a veces se remontaba al periodo preclasico, es decir, habian sido construidos y abandonados mucho
antes de que hubiera densas poblaciones y fueran sepultados por los procesos de erosién. Su importancia general
para la economia del periodo clasico tardio aun es una incognita.

40



Buena parte de lo que vemos en las tierras bajas mayas es una prueba convincente de que una solucién a corto plazo
no llegdé a resolver los problemas que se planteaban a largo plazo. Bajo la presidon de una poblaciéon demasiado
numerosa, los agricultores mayas se vieron cada vez mas afectados por una produccién escasa de alimentos,
lo cual hizo que las cargas de trabajo fueran mas onerosas y el nivel de vida decreciera a medida que se
aceleraba el deterioro del entorno. Ademas, conforme los recursos agrarios se fueron haciendo mas escasos,
también comenzaron a disminuir materias esenciales como la madera, la paja y las fuentes de alimentos que aportaba
la fauna terrestre. En estas condiciones, el sistema maya del periodo clasico tardio, tanto a una escala local como
regional, pasé a ser cada vez mas vulnerable a perturbaciones incluso de magnitud limitada que en épocas
anteriores no hubieran llegado a ser tan perjudiciales.

Sabiendo esto ¢que ocurria con las élites? Supongamos que los costes indirectos necesarios para sustentar al
sector elite consumidor de la sociedad aumentara porque la proporcion que representaban los nobles y los
sefores habia crecido. Una solucion posible consistiria simplemente en extraer mayor cantidad de alimentos de
cada una de las familias dedicadas a la agricultura. Pero el agricultor maya no podia adaptarse facilmente a estas
nuevas exigencias recurriendo al cultivo de extensiones cada vez mayores de tierra (aun en el caso de que
hubiera estado en su mano hacerlo) debido a las limitaciones que en trabajo y en tiempo recaian sobre sus espaldas.
Otra solucion consistiria en extraer la misma pequena cantidad de excedentes entre un nimero mayor de
habitantes. Atraer a nuevos agricultores a una comunidad politica sélo seria operativo de haber abundante tierra
susceptible de ser cultivada. Por lo que habria que hacerse con un territorio mas extenso, asi como de los
agricultoresue lo habitaban, ya sea a través de la guerra o por otros medios, pero la realidad es que existe un
problema en cuanto al transporte entre tierras demasiado alejadas. Este problema se refiere a que para ser
rentable, el transporte debia de producirse entre distancias de unos o dos dias, de lo contrario se consumiria mas
energia que la que aportarian los alimentos transportados. Ademas existia el problema de mantener estables estas
nuevas partes periféricas del reino.

Aun dejando de lado las limitaciones que afectan a los medios de transporte, el comercio tampoco resultaria una
opcidn viable. El comercio de alimentos basicos presupone la existencia de diferenciales de produccion, agricultores
de ciertas zonas debian producir mas de lo que ellos o sus élites requerian. Esto era improbable, ya que la situacion
de los mayas era comun entre la region. Ademas del hecho que no podria haber intercambio si todos producian lo
mismo.

Por ultimo, los agricultores de este reino, sin duda, serian mas pobres entonces que en épocas anteriores, tanto por el
hecho de que su numero era ya mayor en relacion a la tierra fértil, como porque la tierra misma se habia deteriorado.
En esta coyuntura, una de las cosas que cabria hacer seria intervenir con mano fuerte en la gestion agricola
centralizada ordenando, por ejemplo, que se construyeran bancales en terrazas, que se pusieran en marcha
extensos sistemas para avenar los campos o bien que se expandiera o al menos se estabilizara la productividad
agricola. De hecho no tenemos constancia de que los soberanos mayas ni sus funcionarios llegaran a
intervenir de este modo, es posible que no formara parte de su estilo de gobierno. Si bien la retérica de la realeza
maya celebraba la figura de los soberanos como grandes administradores de su pueblo, los esfuerzos que realizaron
nunca llegaron a abarcar la gestion directa.de la produccion agricola de alimentos basicos. La regulacion por medio
de los rituales de las fuerzas sobrenaturales que garantizaba la prosperidad agricola era probablemente mas
acorde con el estilo de gobierno maya, aunque carecia de efectos pragmaticos. La ideologia habria interferido en la
gestién competente de los recursos basicos.

Guerra y rivalidad

Desde épocas muy tempranas, todos estos problemas se vieron exacerbados por la guerra y rivalidad, que se
desarrollaban en un paisaje politico mindsculo. Por rivalidad se entiende que dos o mas organismos solicitan de
forma activa los mismos recursos limitados. Los mayas fueron pueblos en extremo guerreros desde épocas muy
tempranas hasta el momento de la conquista espafiola, con un crescendo de violencia entre las comunidades
politicas en el periodo clasico tardio, antesala inmediata del colapso. Se le dice sistema maya a las relaciones que se
dieron entre los centros, reinos y las dinastias mayas, en el periodo clasico en general y el elemento mas llamativo de
este sistema era la guerra. Una de las dimensiones fascinantes del conflicto, que sobresale en el registro epigrafico es
su aparente caracter irresoluble. Son muy pocos los casos en que una comunidad politica o dinastia era vencida de

41



una forma tan decisiva que no llegara a recuperarse con el tiempo. En consecuencia, las guerras se libraban entre
enemigos tradicionales durante décadas o aun siglos. Los ciclos resultantes de conflicto irresuelto y antagonismo
histérico se aceleraron a fines del siglo VIII, en una época en la cual el paisaje politico se hallaba mas fragmentado
que en cualquier periodo anterior.

¢Por qué los mayas se entregaron a la practica de la guerra? Las inscripciones no nos informan, por desgracia, de
forma directa acerca de cudles fueron las razones que asi lo determinaron. Sin duda, la mayoria de textos tienen
claros trasfondos ceremoniales y hacen hincapié en los motivos de indole ritual sobre los de naturaleza mas
material. Sélo cuando disponemos de otro tipo de informaciones arqueoldgicas se discierne cudles fueron los efectos
a mas amplia escala de la guerra y cada vez queda mas claro que, con independencia de cudles fueran sus
propensiones rituales o ideoldgicas, los soberanos mayas del periodo clasico asi como otros miembros de la elite
sacaban también partido politico y econémico de la guerra, al menos a corto plazo. La guerra maya, dicho de otro
modo, era en gran medida una extensiéon de la economia y la politica, al igual que lo fué en todo el resto del
mundo. Entre sus objetivos se incluian la obtenciéon de tributos, la conquista de territorios, la consecucion de ventajas
estratégicas, la posesion de titulos y cargos, asi como hacer que se realzara el prestigio de los dirigentes.

En el periodo clasico tardio, y de forma especial en el siglo V, las tierras bajas mayas meridionales se hallaban
repletas de reinos de diferentes escalas. Cada uno de ellos tenia su propia dinastia local con mitos de origen
especificos y una antigliedad histérica medida, sus propias redes de estrechas relaciones de parentesco y su propia
reputacion. Esto generaria las condiciones para la intensa guerra de rivalidad marcada por la obtencién de
prestigio social entre los soberanos y las élites, tanto entre las distintas comunidades politicas como en el
interior de una misma. La guerra en este entorno se fue relacionando de una forma cada vez mas intima con la
ideologia de la realeza. Dado el «estilo» retérico que tenia la forma de gobierno maya en el periodo clasico, centrada
de una forma tan intensa en la capacidad personal del soberano para sofocar y suprimir la discordia y el caos, no
resulta dificil hacerse una idea del capital ideolégico que conferia el hecho de alzarse con la victoria en una
guerra, la destruccién de los enemigos que serian la encarnacion en persona del desorden.

La poblacion estaba motivada a seguir a los dirigentes a la guerra por tierras u otros botines, y asi se iban creando
nuevas facciones de poder y fortaleciendo la institucién de la realeza. Esto acabd exacerbando gravemente las
tensiones agrarias con las que se enfrentaba el pueblo llano maya. La guerra estimulé la fuerte concentracion de
poblaciones leales en las inmediaciones de los principales centros de la realeza, los cuales a su vez aceleraron la
intensificacion agricola local y el deterioro de las tierras.

En cuanto a la competicion entre familias humildes de agricultores, pese el creciente nimero de habitantes, las
familias habian de conservar y transmitir los derechos que les daban acceso a sus tan esenciales campos, asi como a
otros recursos necesarios, fue preciso encontrar nuevas tierras para el excedente de poblacién. Pero, al mismo
tiempo, las familias se vieron obligadas también a idear nuevas estrategias productivas conforme se fue haciendo
evidente que sus campos rendian cada vez menos. Las envidias y las rivalidades fueron arraigando con mayor
intensidad entre los agricultores en terrenos agricolas cada vez mas diferenciados. Tal vez las elites intentaron
inmiscuirse en la distribucidon de los agricultores en el territorio, en zanjar las disputas existentes o en redistribuir los
alimentos que estaban en manos de los que mas tenian en favor de los que carecian de ellos. De ser asi, a decir
verdad, no lo hicieron muy bien y es obvio que no llegaron a solucionar los problemas que suponian los déficits
agricolas locales y el deterioro medioambiental.

Conforme el estado de cosas fue empeorando, puede que algunos de los soberanos mas fuertes recurrieran a
las conquistas de nuevos territorios para hacerse con el control de los recursos basicos. EI movimiento de
grandes cantidades de alimentos béasicos cubriendo grandes distancias en Mesoamérica era muy ineficiente, pero en
condiciones de grave privacion o absoluta hambruna, el valor de los alimentos se eleva casi hasta el infinito. Puede
que soberanos desesperados exigieran el envio de alimentos desde las comunidades subordinadas mas
alejadas en lugar de los tributos simbdlicos que venian siendo exigidos en tiempos anteriores. Esto no fue
efectivo a largo plazo y acabaron por sumir en la desesperacion a los agricultores de tierras lejanas a quienes les
expropiaban cosechas.

42



Una prolongada hambruna también asold el valle de México a mediados del siglo XV, pero los Aztecas consiguieron
recuperarse, en parte mediante los vastos proyectos hidraulicos que fueron impulsados por la administracion del
Estado y que crearon miles de hectareas de chinampas productivas. Entre los mayas no hubo soberanos capaces
(si es que lo intentaron) de idear similares medidas paliativas.

La caida de los reinos y de la realeza

Los arquedlogos convienen de forma unanime en que la desintegracion de la sociedad clasica en los siglos Vil y
IX se debié a la quiebra de una bétera tradicion de realeza asi como de la ideologia en que se sustentaba.
Desde el punto de vista de los mayas, que se llegara a escapar de las catastrofes (el desorden) dependia en
forma muy importante del poderoso ritual de sus dirigentes y de las relaciones que mantenian tanto con las
divinidades como con los antepasados.

Los primeros soberanos mayas del periodo preclasico unieron sus identidades regias con practicas
chamanicas mucho mas remotas en el tiempo y con antiguas suposiciones acerca de la naturaleza del mundo.
Al igual que hicieron los aztecas, los mayas creian que si se dispensaba una atencion adecuada a los grandes dioses
creadores y antepasados, se aseguraba el bienestar humano. La incipiente ideologia de la realeza hizo hincapié
en la responsabilidad que el soberano tenia en la sustentacion del equilibrio, el orden y la prosperidad en
todos aquellos aspectos de la vida que afectaban a su pueblo, y, de forma mas destacada, a la produccion de
alimentos. Ademas de otras funciones asociadas con el mando, los soberanos se aduefaron de una eficacia ritual
que, con toda probabilidad, debia ser mucho mas compartida por los miembros de las comunidades mayas mas
sencillas en periodos anteriores. Con la diseminacion de los elementos de la Gran Tradicion de la realeza maya del
periodo clasico. Hacia los siglos VI y VI, la institucidén de la realeza habia alcanzado un punto razonable de madurez
en cuanto a sus rasgos organizativos e ideoldgicos.

La mayoria de la poblacién vivié bastante bien y tenia motivos para aceptar o, si no, al menos tolerar la autoridad y
las pretensiones de sus soberanos. En tiempos turbulentos, la poblacién no se preguntaba por «cual» era el
problema, sino por «quién» lo era, en gran medida como sucediera también en China durante la época antigua.
Relacionaban de forma similar el caos, la quiebra politica y la fatiga cultural con soberanos débiles,
depravados o malogrados y con la falta de dirigentes eficaces.

Los soberanos, para resumir, eran personalmente culpables de las desgracias y, lo cierto es que, en el periodo
clasico tardio, las hubo para todos los gustos. Las guerras eran mas frecuentes y destructivas de lo que habian sido
en cualquier época anterior, y el paisaje politico presentaba una complejidad y una fragmentacion enormes. De forma
paulatina, diversos reinos se vieron cada vez mas debilitados por el deterioro que afectaba a sus territorios agricolas,
asi como por el creciente empobrecimiento de sus agricultores. Las pruebas halladas en Copan, muestran que
conforme la agitacion y la competicion internas se hicieron mas acusadas, las casas mas poderosas de la élite
fueron capaces de conservar cierto dominio sobre sus parientes o clientes porque su autoridad, por debilitada que
estuviera, pasé a tener una importancia mas critica entonces que en épocas anteriores. En aquella época,
ademas, las elites, desde hacia mucho tiempo no emparentadas ya con la realeza, habian cedido a los
soberanos la mayoria de las responsabilidades rituales de mantenimiento del orden, que antafio quiza habian
detentado sus antepasados.

En el pasado, la institucion de la realeza siempre habia sabido capear los defectos y los fracasos ocasionales de
soberanos individuales o de dinastias concretas, pero finalmente la institucion en si misma fue rechazada. Las
condiciones que habian regido en el periodo dominado por la realeza cambiaron, y el vacio politico e ideolégico
resultante no pudo ser ya llenado por aquellos nobles que se aferraron al poder por un tiempo, sélo para
acabar finalmente perdiendo sus propios privilegios.

La realeza persistio mucho mas en las tierras bajas mayas septentrionales, aunque lo hizo adoptando unas
formas muy diferentes a las propias del antiguo modelo del periodo clasico: son muy pocos los monumentos del
periodo posclasico que presentaron a la figura del soberano a la usanza antigua y, ademas, desaparecio6 la
tradicion de retratar a los reyes, los nobles y las escenas de la corte en vasos y vasijas policromos. Y lo que quizas
sea mas importante, el calendario de la Cuenta Larga, que durante siglos habia relacionado el orden y la estabilidad
cosmicas y la realeza divina pronto cayé en desuso.

43



UNIDAD SEIS: Periodo Posclasico

Daniel Villar - El Posclasico Temprano y Medio

En general, se ha considerado que el Posclasico mesoamericano se inicia convencionalmente en los tiempos
posteriores al abandono y parcial destruccion de Teotihuacan y concluye en 1519, con la invasion europea.

No obstante, en los ultimos tiempos se ha ido imponiendo una idea de distinguir una etapa transicional que se solapa
entre el Clasico tardio y Posclasico propiamente dicho, abarca aproximadamente el paso 750-950 d. n. e. y se
denomina Epiclasico. La propuesta fue realizada por Wigberto Jiménez Moreno en 1966, con el propdsito de
destacar la importancia del momento socio-politicamente inestable que siguié a la caida de Teotihuacan,
singularizado por los enfrentamientos de los estados sucesores que culminara, a su vez, con el surgimiento de Tula
como altépet/ dominante durante el Posclasico temprano.

A medida que nos internamos en el siglo X de nuestra era vamos ingresando paulatinamente en la etapa posclasica
que se divide en tres segmentos sucesivos:

1) Posclasico Temprano: surgimiento y apogeo de la ciudad de Tula (950-1150);

2) Posclasico Medio: caida de Tula y época posterior caracterizada por movimientos de poblacion
mesoamericana e instalacion de grupos étnicos provenientes de territorios ubicados al Norte de Mesoamérica
(las comarcas que mas tarde se denominaran la Chichimeca) en las tierras del Valle de México (1150-1350); y

3) Posclasico tardio: fundaciéon de Tenochtitlan, surgimiento de la Triple Alianza y posterior hegemonia de los
mexica colocados a la cabeza del imperio (1350-1519).

1. Posclasico Temprano: surgimiento y apogeo de la ciudad de Tula (950-1150 d. n. e.)

Durante este periodo, el centro de gravedad politica y cultural de Mesoamérica se trasladé a la ciudad de Tula (o
Tollan), ubicada en el norte de la Cuenca de México. La influencia de Tula se extendid por vastas regiones, pero su
existencia es dual: una Tula histérica, descubierta por la arqueologia, y una Tula mitica (Tollan Teotlalpan), una ciudad
idealizada y prestigiosa cuyo recuerdo perdurd hasta la época colonial, modelada en buena medida sobre la imagen
de la anterior Teotihuacan.

Fundacién y Base Econdmica:
Tula se fundo en una regidén no particularmente fértil. Su economia se basé en una combinacién de:

Agricultura de riego: Crucial en una zona arida, aprovechando las aguas del rio Tula.

Caza: De animales silvestres de las zonas altas para complementar las proteinas.

Cultivos: Maiz, frijol, amaranto, maguey (para producir pulque) y algodén en areas aptas.

Explotacion de recursos locales: Abundancia de juncos y piedra caliza para la construccién y estuco, y

yacimientos de obsidiana para herramientas y artefactos rituales.

Composicién Etnica y el Problema de Chichén Itza:
Tula no fue étnicamente homogénea. Su poblacion integré a:

1. Nativos del valle de México (incluyendo descendientes de teotihuacanos).
2. Un componente chichimeca (grupos del norte/noroeste).
3.  Un componente nonoalca (proveniente de la costa del Golfo en Tabasco).

44



Esta complejidad étnica se vincula con el enigma de Chichén Itza en Yucatan, una "ciudad gemela" de Tula. Las
hipdtesis sobre su relacion incluyen: a) fundadores comunes de Nonoalco, b) fundadores itzaes de Yucatan que
también fundaron Tula, o c) presencia tolteca entre los fundadores de Chichén Itza. No existe una respuesta definitiva.

Apogeo e Influencia:

Tula alcanzé su apogeo alrededor del aio 1000 d.N.E., unificando bajo su dominio el valle de México y zonas
aledafias (Morelos, Tulancingo), aunque no control6 la costa del Golfo ni el valle de Puebla. Su verdadero poder se
ejercié a través de una vasta red de intercambio que superé a la de Teotihuacan, llegando hasta Costa Ricay el
suroeste de los actuales Estados Unidos. Culturalmente, el concepto "tolteca" se convirtid en sinénimo de

ivilizacién y refinamiento, mientras que "chichimeca" pasé a denotar lo salvaje y lo no civilizado.

Colapso y Consecuencias:
Hacia 1150 d.N.E., Tula fue abandonada. Este colapso provocd una reaccién en cadena: los asentamientos toltecas

en la frontera norte, destinados a contener las migraciones, fueron abandonados, lo que permitié un incremento
visible en el ingreso de nuevos grupos chichimecas desde el norte hacia la Cuenca de México, marcando el inicio de
una fase de reordenamiento social y politico.

2. El Posclasico Medio (1200-1428 d.N.E.): La Reorganizacion en Ciudades-Estado y el Surgimiento de los
Mexica

Tras la caida de Tula, el panorama politico se fragmenté en numerosas ciudades-estado o altepeme (sing.
altepetl). Estas eran formaciones politicas pequefias, autbnomas, que controlaban un territorio agricola rara vez
superior a los 100 km?.

Caracteristicas de los Altepeme:

e Composicidn multiétnica: Se formaron por la alianza o absorcién entre grupos recién llegados (chichimecas,
nahuas) y poblaciones locales.

e Diversidad lingiiistica: Aunque predominaba el nahuatl, habia altepeme otomies, como Colhuacan, que se
consideraban los sucesores genuinos de los toltecas y gozaban de gran prestigio.

e Fundaciones clave: Los chichimecas de Xolotl fundaron la élite de Texcoco; los tepanecas se establecieron en
Azcapotzalco; y otros fundaron Tlaxcala. A fines del 1200, existian unos 50 altepeme en la Cuenca.

. llos Econémi Sociales:

e Intensificacidn agricola: Se expandieron las obras de riego, las chinampas y la andeneria. Los mexica innovaron
al crear diques para separar el agua dulce de la salada en el lago.

e Interdependencia econémica: La limitada extension de cada altepetl imposibilitaba el autoabastecimiento, lo que
fomento el comercio y la importancia de los tianguis (mercados), que asombrarian a los espafoles.

e Estratificacidon social: Surgié una nobleza hereditaria, los pipiltin, que gobernaban cada altepetl. EI gobernante
supremo era el tlatoani ("el que habla"). Para legitimarse, los pipiltin a menudo afirmaban tener ascendencia
tolteca.

El Ascenso de los Mexica:

Los mexica (0 aztecas) fueron uno de los Ultimos grupos nahuas en llegar a la Cuenca. Segun su mito, migraron
desde un lugar nortefio llamado Aztlan, guiados por su dios Huitzilopochtli. Después de un largo peregrinar y
periodos de subordinacion a Colhuacan y luego a Azcapotzalco, fundaron Tenochtitlan alrededor de 1325
d.N.E. en una isla del lago de Texcoco, en el lugar donde vieron un aguila posada sobre un nopal, cumpliendo una
profecia divina.

Hacia la Hegemonia: La Triple Alianza
A principios del siglo XV, los mexica, bajo una sucesién de tlatoanis aun subordinados a Azcapotzalco, fueron

ganando importancia. Una crisis sucesoria en Azcapotzalco les brindé la oportunidad de rebelarse de los

tepanecas. Alrededor de 1428, formaron la Triple Alianza con Texcoco (gobernada por Nezahualcoyotl) y Tlacopan,
45



derrotando a los tepanecas de Azcapotzalco. Este evento marco el final del Posclasico Medio y el inicio del
Posclasico Tardio, sentando las bases para el establecimiento del imperio nahuatl o mexica, que dominaria
Mesoamérica hasta la llegada de los espanoles.

Daniel Villar - El Posclasico en las tierras mayas

Introduccién: el Posclasico en tierras mayas ha sido tradicionalmente dividido en dos segmentos: 1) el Posclasico
Temprano (900-1200 d. n. e.) y 2) Posclasico Tardio (1200-1517 d. n. e.). La primera de ambas estuvo caracterizada

por el predominio de Chichén Itza, y la restante, por el pr mini M An, a continuacion del cual sobrevino
un estado generalizado de fragmentacién inmediatamente previo a la invasion europea.

El Preclasico maya sera mejor comprendido teniendo en consideracion los acontecimientos y procesos que
ocurrieron con posterioridad a la declinacién de los grandes centros mayas del Clasico y el ingreso a la region
centro-septentrional de los grupos putunes proviniendo de la Costa del Golfo. Entre ellos cobraron importancia
los Itzaes que controlaron vastos circuitos de intercambio costeros, utilizando canoas para el transporte de personas
y bienes.

Cuatro rasgos principales habran de ser significativos: (a) El militarismo caracteristico del Posclasico en su conjunto,
(b) la perceptible presencia de rasgos tipicos de la cuenca de México, denominado, quizd inadecuadamente,
“mexicanizacion” de las tierras mayas, y que se habria estado alentada por los Itzaes y sus aliados, (c) una
acentuada secularizacion politico-administrativa, y (d) el surgimiento de una nueva pauta urbana que se
distancia de la vigente en los centros mayas del Preclasico y Clasico.

Predominio de Chichén ltza

La penetracion de los itzaes en el norte de Yucatan tuvo una cabeza de playa crucial en el puerto de Isla Cerritos, un
nodo vital en las redes de comercio a larga distancia. Desde alli, se cree que fundaron Chichén ltza alrededor
del 850 d.C. Su ascenso estuvo acompanado por la declinacién generalizada de los centros clasicos anteriores.
La instalacion de los itzaes provocé, desde luego, disconformidad y posiblemente hasta la resistencia concreta, al
menos en algunos casos puntuales, de los “antiguos sefores de la tierra”. Pero, en poco tiempo, la predisposicion
guerrera de los itzaes y sus habilidades comerciales se impusieron, y en poco tiempo Chichén Itza ocupé un
lugar preeminente.

La innovaciéon fundamental que explica el éxito itza fue su sistema de gobierno. A diferencia del modelo unipersonal
de los "divinos sefiores" del Clasico, Chichén Itza fue gobernada por un consejo de élite cuyos miembros,
denominados yitah (hermanos), tomaban las decisiones de manera colectiva. Este sistema "hermanado"
garantizaba la continuidad institucional y es probable que integrara a las élites locales de los territorios
conquistados para asegurar su lealtad. Este tipo de administracion estaba acentuadamente secularizada.

Las funciones rituales, por su parte, estaban separadas y en manos de un sumo sacerdote llamado kukulcan. Esta
colegiatura del poder, si bien fue una fortaleza politica, tuvo como consecuencia paraddjica la desaparicion de las
referencias a gobernantes individuales en los registros, opacando nuestra vision histérica de este periodo en
comparacion con la detallada epigrafia dinastica del Clasico.

La hegemonia de Chichén Itza concluyé hacia 1221 d.C., aparentemente tras una guerra de competencia
desencadenada por el rapto de la esposa de un sefior itza, por parte de un sefior de Izamal, un centro proximo.

Predominio de Mayapan

Mayapan, ubicada a unos cien kildbmetros al oeste de Chichen ltza y gobernada también por un consejo llamado
multepal “gobernar juntos”, aprovechd estos conflictos para lanzarse a la conquista de la sede itza, logrando
tomarla, saqueandola e incendiandola, lo que provocoé su abandono.

Mayapéan presentaba un patrén urbano radicalmente diferente, caracterizado por un trazado mas compacto v,
significativamente, por una sélida muralla perimetral, un elemento defensivo poco comun en el area maya que
refleja el clima militarizado de la época y muestra una clara influencia de las practicas del Altiplano Central. El
predominio de Mayapan se baso en una alianza o Liga que integraba a linajes principales, como los Cocomes y
los Xiues.

46



Sin embargo, este sistema colapsé alrededor de 1450 d.C. cuando un grave disenso interno enfrenté a estos
dos linajes principales. En el marco de esta contienda, la mayoria de los sefiores Cocomes fueron asesinados y
Mayapan fue saqueada, incendiada y finalmente abandonada.

Los casi setenta afos que siguieron constituyeron una época de fragmentacion politica extrema en el norte y
centro de Yucatan, donde surgieron numerosos centros competidores que se sucedieron en breves periodos de
preeminencia. Esta inestabilidad se vio agravada por una serie de catastréficas calamidades naturales vy,
crucialmente, por la llegada de una devastadora epidemia—posiblemente de viruela mayor—en la segunda
década del siglo XVI. Esta peste, que pudo haber arribado desde las Antillas antes que los propios espafioles,
diezmo a la poblacion maya, dejando a la regién en un estado de profunda vulnerabilidad en visperas de la invasion
europea.

Raul Mandrini — El origen de los aztecas
Un camino para abordar el problema de los origenes aztecas es analizar como ellos mismos relataban su historia.

Afortunadamente, existe una abundante documentacién que demuestra una clara conciencia histérica entre los
pueblos nahuas, con formas especializadas de conservar y transmitir la memoria del pasado, como lo
atestiguan crénicas de autores como Fernando de Alva Ixtlilxdchitl, Fernando Alvarado Tezozémoc, Motolinia,
Sahagun y Acosta.

Sin embargo, la autenticidad de esta tradicién histdrica enfrenta un obstaculo fundamental: un episodio crucial
ocurrido durante el reinado de Itzcéatl (quien ascendié al poder en 1427 y fue el arquitecto de la Triple Alianza y el
imperio emergente). Segun las fuentes, Iltzcéatl y sus consejeros, notablemente Tlacaélel, tomaron la decision
consciente de quemar los antiguos cédices y pinturas historicas.

La justificacion, registrada por Sahagun, era que no convenia que el pueblo comun conociera esas historias, ya
que contenian "mentiras" y porque muchos en ellas habian sido tenidos por dioses. Este acto no fue una pérdida
accidental, sino una destruccién deliberada del pasado preimperial, seguida de una recreaciéon de la historia
para ajustarla a las nuevas necesidades del estado azteca en expansion. ltzcéatl y Tlacaélel estaban forjando
una nueva cosmovision "mistico-guerrera" que justificara la guerra y la dominacion, y la historia tenia que ser
reformulada para servir a esta ideologia.

Por lo tanto, el problema central no es la falta de una tradicidén histérica, sino determinar el valor y la
intencionalidad de la tradicion que se conservé. Los relatos que poseemos fueron compilados después de esta
"quema de archivos" y estan, en gran medida, filtrados por el prisma del estado imperial. La pregunta clave es si
estos relatos buscan reconstruir el pasado "en si mismo" o si, por el contrario, lo reconstruyen como una
proyeccion del presente que necesita justificarse. El texto argumenta firmemente por esta segunda opcién. El
pasado azteca que conocemos es un "pasado interpretado”, donde los nucleos originales de informacién fueron
reelaborados e impregnados de elementos miticos, religiosos y filoséficos para servir a un propésito
ideolégico.

Frente a interpretaciones que buscan un nucleo histérico puro o, en el extremo opuesto, que ven la tradicidn como
puramente simbdlica, el abordaje de Ledn-Portilla y Christian Duverger propone un tercer camino: una lectura
ideoldgica de la tradicidon. Mas alla de la historicidad de un evento especifico (como la migracion desde Aztlan), lo
crucial es entender que estos relatos fueron moldeados en un momento histérico concreto (el siglo XV) con una
intencionalidad clara. Al analizarlos, no aprendemos tanto sobre los origenes reales de los mexica, sino sobre la
mentalidad y los problemas del imperio en su fase de formacion.

Esta nueva ideologia, impulsada por ltzcéatl y Tlacaélel, tenia varios objetivos fundamentales que se reflejan en las
tradiciones: justificar el lugar de los aztecas como los Ultimos llegados (de ahi la importancia de la
ultimogenitura en los relatos); legitimar su derecho a fundar Tenochtitlan (cuya imagen se duplica en el mitico
Aztlan, creando un ciclo sagrado); vincularse con el prestigio de civilizaciones anteriores como los toltecas, al
mismo tiempo que afirmaban su identidad chichimeca y la singularidad de su dios tribal, Huitzilopochtli; v,
sobre todo, justificar la guerra y el sacrificio humano como un destino divino y una necesidad césmica, tema
central en el mito del nacimiento de Huitzilopochtli y la muerte de su hermana Coyolxauhqui. En conclusion, la
tradicion sobre los origenes aztecas debe leerse como un complejo instrumento politico-ideoldgico, disefiado para
cimentar la identidad y el poder del incipiente imperio mexica.

47



leccién X

Fernando de Alva Ixtilixochitl

Ixtlilxochitl, un historiador mestizo descendiente de la realeza de Texcoco, explica que, para evitar las versiones
contradictorias de autores europeos, él se basé directamente en las fuentes indigenas: las pinturas, los
caracteres glificos y los cantos con los que se registraban los hechos en el momento mismo en que ocurrian. Afirma
que estos sistemas eran administrados por "autores muy graves", es decir, una clase especializada de escribas y
sabios que incluia a los propios reyes y a la gente mas ilustre. Este cuerpo de especialistas se organizaba de manera
metddica, con distintos grupos a cargo de funciones especificas: los anales que registraban eventos con precision
cronolégica; los genealogistas que trazaban los linajes de la nobleza; los topdgrafos que cartografiaban limites y
tierras; los expertos en leyes y ritos; los sacerdotes que documentaban la doctrina religiosa y los calendarios; y
finalmente, los filésofos y sabios que pintaban todas las ciencias y ensefiaban de memoria los cantos que
encapsulaban su conocimiento histérico y cientifico. Ixtlilxéchitl lamenta amargamente que este vasto y ordenado
archivo del conocimiento, que tenia su metrépoli en Texcoco, se perdiera casi por completo, no solo por la
caida de los reyes, sino por haber sido quemado "inadvertida e inconsideradamente" por orden de los
primeros religiosos, un dano que considera de los mayores sufragados por la Nueva Espaia.

Codice Ramirez: relacion del origen de los indios — Fundacion de México-Tenochtitlan

El Cédice Ramirez narra el momento culminante de la fundacion de México-Tenochtitlan, presentado como el
cumplimiento de una profecia divina. Guiados por su dios Huitzilopochtli, los mexicas, acosados y sin tierra,
encontraron en el lago el signo prometido: un aguila posada sobre un nopal, que brotaba de una piedra y se erguia
junto a una "sabina blanca" y un "ojo de agua hermosisimo". Este hallazgo de "cosas maravillosas" en un paisaje
lacustre no era solo la ubicacion de una ciudad, sino la materializacion de un destino divino, legitimando su
derecho a establecerse en ese lugar preciso.

Fray Diego Duran - La misidon de Moctezuma a Aztlan

La narracion de Fray Diego Duran profundiza en la relacién compleja y nostalgica con el origen. Relata cémo el
poderoso Moctezuma llhuicamina, en la cuspide de su gloria imperial, sintié el deseo de conocer el lugar de
origen de sus antepasados, las Siete Cuevas. Su consejero Tlacaélel le advierte que esta busqueda no es para
guerreros, sino para "brujos o encantadores y hechiceros", pues el lugar mitico de Aztlan (que significa "Blancura") se
habia vuelto inaccesible, cubierto de jarales espinosos y brefales. El historiador real, Cuauhcoatl, describe entonces
Aztlan no como una tierra arida, sino como un paraiso primordial: una isla con un cerro llamado Colhuacan ("cerro
tuerto"), lleno de cuevas, donde sus antepasados, entonces llamados aztecas o mexitin, vivian en un estado de
plenitud y eterna juventud. Gozaban de una laguna abundante en aves y peces, de arboledas frescas y cultivaban en
camellones sobre el agua. Sin embargo, tras la partida, este edén se transformd para ellos en un territorio hostil de
espinas y bestias ponzofiosas. La expedicion de sesenta hechiceros, que mediante conjuros y transformaciones
en bestias logran llegar a Aztlan, confirma esta descripcion idilica y regresa con presentes de esa tierra de
perpetua fertilidad. Este relato no es una croénica histérica, sino una poderosa alegoria que justifica el poder
mexica: mientras que el pueblo comun no puede regresar al paraiso perdido, la elite gobernante, a través de
su conexion con lo sobrenatural, puede restablecer el contacto con su origen divino, legitimando su autoridad
al demostrar que son los herederos de un linaje que proviene de un lugar sagrado y privilegiado.

Serge Gruzinski - La ciudad de México. Una Historia...

En 1520, con sus trescientos mil habitantes, la ciudad mexica era, probablemente, la mas grande del mundo. La
palabra altepetl, que generalmente se traduce como ciudad-estado, significa literalmente “el agua, la montana”. En
lugar de oponer la ciudad al campo, los antiguos mexicanos concebian su entorno como una unidad mas o
menos vasta que combinaba lo urbano y lo campestre. La riqueza y hegemonia de la ciudad descansaban
sobre sus pretensiones césmicas. El drea sagrada de Tenochtitlan concentraba la energia de la tierra y de los cielos
y el templo mayor era el centro del universo. Alli se realizaban importantes rituales con sacrificios humanos, que no
eran actos aislados, sino el punto culminante de procesiones, desfiles, danza. Las festividades no se restringian al
espacio urbano, también hacian en el campo sacrificios al dios de la caza. Otras fiestas organizadas en las ciudades
vecinas atraian a los habitantes de México-Tenochtitlan.

48



Estas ceremonia movilizaban a una parte considerable de los recursos materiales y humanos de la ciudad indigena. A
través de ellas, los individuos se integraban a sus barrios y a su ciudad pues se les asignaba un papel, aunque fuera
modesto, en su desarrollo. Ayunaban y se auto sacrificaban (se perforaban y ofrecian su dolor y sangre a las
deidades). Estas actividades tenian un alcance césmico: contribuian a la animacion del cosmos y retardaban el
ineludible fin del mundo, tan temido por los indios.

El ritual colectivo mantenia el consenso en torno a los nobles y a la dinastia. Al comprometer a todo el conjunto
de la poblacién, la actividades ceremonial reforzaba la influencia de los medios dirigentes sobre el pueblo, y al
mismo tiempo aseguraba la asimilacion de una ética compartida por todas las clases de la sociedad mexica.
La nobleza reunia a los miembros de la dinastia reinante, a los linajes aliados y a una nueve de dependientes nobles:
los pipiltin (hijos de alguien). La dinastia reinante ocupaba la cima del edificio, y en 1503 el soberano era Moctezuma
Il. El palacio construido por él era de inmensas proporciones y lleno de lujos. Sus servicios empleaban a varios miles
de personas. Contaba con un jardin botanico y una especie de zooldgico con pajaros y animales que probablemente
eran los dobles de los dioses, y que alimentaban con los torsos de las victimas sacrificadas.

Los jovenes nobles que frecuentaban el palacio se formaban en colegios asociados a los templos. Los sacerdotes los
iniciaban en las tareas de la guerra, de la administracién y del servicio a los dioses. Existian bibliotecas, o su
equivalente, contiguas a los santuarios donde se guardaban manuscritos pintados sobre hojas de agave y pieles de
venado. Los mercaderes, pochtecas, garantizaban el comercio de larga distancia y contaban con gran poder y
riqueza.

La ciudad también tenia algo de milagro econémico y social particularmente. Debia superar numerosas
desventajas: ni algodén, ni recursos valiosos como plumas, oro o piedras preciosas, exposicion a inundaciones e
incomodidades del suelo pantanoso, numerosos vecinos con mas tiempo y prestigio que ella. Durante todo el siglo
XV, México-Tenochtitlan experimenté un crecimiento practicamente ininterrumpido, al compas del progreso de
su ejército. Moctezuma | (1440-1468) es quien se lleva el mérito de haber iniciado los trabajos de ampliacion del
Templo Mayor, que eran la traduccion urbana de la extension del imperio. Esta no hubiera podido desarrollarse sin
la independencia que habia conquistado unos veinte afios antes, en 1428, cuando dejo de ser tributaria de la
ciudad de Azcapotzalco.

Tollan era el prototipo al que toda ciudad encaminada a la hegemonia aspiraba. Esta era una ciudad mitica que
cristalizaba el conjunto de la capital tolteca histérica de Tula en el siglo X, y al equivalente indigenea de nuestra
representacion de metropoli, de civilizacidon y de creacion estética. Tenochtitlan queria ser una réplica de Tula. La
referencia a Tollan esta igualmente saturada de implicaciones politicas. El poder supremo, la legitimidad emanaban
originalmente de Tollan, lo cual explica que los principes mexicas conservaran la costumbre de contraer matrimonio
con las hijas de los sefiores de Tula. La imagen de Tollan condensaba también el recuerdo de una ciudad mas
antigua e histéricamente corroborada: Teotihuacan.

Aprovechando la herencia acumulada por Teotihuacan, Cholula, Tula y otras, México-Tenochtitlan no tuvo que
inventar todo: le basté con copiar, arreglar y amplificar. Pero la singularidad que reivindicaba la obligé a forjarse
un origen digno de su futuro. Su fundacién en 1325, dos siglos antes de la invasién espafiola, se did al término de
largas peregrinaciones y de una estancia agitada en el valle de México de los mexicas, quienes siguiendo a su
dios Huitzilopochtli, eligieron como lugar fundacional aquel pantano donde vieron a un aguila devorando una
serpiente, felizmente parada encima de un cactus tenochtli. Los mexica se establecieron definitivamente en
medio de la laguna, en un lugar virgen. ¢De ddnde venian estos mexicas? Habrian salido de una lejana ciudad,
situada en el noroeste del Pais, Aztlan. En ese entonces, y s6lo entonces, se llamaban aztecas, término que los
historiadores han utilizado incorrectamente durante mucho tiempo para referirse a los habitantes de Tenochtitlan. En
verdad, la ciudad de Aztlan es una creacion posterior: los mexicas del siglo XV se inventaron un lugar de origen
recortado a partir del modelo de medioambiente que los rodeaba: al igual que Tenochtitlan, Aztlan es una isla
rodeada de agua, con gran naturaleza acudtica, cuyos habitantes utilizan barcas y construyen chinampas. Al
instalarse en Tenochtitlan, los mexicas regresaban al lugar de origen, volvian a encontrar la ciudad perdida,
alcanzaban el punto final que se confundia con el punto de partida. Este mito sirve para explicar la eleccion de un
lugar tan inhdspito y legitima la presencia de los recién llegados, pues no usurpaban ni robaban nada a nadie,
regresaban al punto de partida, en cierto sentido.

49



Conrad y Demarest — La expansion imperial azteca

El ascenso, expansion y caida del imperio azteca fueron asombrosamente rapidos. Este proceso ocurrié en las
asperas mesetas de México Central, entre la gran “V” de las cordilleras mexicanas. El valle de México presenta una
red de lagos y lagunas poco profundas, unidas entre si y circundadas por volcanes en actividad. Los fértiles
suelos volcanicos de ese valle sustentaron una serie de civilizaciones expansionistas. El ultimo y acaso mayor
de esos estados expansionistas de México Central fue el que encontraron Cortés y sus seguidores en 1519. El
imperio controlado por las ciudades aztecas se extendia a través de Mesoamérica, desde los valles de las tierras altas
de México Central hasta las tierras bajas tropicales de las costas de Guatemala. Pero ese imperio estaba dominado
por los mexicas, pueblo que entré en el escenario mesoamericano bastante tarde como un pequefio grupo a quien
sus vecinos desdefiaban como atrasados barbaros del norte. Las historias mexicas nos dicen que fue sdlo a
mediados del siglo x1v cuando se establecieron en su capital islefia de Tenochtitlan. ¢Cuales fueron las causas de su
frenética expansion imperialista hasta las tierras costeras? ¢ Cémo un imperio tan vasto, que englobaba millones de
personas, pudo ser tan fragil e inestable que se desmoroné ante los pocos cientos de hombres de Cortés?

Los éxitos aztecas sélo pueden entenderse desde el punto de vista de la tradicidn mesoamericana de la que los
aztecas partieron. La evolucién de la cultura mesoamericana no constituy6é un proceso continuo y uniforme que
fuera creciendo gradualmente en complejidad cultural. En su lugar, la imagen que nos desvelan los testimonios
arqueoldgicos es la de unos ciclos de desarrollo, expansion y derrumbe. Estos ciclos comenzaron con la
civilizacion olmeca en las tierras bajas tropicales de la costa del golfo. Estos construyeron la primera sociedad
compleja de Centroamérica con muchos de los elementos econémicos, sociales y religiosos que reapareceran en
civilizaciones sucesivas.

Tras la decadencia de los olmecas, el foco de innovacion y evolucién cultural en Mesoamérica se desplazé al Valle de
México. Desde el afo 100 d. de C., aproximadamente, hasta el 600, Teotihuacan, el primer centro urbano
mesoamericano digno de ese nombre, rigié un vasto imperio econémico.

La ecologia del Valle de México fue un factor determinante de la importancia de la region y un rasgo fundamental en
la sucesion de estados expansionistas. Los fértiles suelos y el medio ambiente lacustre del valle proporcionaban
ilimitados recursos agricolas, asi como diversas fuentes de proteinas animales: la diversidad ecolédgica de la region
imponia el intercambio de productos y fomentd por ello la aparicién de la economia de mercado y la naturaleza
expansiva de Teotihuacan. Al igual que en la época azteca, es posible que una rica clase comerciante haya
controlado los talleres de artesania local, asi como el comercio con regiones alejadas. También la ideologia interesa
vitalmente al pueblo y constituia una fuente de poder para sus dirigentes: el papel de Teotihuacan como centro de
peregrinacion fue fundamental para su ascension al poder. Bajo la piramide del sol habia una cueva con un
manantial rasgo que la mayoria de las religiones mesoamericanas consideraban sagrado y que seguro explica el inicio
de un temprano desarrollo urbano en Teotihuacan. Al igual que entre los aztecas, la religion de estado pudo
desempefiar un papel fundamental en los aspectos mas agresivos de la difusién de la influencia de Teotihuacan. Las
causas de su derrumbe son un enigma: con anterioridad al 650 d. de C., los trastornos internos habian comenzado
a debilitar al estado de Teotihuacan y hacia el 750, estaba en rapida decadencia y fueron abandonadas extensas
zonas de la capital. En ese entonces, unos pueblos seminémadas del norte, los chichimecas, empezaron a
avanzar durante los siglos siguientes hacia el Valle de México, procedentes de las tierras mas aridas del norte y el
noroeste. Eran agricultores mesoamericanizados pero también barbaros. A partir del 900 d.c., una amalgama de
estos pueblos formaron la siguiente hegemonia expansionista de México Central, el imperio tolteca.

Llegados aqui, a esta época postclasica, nuestras principales fuentes de informacion empiezan a desplazarse de
la arqueologia a la etnohistoria, que presenta toda una serie de problemas. Las leyendas de las historias aztecas
se remontan a una época en la que un maravilloso pueblo tolteca, grandes eruditos y artesanos, gobernaba México
en el Postclasico Temprano desde su hermosa capital de Tollan. Pero las excavaciones arqueoldgicas de esa
legendaria Tollan, las ruinas de Tula, han revelado un centro ceremonial mas bien vulgar, con construcciones y
esculturas que hubieran avergonzado a los primitivos artesanos de Mesoameérica. La verdad es que muchas de las
principales cronicas se basan en historias estatales redactadas bajo la direccidon de los gobernantes locales, con
objeto de justificar su sucesién en el poder y de enaltecer la historia de su dinastia y de su ciudad-estado. Ademas,

50



en cada regidn se utilizan diversos cémputos del tiempo y el “calendario circular” peca de que cada fecha concreta
aparece cada 52 afos. Pero el mayor problema estriba en el caracter esencialmente mitico o alegérico de gran parte
de la «historia» precolombina. Los pueblos mesoamericanos, a causa de su concepcion ciclica del tiempo, al parecer
proyectaban los acontecimientos hacia el pasado para crear un precedente mitico, en una narracién inventada o
distorsionada de las épocas primitivas. En conclusion, las descripciones aztecas del estado tolteca y de su
fabulosa capital de Tollan (Tula) confunden la Tollan histérica con el primitivo y mas impresionante centro de
Teotihuacan, asi como con un generalizado. concepto mitico de «Tollan», el arquetipo de ciudad sublime.

Estas distorsiones de la historia en el postclasico ponen en relieve uno de los temas fundamentales: la obsesion
mesoamericana por legitimar su poder a través de una prestigiosa herencia —la élite necesita justificar su
gobierno mediante vinculos histéricos y miticos con el pasado. Esto se reforzé en tiempos del estado tolteca. Por
ejemplo, con la leyenda del sacerdote y gobernante Topilizin Quetzalcoatl. Esta leyenda ademas ilustra un segundo
tema fundamental de la era post clasica: la pugna entre los cultos militaristas de la guerra y los sacrificios humanos y
otros aspectos mas pacificos de la religion y la cultura mesoamericana. Los sacrificios humanos y el militarismo
creciente fueron rasgos definitorios de la época Postclasica. En la leyenda, Topiltzin Quetzalcoatl, defensor de
politicas pacificas y contrario a los sacrificios humanos, acaba en desgracia y huyendo de Tula tras el triunfo de las
facciones a favor de la guerra y los sacrificios humanos. El cambio gradual de los rituales, la elaboracién de cultos de
sacrificio humano, aparece alegéricamente en la leyenda de Topiltzin Quetzalcoatl. De todas formas, los sacrificios
humanos son, en si, uno de los aspectos mas antiguos de la cultura mesoamericana, pero los pueblos postclasicos
intensificaron su tradiciéon de sacrificios humanos, especialmente en los cultos relacionados con la guerra. Estos
cultos militaristas postclasicos de sacrificios humanos habian cobrado forma durante el periodo tolteca, pues
las esculturas de Tula indican que los cultos con sacrificios humanos se habian convertido en un aspecto primordial
de la religion de estado en la época tolteca. La leyenda de Quetzalcoatl sugiere que la rapida intensificacion de los
sacrificios humanos empezaba a resultar alarmante incluso para los mismos toltecas.

Tras la desintegracion de la hegemonia tolteca hacia el 1200, las pequefias ciudades-estado rivales del periodo
postolteca heredaron los conflictivos e irresueltos temas postclasicos. En el valle entraron nuevas oleadas de
emigrantes chichimecas, fundiéndose con los toltecas que quedaban. A medida que el militarismo de las
ciudades-estado aumentaba constantemente, la lucha ideoldgica hizo lo propio. Se intensificaron los sacrificios
y se reforzaron los aspectos belicosos de las antiguas divinidades. Cada centro se esforzé por legitimar sus
aspiraciones al poder apelando a la estirpe tolteca. Tal descendencia podia obtenerse bien por medio de una
mitografia creativa o bien por medio de alianzas matrimoniales con gobernantes con mas derechos a proclamar su
linaje tolteca.

En los siglos Xlll y XIV el Valle de México se habia fragmentado en ciudades-estado rivales y en fragiles alianzas,
cada una de las cuales luchaba militar e ideolégicamente, proclamandose heredera de los toltecas. Pero a
comienzos del XIV aparecieron dos confederaciones no muy sélidas que parecian abocadas a un enfrentamiento
mas importante. En el noroeste del sistema lacustre los tepanecas, cuya alianza se centraba en la ciudad de
Azcapotzalco, expandieron rapidamente su influencia a pesar de carecer de la legitimacién que daba un linaje mas o
menos tolteca. En la orilla oriental del lago Texcoco otro grupo heterogéneo, los acolhuas, ejercia una hegemonia
mas asentada, dominada por una serie de capitales: Coatlinchan, Huexotla y, por ultimo, Texcoco. En medio de las
crecientes alianzas de tepanecas y acolhuas, los estados menores pugnaban por la supervivencia. En el centro de
Culhuacan, ultimo resto del Estado tolteca, las dinastias culhuas comerciaban con los hijos e hijas de su noble
sangre tolteca para ganarse la voluntad de sus amenazadores vecinos. Por este darwiniano panorama politico vagaba
un insignificante grupito, los mexicas, en busca de una tierra propia.

Los mexicas probablemente eran uno de los muchos grupos nortenos influidos por los toltecas que entraron
en el Valle de México después de la caida de Tula. A todos estos pueblos del valle, del posclasico tardio, se les
llamo aztecas, aunque cada etnia o grupo politico se designe con términos especificos. Aunque algunos rasgos del
relato de la migracion puedan ser ciertos, la posterior necesidad mexica de legitimar una herencia tolteca explica
muchos detalles de las narraciones de los cronistas nativos. Se dice que, tras una estancia en la propia. Tula, los
mexicas, despreciados por su barbarie, se vieron empujados de un area a otra. En un momento, se asentaron en

51



Chapultepec, donde una coalicion de sus perseguidores les infligid una aplastante derrota empujandoles a la
diaspora. Después de la derrota, los supervivientes mexicas se refugiaron, segun se cuenta, en el estado culhua (el
centro de sangre tolteca), en donde se emparentaron los unos con los otros por via de casamientos.

Evidentemente, la migracion mexica ha de verse tanto a la luz del empeno general de los aztecas por
reivindicar la herencia tolteca, como de la reescritura que los mexicas hicieron de su historia tras llegar al
poder en 1428. En esa época, el rey ltzcoatl quemd todos los codices primitivos y se redactaron nuevos textos
historicos y religiosos, en versiones mas acordes con las ambiciones imperiales de los dirigentes mexicas.

Los vagabundeos mexicas habrian terminado con la fundacién de su capital, Tenochtitlan, en una isla deshabitada de
las ciénagas occidentales del lago Texcoco en la primera mitad del siglo XIV. Unos afios después, habrian fundado la
ciudad hermana del norte, Tlatelolco (aunque todo parece probar que esta es la mas antigua de las dos).

A mediados del siglo XIV los mexicas estaban instalados en las dos islas de Tenochtitlan y Tlatelolco. Por esa época
se convirtieron en vasallos de la poderosa alianza tepaneca, que controlaba la tierra firme al oeste. La
participacién en la alianza tepaneca acelerd indudablemente la continua asimilacién y la evoluciéon cultural de los
mexicas. Los tepanecas adiestraron a los guerreros mexicas para su posterior papel de imperialistas militares y
proporcionaron un modelo de sociedad enormemente estratificada que alentaria las ambiciones de la naciente
clase guerrera mexica.

Caracterizaciones generales de la sociedad preimperial mexica

El calpulli era el centro de la vida mexica. Era la unidad basica de la pertenencia social en la primitiva sociedad
mexica, asi como la principal unidad residencial. A mediados del XIV se citan quince de esas unidades en la capital.
Los miembros poseian en comliin las tierras del calpulli, que eran inalienables, aunque a cada familia se le
asignaba el usufructo de un determinado trozo de tierra, que se transmitia a sus herederos con tal de que éstos
siguieran cultivando las parcelas de propiedad comun. Cada barrio calpulli poseia su propia escuela y su propio
templo, y los guerreros del calpulli habitualmente luchaban juntos en un escuadrén. Ademas de sus funciones
econdémicas y organizativas los calpultin constituian cierto tipo de grupo de parentesco. Eran un tipo de «clan cénico»:
un grupo que estaba interrelacionado, pero poseia una estratificacion interna de naturaleza hereditaria.

Ademas de la estratificaciéon social y econédmica en el interior de los calpultin mexicas, también habia diferencias entre
ellos. Algunos eran mas prestigiosos, ricos y poderosos que otros, y se nos dice que ciertos calpultin poseian
mas tierras y mejores. En algunos calpultin de la época imperial —y acaso anteriormente— aparece una
especializacion del trabajo, que seguramente acarred diferencias de riqueza y poder.

Entre los antiguos mexicas el papel de los jefes, asi como las diferencias de clase, eran mucho menos pronunciados que
en el periodo imperial. La mayoria de las descripciones nos pintan una sociedad mexicana primitiva dotada de notables
rasgos democraticos: el jefe del calpulli era elegido por una asamblea general de los hombres del comun
(macehualtin) y asesorado por un consejo de ancianos. Se dice que un consejo de estos jefes elegidos era responsable
de las decisiones politicas fundamentales de los mexicas y de la eleccion de otros funcionarios. No obstante ese sistema
igualitario, si alguna vez existid, sufrio considerables modificaciones en el siglo xv. Por entonces parece que los
candidatos elegibles para el cargo de jefes de calpulli tenian que ser miembros de determinada familia del
calpulli. Esto implica que la jefatura era en gran medida hereditaria, lo cual concuerda con la indole estratificada de la
estructura de los calpultin.

La caracteristica mas importante del calpulli era, sobre todo, su flexibilidad. Esto le permitié adecuar sus funciones a los
rapidos cambios sociales. La estructura del calpulli brindé a menudo la posibilidad de una movilidad social, rasgo crucial
tras la repentina ascension de los mexicas en 1428 (que ocasiond una necesidad urgente y repentina de personal para
ocupar innumerables puestos burocraticos). Resulté también esencial para la motivacién personal en épocas posteriores.

A finales del siglo XIV, si no anteriormente, otro nivel de estructura politica se superpuso a los hombres del comun y a
sus jefes de calpulli. Hay indicios de que ya antes de establecerse en Tenochtitlan existia entre los mexicas un alto grado
de liderazgo. Segun los mitos de la migracién, cuatro teomamas (portadores del dios) interpretaban los deseos de la
divinidad protectora de los mexicas y transmitian sus érdenes al pueblo. También hay referencias a jefes guerreros de los
calpultin. Y las historias indican, en efecto, que algunos dirigentes de calpulli alcanzaron una situacién de dominio o
quizas incluso una soberania limitada. No se establecid, sin embargo, un sistema formal de monarquia hasta 1370,
aproximadamente.

En 1370, el consejo de jefes de calpulli solicité a la ciudad estado de Culhuacan un principe de sangre tolteca,
este fue el primer soberano o tlatoani, de Tenochtitlan. El poder de los tres primeros tlatoque mexicas estaba limitado
tanto por la autoridad tradicional de los calpultin como por los deseos del monarca tepaneca; su principal deber

52




consistia en guiar a los mexicas en las guerras entabladas en favor de la alianza tepaneca. La nobleza mexica,
los pipiltin, estaba compuesta en gran medida por descendientes de los tlatoque semitoltecas. Estos guerrearon en
los ejércitos mexicas y mediante matrimonios poligamos aceleraron el desarrollo de una clase nobiliaria. La presencia
de una linea dinastica de ascendencia tolteca constituia un requisito previo imprescindible para una participacion
seria en la politica de México Central en el siglo XIV. Con su incipiente clase gobernante, los mexicas pudieron
empezar a desplegar sus ambiciones nacionalistas. A medida que se fue incrementando el papel de los mexicas
en la alianza tepaneca, también lo hizo el poder de la clase pipiltin y de los primeros tlatoque.

A comienzos del siglo xv, el papel de los mexicas como vasallos y aliados de la hegemonia tepaneca habia
provocado numerosos cambios en la estructura politica, social y econémica de los mexicas. Todos estos
cambios erosionaron el poder del sistema tradicional de calpultin, al tiempo que fortalecian el papel de la
guerra, los tributos y la naciente nobleza guerrera. Los calpultin gozaban aun de considerable autoridad politica y
sus tierras seguian siendo la base principal de la economia mexica, Sélo después de la caida de Azcapotzalco pudo
la naciente jefatura mexica ganar su batalla interna contra las instituciones tradicionales de la sociedad.

El sistema religioso de la sociedad mexica se fue asemejando cada vez mas a los de sus vecinos mesoamericanos
mas «civilizados», al igual que ocurridé con la evolucion de sus instituciones sociales, econdmicas y politica: A finales
del siglo XIV los mexicas compartian los dioses y los rituales de otras sociedades del México Central. En la época
imperial, el conjunto del pueblo mexica tuvo también una divinidad nacional, su belicoso dios tutelar,
Huitzilopochtli, el «colibri de la izquierda» o «colibri del sur». Los mitos imperiales posteriores contarian cémo los
mexicas se llevaron a Huitzilopochtli durante su legendaria migracion, y este los condujo finalmente a su isla de
Tenochtitlan. Reviste especial trascendencia el hecho de que el dios constituyera un desarrollo tardio propio de los
mexicas, sin importancia para otros pueblos del valle.

Los mexicas no sélo heredaron de los toltecas el militarismo y la obsesion por la genealogia, sino también su
espeluznante version del ritual religioso mesoamericano. Los sacrificios humanos y el canibalismo ritual eran
esenciales para los cultos de muchas divinidades y en las principales festividades del ciclo del calendario. El
componente militarista del culto sacrificial nos induce también a sospechar que la constante pugna entre los
estados del México Central influyé en el desarrollo y la intensificacion de los sacrificios humanos. Los cultos
sacrificiales militaristas del Postclasico, las divinidades protectoras regionales y las genealogias toltecas semi miticas
indican que la ideologia era una parte de la lucha por el poder tan importante como la fuerza militar y
econémica. En realidad, fueron las innovaciones ideoldégicas de los mexicas las que a la larga les
proporcionaron ventaja sobre unos vecinos mas consolidados.

Los mexicas habian sufrido profundos cambios culturales a finales del siglo XIV. Bajo la tutela de sus vecinos, mas
asentados que ellos, a su tradicional estructura calpullin se agregaron nuevas instituciones politicas y sociales. Los
nuevos dirigentes, el tlatoani y los pipiltin, obtuvieron importantes victorias para los mexicas, con lo que se
incrementé el papel de la guerra y los tributos en su economia y obtuvieron en recompensa la propiedad de
algunas de las tierras conquistadas para la alianza tepaneca. Coincidiendo con los cambios politicos y
econdomicos, la religidn mexica se hizo mas militarista y adquirié un caracter mas estatal. Su dios héroe
Huitzilopochtli, antafio una divinidad oscura, evoluciondé hasta convertirse en una deidad protectora del Estado.
Sus amos tepanecas limitaban el poder de los mexicas en los asuntos del valle. Las trabas externas al poderio de
Tenochtitlan se vieron acompafadas de restricciones internas al poder de la élite guerrera: el tradicional sistema
calpullin constituia una traba para el desarrollo de la autoridad de la élite, y la importancia econémica de la guerra y
los tributos seguia siendo bastante exigua en comparacion con la agricultura intensiva lacustre de los campesinos de
los calpultin y las actividades de los comerciantes mexicas de Tlatelolco.

La crisis de la transformacion

Los guerreros mexica ayudaron a el rey tepaneca, Tezozomoc, en la gran guerra contra la otra gran potencia del
valle, la confederacion acolhua, dirigida por la renombrada ciudad de Texcoco, En 1418 los tepanecas aplastaron
por fin esta alianza rival y la hegemonia de Tezozomoc no conocid rivales en el valle. Sin embargo, a su muerte en
1426, su reino se fragmentd en pedazos. Ocurrid entonces en Azcapotzalco, la capital tepaneca, una guerra de
sucesion que finalizé cuando un tal Maxtla se apoderé del trono. Poco después, el tlatoani mexica, Chimalpopoca,
murié por causas no naturales, tal vez asesinado por Itzcoatl, el nuevo gobernante mexica, que propugnaba la
rebelion contra la alianza tepaneca y su nuevo rey, Maxtla, que consideraba usurpador y tirano. Los mexicas
entonces entablaron una alianza con el desterrado principe de Texcoco, para dirigir una coalicion de
ciudades-estado rebeldes contra los tepanecas, posteriormente se les unié Tacuba, un centro menor. Esta «Triple
Alianza» de Tenochtitlan, Texcoco y Tacuba derroté a los tepanecas en 1428, heredando el reino de Tezozomoc,
Esa Alianza se convertiria en el imperio azteca y con el tiempo los aztecas mexicas de Tenochtitlan dominarian
a los estados tributarios de la alianza, cada vez mas numerosos.

Después del triunfo de la Triple Alianza de los nuevos dirigentes iniciaron una amplia serie de cambios que

53



transformaron la sociedad mexica. Los nuevos dirigentes mandaron quemar los textos histéricos y religiosos
existentes, y después acometieron la reestructuracion de las instituciones econdmicas, politicas, sociales e
ideoldgicas mexicas. Hubo una reestructuracién econdmica de la sociedad mexica resultante de la desigual
distribucion de las tierras y los tributos obtenidos al conquistar a los tepanecas (Las tierras adquiridas, no se
repartieron entre los grupos calpultin, unidades tradicionales de posesién de la tierra: La gran masa de tierras y
derechos tributarios correspondié al tlatoani y a su élite guerrera). Se did una concentracion del poder en un
tlatoani y en un Consejo de los Cuatro (se introdujo un nuevo procedimiento de eleccién del tlatoani,
arrebatandoles a los consejos calpultin la eleccion del jefe y concediéndosela a la oligarquia a través de la
instauracién del llamado «Consejo de los Cuatro», principales consejeros del tlatoani y de cuyo seno debia escogerse
al nuevo tlatoani). Se dié6 también un aumento de poder y prestigio de la clase militar. Ademas, la rapida
elevacion del dios Huitzilopochtli en el primer periodo imperial fue resultado del plan de propaganda mexica.

Todos estos cambios fueron en provecho de los nuevos dirigentes y de la nobleza, y concentraron la riqueza, los
privilegios sociales y el poder politico en manos del tlatoani gobernante, de sus guerreros y de la clase noble
pilli. Las reformas religiosas consolidaron y legitimaron los cambios.

Las organizaciones calpultin perdieron gran parte de su significado econémico y politico, ya que ahora sélo
poseian una menguada porcion de la totalidad de las tierras mexicas y estaban virtualmente excluidas de la nueva
estructura politica. Se inici6é un ciclo de creciente imperialismo y estratificacion en clases; la nueva riqueza y el
nuevo poder de los militares les proporcionaban medios para sustentar sus campafas imperialistas, que acarrearon
aun mas tributos y reforzaron su dominacion.

La Triple Alianza azteca se expandié por todo el Valle de México y abarcé gran parte de Mesoamérica. La
hegemonia de la alianza fue con el tiempo concentrando cada vez mas en una sola autoridad suprema, el
tlatoani de Tenochtitlan. ;Cual fue la diferencia sustancial causante del fantastico éxito de los mexicas? La
transformacion ideoldgica que garantizo las victorias mexicas e impulsé la continua expansién de su estado. Una
ideologia que logroé integrar los sistemas religioso, econoémico y social en una maquina guerrera imperialista.
El logro supremo del nuevo orden fue la elevacidon de Huitzilopochtli y la formulacion de un culto imperial que
unia la divinidad protectora, las ambiciones militares mexicas y el sol, en una vision de la lucha constante
entre las fuerzas del universo. La naciente elaboracion del culto estatal y su combinaciéon con creencias mas
antiguas tuvo evidentes repercusmnes en los ritos de la guerra y de los sacrificios humanos que existian desde
antiguo. La ogia 3 qu : )
sacrificarlos al dios: la fuerza esglrltual de los guerreros enemlgos sacrlflcados fortalecerla al soly retrasarla su
ineludible destruccién por las fuerzas de la oscuridad. Asi, pues, los mexicas se veian en el sagrado deber de
emprender una carrera de interminables guerras, conquistas y sacrificios con objeto de preservar al universo de
la amenaza cotidiana de aniquilacion.
Aunque algunos elementos de esta visidn del universo eran viejas creencias mesoamericanas, la nueva cosmologia
mexica los reunid, ligandolos a las necesidades nacionales y a la vocacién imperial del estado. Esto fue claramente
producto de las reformas imperiales, especificamente del gran sacerdote y consejero de varios reyes desde
ltzcoatl, Tlacaelel.
Los mexicas utilizaron el arte para promover su cosmovision imperialista. A Tlacaelel y Moctezuma | se les atribuye la
fundacion del sistema educativo mexica, enormemente organizado . El sistema se componia tanto de escuelas
locales «de barrio», para la gente comun, como de escuelas calmecac, que dependian del estado, para la educacion
de los sacerdotes y de los jovenes nobles.

Expansion y consiguientes tensiones

Los ejércitos de la Triple Alianza, dirigidos por los guerreros mexicas, traspasan las fronteras, y con cada campana
crece el nimero de centros y tribus que prometen fidelidad y tributo a Tenochtitlan y sus aliados aztecas. La
expansion de la Triple Alianza difundié su hegemonia por toda Mesoamérica, al tiempo que Tenochtitlan
alcanzaba un indiscutible predominio en el interior de la alianza. Reveses como derrotas militares y hambrunas
no menguaron el celo de los mexicas, sino que, por el contrario, redoblaron el militarismo. Tales desastres indicaban
el disgusto de los dioses o advertian sobre la ruina inminente que su debilidad iba a provocar. La escala de los
sacrificios aumentd, cada afo se sacrificaban por medio unas 15.000 personas.

También podemos ver el culto estatal como una adaptacion econémica. Aunque su base siguiera siendo la
agricultura intensiva, las economias de las ciudades-estado del México Central dependian también en gran
medida de los tributos ganados con las conquistas militares. La cosmologia sacrificial mexica les dio el impulso
competitivo necesario para esas victorias: el fanatismo.

El sector de los tributos puede caracterizarse ampliamente como de naturaleza «redistributiva». De los tributos no
s6lo vivian gobernantes, guerreros y burocracia administrativa, sino que con ellos se costeaban planes de obras
publicas a gran escala, la subsistencia de la poblacién urbana y algunas reservas para épocas de hambre , los

54



pueblos sojuzgados tenian la obligacion de proporcionar mano de obra y materiales para proyectos como
sistemas de canales en Tenochtitlan que ampliaron enormemente las areas de cultivo, mejorando este aspecto
basico del sustento de la poblacién mexica. Asi pues, el culto estatal -y la perpetua guerra que éste requeria-
podria considerarse econémicamente provechoso para la totalidad del pueblo mexica.

Ya hemos visto que el tlatoani y sus nobles guerreros se convirtieron en una aristocracia terrateniente como resultado
de las primeras victorias mexicas. Estos siguieron beneficiandose desproporcionadamente de la maquinaria bélica
mexica; a medida que el imperio crecia, conseguian mayores porciones de tributos, tierras y mano de obra.

Los omnipresentes pochtecatin, los comerciantes autorizados por el estado, se contaron también entre los
principales beneficiarios de la expansion militar. El crecimiento de la hegemonia mexica abri6 lejanos mercados
a sus actividades. Los comerciantes multiplicaron habilmente su propio patrimonio y funcionaron como espias,
ascendiendo con rapidez a una posicion de nobleza menor.

La capacidad del culto estatal para motivar al individuo fue clave. Tanto a través de la creencia en la incesante
necesidad de victimas para los sacrificios, la garantia de inmortalidad para quienes perecieran en la guerra santa y la
movilidad social que se ofrecia en esta empresa. También a los hombres ordinarios se les brindaba la posibilidad de
una movilidad ascendente en el sistema imperial: Los caputin tenian una estratificacion interna y el estado utilizé esta
caracteristica en propio provecho, ofreciendo privilegios y una posicion mejor a los macehualtin que daban pruebas
de su valia consiguiendo cautivos en las campafnas militares.

Aunque la adaptacion ideoldgica de los mexicas les proporciond inicialmente la victoria sobre sus competidores y los
medios para su expansién imperial, no les dio, al parecer, una clara visién de lo que habia que hacer con el imperio
conquistado con esas victorias. Los mexicas no estaban preparados para enfrentarse con los problemas que a largo
plazo representaba el gobierno y el control de los pueblos sojuzgados.

En realidad, el «imperio Azteca» no fue tal imperio, al menos no en el habitual sentido del término. Mas bien
consistia en una laxa hegemonia sobre ciudades que prometian obediencia y tributos a las capitales de la
Triple Alianza. Tras derrotar a los ejércitos de una region, los mexicas hacian centenares o miles de prisioneros
entre sus soldados, con objeto de sacrificarlos en Tenochtitlan. Después instalaban en el trono de la provincia
sojuzgada a un gobernante, a menudo perteneciente a la misma dinastia que acababan de derrotar. No se
hizo el menor intento real de asimilar a los pueblos conquistados, ni cultural ni politicamente. El Unico cambio
real en el estado vencido serian los pagos del oneroso y periddico tributo impuesto por la victoriosa Triple Alianza. Al
dejar intacta la estructura dirigente local, los aztecas reducian al minimo los problemas administrativos, aunque
también aumentaba la posibilidad de rebelion. Las regiones sojuzgadas tenian que ser reconquistadas una y otra
vez.

Resultado de esta disgregada estructura imperial, existieron numerosos enclaves independientes dentro del
imperio, pero los ejércitos imperiales se limitaron a olvidar las zonas carentes de recursos y elegir presas mas faciles
y mas ricas. Esos focos independientes llegaron a plantear serios problemas, sobre todo el estado tlaxcalteca. Otro
grupo amenazador, los tarascos, nunca llegd a ser conquistado por la Triple Alianza, ya que controlaba una amplia
alianza de ciudades-estado y poseia una gran experiencia de combate en el escarpado terreno montafioso del oeste
de México, donde habitaban.

A todo esto, se produjo una explosiva inmigracion a la capital. En respuesta a esta explosion demografica los
dirigentes de Tenochtitlan pusieron en marcha proyectos masivos de aprovechamiento de tierras y de obras
agricolas en la zona central del imperio, mas alld de los lagos de Tenochtitlan, pero exigieron demasiados
tributos y produjeron hambrunas en las épocas de escasez. Ademas cuando, a causa de esto, las provincias se
rebeleban, se les reconquistaba e imponia un tributo mayor (sumado a que debido a la rebelion ahora contaban
con menos personas), lo que resultaba contraproducente y solo incitaba a otra rebelién.

Los intentos de hallar una solucién a las dificultades econémicas mediante nuevas conquistas perdieron su
eficacia en los ultimos dias del imperio. Todas las presas ricas y faciles llevaban mucho tiempo sojuzgadas y

abrumadas por los impuestos a finales del siglo XV. Como sistema econdmico terrenal, el imperialismo mexica era
una empresa cuyos rendimientos decrecian con rapidez. En los ultimos decenios de la era azteca, el lento crecimiento

del imperio condujo a restricciones en la movilidad social. Comenzaron a desarrollarse conflictos entre la aristocracia
hereditaria y terrateniente y los guerreros y comerciantes présperos, que anteriormente habian sido las fuerzas
motrices de la expansion imperial.

Aungue el culto imgerial fue al grincigio una brillante adaptacidn ideolégica al entorno militar y Qoll'tico de
l

cuando los mexicas tenian mayores necesidades de estabilizarse que de exgandlrse, de consolidarse que de
conquistar.

Al disminuir el ritmo de las conquistas, se buscaron nuevas vias para satisfacer la creciente demanda de

55



victimas para los sacrificios. Es Importante que los prisioneros fueran guerreros capturados en batalla, pues solo su
vigor y su valentia fortalecian al Sol. En respuesta, parecen haber surgido las “Guerras Floridas”, en donde las
principales ciudades-estado del México Central acordaron enfrentarse periédicamente en batalla con el fin de que
cada una pudiera capturar guerreros con destino a los sacrificios rituales de sus dioses. Ciertas pruebas indican, no
obstante, que estas pudieron ser solo propaganda imperial para explicar al pueblo la incapacidad del imperio para
dominar a ciertos enemigos como los tlaxcaltecas.

Expansion y consiguientes tensiones

Moctezuma Il ascendié al trono en 1503 y fué el primer tlatoani que se dio cuenta de la verdadera naturaleza
del dilema azteca y que intenté una politica de consolidacion y estabilizacion. A finales del reinado de Ahuitzotl,
el tlatoani anterior, los resultados de las conquistas, cada vez menores, unidos a las crecientes necesidades de las
capitales aztecas, provocaban escaseces periddicas de alimentos y de bienes vitales. Este tlatoani anterior intentd
construir un nuevo sistema de acueductos, pero su idea era demasiado ambiciosa y acabé causando una desastrosa
inundacién que destruyé virtualmente a Tenochtitlan y arruind los cultivos de la region circundante. Sin duda, la
atmosfera en la que asumié Moctezuma Il no era favorable.

Ya en los comienzos de su reinado, Moctezuma Il mudoé la estrategia imperial, buscando mas la consolidacién
interna que la expansién. Llevé a cabo una serie de campanas importantes contra las dos areas independientes
mayores y mas poderosas: Totopect y los Tlaxcaltecas. Lamentable, por primera vez desde el comienzo del periodo
imperial, la suerte de las batallas se volvia a menudo en contra de la Triple Alianza.

Mientras tanto, Mocetzua Il habia emprendido otro desafortunado programa de consolidacion y estabilizacién:
intenté centralizar el poder politico y detener los rapidos cambios sociales que erosionaban la estructura de
clases de la sociedad mexica. Purgd la corte de todos los consejeros y jefes que no fueran de la mas alta cuna. Lo
mismo llevé a cabo contra todo los niveles de las jerarquias administrativa, militar y religiosa. A la clase mercantil, le
ordend no eclipsar a sus superiores nobles. Se limitaron los honores concedidos a guerreros del montén y se
buscé asi distinguir y engrandecer a la nobleza. Todas estas reformas miraban a aumentar las distancias
sociales para luego inmovilizar la estructura de clase.

La insistencia de Moctezuma en contar con una estructura de clase rigida, fuera o no consciente, era coherente, en
efecto, con su estrategia militar de consolidacién interna. El nuevo orden social era mas acorde con el crecimiento
limitado y la reorganizacion interna que caracterizaron el reinado de Moctezuma. Representaba también el
reconocimiento inconsciente de que el expansionismo mexica habia tocado techo.

Moctezuma también se afané por aumentar su propio poder, engrandeciendo y hasta casi divinizado al
tlatoani. Mas importante, el tlatoani de Tenochtitlan llegé a ser el unico poder independiente de la Triple
Alianza: Moctezuma puso fin a cualquier apariencia diplomatica de igualdad entre las capitales, llegando a instalar en
los otros tronos a sus favoritos.

Al igual que la nueva politica militar, las reformas sociales y politicas constituyeron desoladores fracasos que sélo
sirvieron para desmoralizar aun mas a los ya atribulados ciudadanos de la alianza, en el momento en que el Estado
necesitaba mas desesperadamente un fanatico apoyo del pueblo, para afrontar los problemas econdmicos y
demograficos y encarar la ardua tarea de aplastar los arraigados enclaves independientes. Se perdié también, a partir
de las crecientes derrotas, la fe en el culto imperial, y crecio el resentimiento de los mexicas a sus dioses.

Tanto el cambio de la estrategia militar como la reestructuracion de la jerarquia social y politica pretendian
consolidar el imperio a costa del dinamismo que le habia dado origen.

La paradoja que derroté a Moctezuma Il consistié en que la expansion, ya imposible de lograr, seguia siendo
la piedra angular de los sistemas ideolégico, social y politico mexicas. Los efectos de la cosmologia imperial y de
un siglo de crecimiento ilimitado eran irreversibles, sin mas. Y por ello los intentos de Moctezuma Il de evitar que el
imperio caminase hacia el desastre estaban condenados al fracaso.

Con la aparicion de Cortés y los conquistadores, en 1519, la evolucion independiente de la civilizacion
mesoamericana llegd bruscamente a su fin. La Triple Alianza perecié ante la furiosa embestida de los pocos
centenares de hombres de Cortés. El disgregado imperio se hizo pedazos a medida que los estados tributarios se
rebelaron o dieron su apoyo a los espanoles, ofuscados por la perspectiva de cualquier fuerza que pudiera librarlos
de la opresidn azteca, sobre todo los tlaxcaltecas sedientos de venganza.

Carlos Santamarina Novillo — El modelo azteca de imperio
Existe un debate historiografico en torno a la naturaleza del Imperio Mexica o Triple Alianza, explicando que existen
diversas posturas sobre si puede ser considerado propiamente un "imperio". Pueden distinguirse distintas
perspectivas, segun nieguen o admitan la adecuacion del concepto de imperio al caso mexica. Tradicionalmente, nos
encontramos a su vez con autores que tan sélo reconocen confederaciones de tribus o jefaturas, negando no ya el

56



imperio, sino incluso el Estado mexica. Sus interpretaciones, herederas de la errénea concepcién de democracia triba
de Morgan sobre la sociedad mexica y de un diferente conocimiento de las fuentes, se basan en un concepto
restrictivo de imperio que exige la existencia de un ejército permanente, gobernadores provinciales y guarniciones en
los territorios conquistados. Dado que el sistema mexica carecia de estas caracteristicas, fue considerado por estos
autores como un sistema politico incompleto o defectuoso. Estas interpretaciones pueden hoy en dia ser
consideradas obsoletas.

Sin embargo, la perspectiva mas aceptada en la actualidad, siguiendo a autores como Ross Hassig, Frances Berdan
y Michael Smith, es la que define al Imperio Mexica como un imperio hegemoénico o de dominio indirecto. Este
modelo se contrapone al de imperio territorial o de dominio directo. El modelo territorial se basa en una ocupacion
militar permanente y una administracion centralizada e intensiva de los territorios conquistados, con el objetivo de un
control absoluto y prolongado.

Imperio hegemoénico versus imperio territorial

La consideracién del Imperio Mexica como incompleto o defectuoso proviene de un concepto tradicional de imperio
heredado del estudioso Clausewitz, segun el cual, el objetivo de la expansién imperial es, una vez vencido el
enemigo, desarmarlo y ocupar sus tierras de forma que ese sometimiento pueda prolongarse indefinidamente. Para
ello es indispensable contar con un ejército permanente que pueda ocupar guarniciones en territorio
conquistado que aseguren por la fuerza los nuevos dominios, imponiendo en su caso gobernadores provinciales.
Segun dicho modelo, el nucleo del imperio serda su parte mas segura, mientras la periferia, por su mayor
vulnerabilidad, estara sometida al riesgo de invasiones o rebeliones, requiriendo de proteccién militar.

Partiendo entonces de tal modelo, se ha considerado que el mexica no cumplia los requisitos para ser
considerado como tal, pues carecia de un ejército permanente y su dominio sobre los territorios sometidos no era
intensivo, permitiendo con frecuencia la existencia de gobiernos locales nativos. Ademas, las rebeliones dentro de
sus dominios se encontraban cerca de la region nuclear, y habia poco peligro en la periferia.

Hassig tomd, para aplicarlo a los mexicas, el modelo de imperio hegeménico o de dominio indirecto que Luttwak
habia atribuido a la antigua Roma entre el siglo | a. C. y el | d. C. La propuesta de Luttwak se basa en la distincion de
los sistemas de dominacién segun se apoyen mas en la fuerza o en el poder, entendiendo este como la facultad
de ser obedecido sin necesidad de hacer uso efectivo de la fuerza militar. Segun la interpretacion de Hassig, la
eficacia de un sistema politico esta directamente relacionada con dicho factor:

“Un sistema politico sera mas eficiente cuanto mas descanse sobre el poder, en lugar de sobre la fuerza, pues
el esfuerzo requerido para alcanzar sus fines proviene de sus subordinados; de este modo, los subordinados se
gobiernan a si mismos, siguiendo la politica dominante para conservar su propia fuerza. La capacidad para hacer uso
de la fuerza es un requisito necesario del poder, aunque su uso real no siempre sea requerido. Un simple ejemplo de
fuerza por parte de una unidad politica, para mostrar su capacidad de compeler a la obediencia, debe hacer
innecesaria posteriores demostraciones”.

El modelo de imperio hegeménico, a diferencia del territorial, consiste en un dominio amplio_en extensiéon pero
moderado en control interno, donde se permite la existencia de autoridades locales semiauténomas. Puesto que no
es por la presencia efectiva de ejércitos en las provincias, el control hegemoénico se fundamenta en el poder que
confiere la amenaza militar tal y como es percibida por los dominados, que, por temor a la represalia armada,
colaboraran con el sistema imperial de dominacion atendiendo al tributo y otras obligaciones que le sean
impuestas. Un solo y contundente castigo ejemplar puede ser suficiente para disuadir futuros levantamientos durante
mucho tiempo.

Este sistema hegemodnico presenta ventajas logisticas y estratégicas cruciales para los aztecas. Supone una
inversion _menor_en_gasto militar, pues se contenta con reunir la mayor fuerza posible para lograr vencer al
enemigo, pero al no requerir un ejército permanente desplegado en guarniciones a lo largo de un vasto imperio, se
liberaban recursos humanos y militares para emprender nuevas campanas de expansion, lo que aumentaba su
capacidad de crecimiento territorial.

El control administrativo queda reducido al minimo indispensable, contentandose con una estructura suficiente para
asegurar el flujo de tributos y prevenir rebeliones. Ello es posible debido al mantenimiento de la autoridad de sefiores
locales, a quienes se le permitia autonomia relativa.

Para que este sistema de dominio indirecto fuera efectivo, era fundamental que las élites locales de los pueblos
dominados percibieran que era mas beneficioso colaborar con el statu quo y conservar su autonomia relativa,

57



que arriesgarse a una guerra casi segura que terminaria en su derrota y en un castigo severo. Por ello, la_potencia
hegemonica azteca no solo dependia de la guerra, sino también de una constante exhibicidn de poder a través

mostracion militar iplomaci randi ritual abli , diseflados para inculcar en los
dominados la sensacion de que la rebelién era inutil y la sumision, la opcién mas conveniente.

El Imperio Mexica ante el modelo hegeménico

La propuesta de Ross Hassig, que define al Imperio Mexica o Triple Alianza como un jmperio hegemdnico
basado en un sistema de dominio indirecto, es el modelo que mejor explica su funcionamiento y disipa la
percepcidn de que era una anomalia por carecer de un ejército permanente o un control interno exhaustivo. Estas
caracteristicas, consideradas tradicionalmente como deficiencias, sélo serian indispensables en un modelo de
imperio territorial o de dominio directo (de inspiracion clausewitziana), que busca una ocupacion militar permanente y
una administracion centralizada. El modelo azteca, en cambio, operaba bajo una loégica diferente y altamente eficaz.

En primer lugar, la afirmacion de que los mexicas carecian de un ejército permanente es, en gran medida, una
cuestion terminolégica. La sociedad azteca mantenia una estructura militar compleja y permanentemente
integrada en su jerarquia social. Esta estructura estaba compuesta por los pipiltin (nobles) organizados en 6rdenes
militares, los jovenes del telpochcalli (escuela para plebeyos) y los macehualtin (plebeyos) obligados al servicio militar.
Esta organizacién, que se extendia desde el nivel del calpulli (barrio) hasta el tecpan (palacio), era sostenida
econdmicamente por tierras de conquista especificamente dedicadas a ese fin, conocidas como milchimalli o
cuauhtlalli. Por lo tanto, el sistema militar mexica no era inexistente, sino que estaba profundamente imbricado en
el tejido social y respondia con eficacia a sus necesidades de movilizacion y control.

En segundo lugar, la existencia de guarniciones imperiales en territorio conquistado es confirmada por las
fuentes etnohistdricas, que documentan su presencia en zonas fronterizas estratégicas, como Oztoman (frente
a los tarascos), Cuauhquechollan (frente a los tlaxcaltecas) o Huaxyacac (en Oaxaca). La dificultad para identificarlas
arqueologicamente se debe a la naturaleza misma del dominio indirecto, que no deja huellas materiales tan evidentes
como fortalezas masivas. El control militar en un imperio hegemédnico a menudo se delegaba en pueblos sometidos
como parte de su tributo, y las guarniciones podian ser pequenos contingentes moviles en llanuras, cuya
funcion principal no era resistir un asedio prolongado, sino vigilar el territorio y retrasar al enemigo hasta la
llegada de refuerzos. Por ello, los restos arqueolégicos son a menudo modestos y no se ajustan a la imagen
tradicional de una fortaleza imponente.

Finalmente, las rebeliones en territorios ya sometidos, lejos de ser una prueba de la debilidad del imperio, son
una consecuencia inherente al sistema de dominio indirecto. Este sistema respetaba la autoridad de los
senores locales (tlatoque) siempre que cumplieran con sus obligaciones tributarias y militares. La sumision de
estos sefores era contingente: mientras no percibieran una alternativa mas ventajosa o una debilidad en el poder
central, la colaboracién era la opcion racional. Sin embargo, en periodos de crisis sucesorias o cuando creian
contar con alianzas suficientes, estos sefiores se rebelaban, lo que obligaba al imperio a emprender campanas de
reconquista. Estas rebeliones no ocurrian principalmente en la lejana periferia, sino cerca del corazén del imperio,
donde los sefiores locales tenian un mayor conocimiento de las dinamicas de poder y una mayor capacidad para
organizar la resistencia. En definitiva, el Imperio Mexica no era un sistema defectuoso, sino una maquinaria politica y
militar altamente adaptada que maximizaba su expansidn y recaudacién minimizando los costos de ocupacion
directa, basando su poder no en una presencia militar constante, sino en la credibilidad de su abrumadora
fuerza disuasoria.

Carlos Santamarina Novillo - El sistema de dominacion azteca: el imperio tepaneca

El sistema tributario y las divisiones provinciales
La principal finalidad de la expansion imperial era econémica: la apropiacion de tierras y la imposicién de tributo
al altepetl sometido fueron los medios de que se vali6 la clase dominante mexica para consolidar y desarrollar su
posicion privilegiada. La demanda de un centro de poblacidon como la metrépolis mexica era creciente, tanto en lo
referente a suministros alimentarios como a otros mantenimientos, materias primas, bienes de lujo, etc. La
importante densidad demografica del centro del imperio implica ademas una dependencia en cuanto a
abastecimiento del exterior, la cual fue atendida y estimulada por la propia expansion imperial. Para satisfacer tales
58



demandas, el imperio recurrid a dos estrategias: la implantacion de un sistema de provincias tributarias para la
recaudacion por todos los territorios bajo su dominio, y la distribuciéon estratégica de asentamientos militares
fundamentalmente para la contencién de otras grandes unidades politicas con las cuales compartia frontera.

El tributo se entendia como la obligacion periédica de las poblaciones sometidas de entregar al centro dominante
una serie de productos cuyas cantidades y naturaleza estaban preestablecidas. Este tributo podia consistir en
productos locales o bienes obtenidos mediante intercambio, e incluia tanto materias primas como productos
elaborados. Ademas de los bienes materiales, el concepto de tributo englobaba obligaciones de servicio,
principalmente en dos ambitos: el servicio militar, que implicaba la participacién en campafas imperiales o labores
defensivas en la frontera, y el servicio constructivo, que consistia en aportar mano de obra y materiales para la
edificacion de templos, palacios y obras de infraestructura hidraulica.

En cuanto a la organizacion tributaria del Imperio Mexica, consistia en la superposicion de una red de centro de
recogida del tributo —bajo supervision de un funcionario denominado calpixqui- sobre la organizacion politica
preexistente, que a grandes rasgos era respetada, de modo que los centros de recaudacién de tributos no coincidian
generalmente con los altepetl donde residian las autoridades politicas locales.

Los calpixque eran funcionarios estatales encargados de la recogida del tributo, aunque en ocasiones muestran tener
también funciones politicas mas amplias en representacién del huey tlatoani (gran gobernante) en las provincias.
Distinguimos dos tipos de provincias en funcidén de la estrategia imperial aplicada: las provincias tributarias y las
provincias estratégicas. Las provincias tributarias, generalmente ubicadas en el interior del imperio y con una
incorporacion mas antigua, se caracterizaban por contar con una élite local cuyos intereses coincidian en parte con
los del imperio. A cambio de conservar un grado de autonomia interna y mantenerse en el poder, estas élites
colaboraban en el mantenimiento del sistema de dominacién y en la recaudacién. Su importancia econémica era
doble: no solo aportaban una variedad de productos esenciales para la metrdpolis, sino que también garantizaban el
funcionamiento de las redes comerciales controladas por el imperio.

Por otro lado, las provincias estratégicas se localizaban en las fronteras con potencias hostiles. Su contribucion
no era el tributo en mercancias, sino el servicio militar. Estaban encargadas de mantener guarniciones y
fortalezas para una guerra de baja intensidad, contener posibles invasiones y asegurar las vias comerciales.
Aunque no tributaban formalmente, solian hacer "regalos" al tlatoani como gesto de sumision, y su estatus dentro del
imperio era aparentemente superior al de las provincias puramente tributarias.

Frances Mary Berdan - Trade, Tribute and Market in the Aztec Empire
Los bienes mas frecuentemente obtenidos por tributo fueron las mantas (entregadas por todas las provincias, salvo
tres) y también el tributo en alimentos: maiz, frijoles y posiblemente chia y amaranto. Estos alimentos voluminosos
se recolectaron sobre todo en un area ubicada dentro de un radio de aproximadamente 200 kildmetros en torno a
Tenochtitlan. Su transporte por terrenos accidentados a espaldas de porteadores hubiera sido impracticable. Parece
haber existido una correlacion general entre el volumen transportado y la distancia efectiva recorrida. Que la
distancia haya sido habitualmente un factor influyente en la recoleccién de tributos estéa sugerido por el hecho de que
el tributo fue recabado con menor frecuencia en provincias distantes y tardiamente incorporadas al imperio, a las que
no se les exigia tributo en alimentos, sino que predominaron bienes exoéticos de élite.
Las provincias mas distantes, especialmente Tochtepec, Coaxtlahuacan y Tochpan, proveyeron metales y piedras
preciosas; y también las plumas y los tocados de plumas provenian de tierras lejanas. Estas areas, que se hallaban
entre las mas recientemente conquistadas, estuvieron ciertamente mejor dotadas para proveer esos bienes, debido a
las caracteristicas especificas de sus zonas ecoldgicas y asimismo para adquirirlas en distritos extra-imperiales. La
demanda de dichos bienes ligados al estatus se incrementé tremendamente desde los primeros tiempos del imperio.
En comparaciéon con las materias primas, hay una mayor proporcion de bienes manufacturados en el tributo
exigido por la Triple Alianza. Estos ultimos incluian vestimenta, trajes para guerreros, conjuntos de piedras
preciosas, objetos de oro, recipientes, esterillas y asientos de cafia y canastos. Las materias primas fueron, en primer
término, alimentos, materiales de construccion (cal y maderas) y algunos bienes suntuarios (plumas, oro en polvo,
piedras preciosas y algodon).
Los bienes suntuarios pudieron haber constituido insumos para los artesanos de las ciudades de la Triple Alianza. Es
probable que las mantas blancas lisas exigidas fueran luego decoradas por ellos. No obstante y debido a que la
mayoria de los bienes tributados arribaban totalmente manufacturados, pareciera que los destinados a los artesanos
de la Triple Alianza fueron pocos.

59



La organizacion institucional

A los fines de la administracién y recoleccion del tributo, las areas conquistadas por el imperio Azteca fueron
divididas en provincias. Por lo general, los Aztecas hicieron alli pocos internos. En algunos casos los gobernantes
nativos, lo mismo que los sefores locales, fueron mantenidos en sus cargos. En efecto, un nivel estructural adicional,
virtualmente idéntico para todas las provincias, fue superpuesto a las estructuras locales y regionales existentes. Los
gobernantes locales y regionales controlaron los recursos de sus distritos después de la dominacion azteca como lo
habian hecho antes. Los macehualtin (comuneros) sujetos a un tlatoani regional estaban obligados a entregar
bienes como mantas, miel, maiz, plumas y lefia, a proveer servicio personal y a construir y reparar las viviendas de los
gobernantes. Estas obligaciones locales hacia los centros regionales continuaron luego de la conquista por la Triple
Alianza.

Adquisicion de Tributo

Los tributarios individuales fueron, por lo general, los macehualli. La unidad minima documentada para el
requerimiento y recoleccion de tributo fue el calpulli —distrito o barrio— 0 una unidad similar, mientras la tributacion
individual se llevé a cabo posiblemente en su interior. Los bienes tributados fueron obtenidos de los macehualli en el
nivel local de las siguientes maneras:

1. Maediante labor comunal: en "tierras del tributo", donde los campesinos cultivaban extensos campos cuyos
productos, como maiz, frijoles y algodén, eran destinados integramente al estado imperial. Duran, analizando
la apropiacién de tierras conquistadas con el objetivo de exigir tributo imperial, menciona que la cosecha
proveniente de esas tierras se almacenaba en depdsitos reales.

2. Mediante el intercambio de excedentes agricolas: usualmente en las tierras del calpulli, sobre las cuales
los macehualtin poseian derechos de usufructo; estos excedentes fueron intercambiados en los mercados
para obtener bienes destinados al pago de tributo, a veces el intercambio involucraba el recorrido de
considerable distancia.

3. Mediante comercio con mercaderes: llamados (pochteca u oztomeca), a quienes los tributarios proveian de
productos locales a cambio de los bienes suntuarios requeridos por el imperio, o trabajando para ellos
como porteadores.

Recoleccion del tributo

La estructura de la recoleccidén del tributo fue basicamente uniforme en todo el imperio. Los bienes seguian un
camino similar en su movimiento desde los tributarios individuales hacia Tenochtitlan y eventualmente hacia las
manos de los gobernantes de la Triple Alianza y la nobleza.

En el nivel local (calpulli) el tequitlato (recolector de tributo a nivel de un calpulli asumia la supervisién de la
recoleccion tributaria. Cada uno tenia a su cargo 400 vecinos, probablemente recolectando el tributo de todos ellos
como grupo. Los bienes recolectados eran llevados a un centro regional; los bienes reunidos a nivel regional eran
entonces transferidos a la capital provincial. Alli, pasaban a ser responsabilidad del calpixqui (recolector de tributo
enviado por la administracién imperial a una provincia o region determinada para organizar, supervisar y dirigir la
remisién de los bienes tributados a Tenochtitlan), designado por la Triple Alianza, que supervisaba el envio a
Tenochtitlan.

Redistribucion del tributo

Mientras que los macehualtin de provincias fueron los principales contribuyentes al pago del tributo imperial,
recibieron poco a cambio. La redistribucion del tributo beneficiaba principalmente a los escalones superiores
de la sociedad. El grueso de los bienes se destinaba a sostener la nutrida burocracia administrativa, financiar
campanas militares y mantener a las casas gobernantes de las tres ciudades de la Triple Alianza. Una parte se
almacenaba como reserva para hambrunas y otra se utilizaba para recompensar a guerreros y alimentar el comercio
exterior. Las provincias que tributaban recibian muy poco a cambio, y las mas distantes, que se beneficiaban menos,
eran propensas a rebeliones.

El tributo de los mayeque
Existia, ademas, un sistema de tributo descentralizado a través de los mayeque. Estos eran campesinos
adscritos a tierras privadas concedidas por el estado a la nobleza (pipiltin) como recompensa por sus servicios

60



administrativos o militares. Los mayeque, que posiblemente eran macehualtin desplazados por conflictos,
tributaban directamente al noble dueino de la tierra, no al estado central. Sus obligaciones incluian entregar una
parte de su cosecha, trabajar las tierras del sefior y proveer de servicios personales domésticos y combustible. Este
sistema indirecto aliviaba la presion sobre la administraciéon central y servia como un medio eficaz para
recompensar a la nobleza, integrando aun mas a la poblacién rural conquistada en la estructura de dominio.

En conclusion, el sistema tributario no era el Unico mecanismo de distribucion, ya que coexistia con un activo
comercio de mercado y una red de comercio exterior manejada por mercaderes profesionales, pero constituia
el principal entramado redistributivo que vinculaba y sostenia a todos los niveles de la estratificada sociedad azteca.

Anne Chapman - Puertos de comercio en las civilizaciones azteca y maya
El problema del comercio azteca-maya
El comercio de larga distancia que unidé a las civilizaciones azteca y maya superé formidables obstaculos
geograficos y politicos. La distancia en linea recta entre Tenochtitlan y el Yucatan era de mas de 800 km, y la ruta
real a través de montafas y selvas probablemente duplicaba esa cifra, atravesando ademas zonas de constante
conflicto bélico. La clave para entender como se desarrollaba este intercambio reside en tres factores fundamentales:
los bienes comerciados, el personal especializado y la existencia de "puertos de comercio".

Este comercio era una institucion separada y distinta de los mercados locales. Se trataba de una actividad de
estado, especializada y profesional, que operaba mas alla de las fronteras del imperio. Su foco eran los puertos de
comercio, término que designaba ciudades o pueblos que funcionaban como enclaves neutrales situados
tipicamente en las costas del Golfo de México y Honduras, en reinos pequefios o confederaciones politicamente
débiles que actuaban como intermediarios. No indica necesariamente un lugar situado a orillas del mar o un rio. En
estos puertos, que funcionaban como "cestas de pan" para los imperios, no existia competencia y los precios se
fijaban por tratados durante largos periodos. Alli, agentes residentes de ambas civilizaciones facilitaban el
intercambio, pero los mercaderes nativos de estos puertos rara vez viajaban a la cuenca de México.

El corazén de este sistema para los aztecas eran los pochteca, una clase singular de mercaderes profesionales.
No eran ni nobles (pipiltin) ni plebeyos comunes (macehualtin), sino un grupo con un estatus social Unico y una
organizacion interna muy estricta, con su propia jerarquia, dioses, ritos y cédigo moral.

Su profesion era hereditaria y se estructuraba en rangos especializados: los pochtecatlatoque (ancianos y jueces),
los mercaderes de esclavos (los mas ricos, establecidos en la frontera), los teucunenenque (mercaderes reales
que operaban por encargo del soberano) y los naualoztomeca (mercaderes-espias que se infiltraban en territorio
enemigo disfrazados). El comercio pochteca precedia a la conquista; una vez que un territorio era sometido y
empezaba a pagar tributo, ellos cesaban sus actividades comerciales alli.

Los productos intercambiados reflejaban el caracter de élite de este comercio. Las exportaciones aztecas
consistian principalmente en manufacturas de lujo: vestimentas adornadas, adornos de oro y piedras preciosas,
campanas de cobre y cuchillos de obsidiana. Las importaciones a la cuenca de México eran sobre todo materias
primas suntuarias: plumas de quetzal y guacamayo, piedras preciosas (jade, turquesa), pieles de animal, oro en
polvo y cacao. Las transacciones en los puertos de comercio se realizaban mediante trueque administrado, sin uso
de dinero, y los bienes se intercambiaban frecuentemente con los propios gobernantes de los enclaves.

En contraste, el sistema comercial maya en Yucatdn aparecia menos institucionalizado pero igualmente vital. El
comerciante de larga distancia maya, el ah ppoiom, era tipicamente un noble y estaba mas identificado con la clase
gobernante que su homologo azteca; de hecho, hay registros de hijos de gobernantes que actuaban como
mercaderes. Sus exportaciones se centraban en materias primas: esclavos (obtenidos en incursiones), pafios de
algodén, sal, miel y pedernal. A cambio, importaban los mismos bienes de lujo que los aztecas (oro, piedras
preciosas, plumas), muchos de los cuales les llegaban precisamente a través del comercio pochteca. Utilizaban el
cacao como moneda para gastos de camino, y transportaban sus mercancias mediante caravanas de porteadores
esclavos por tierra o en grandes canoas que recorrian las costas.

La conquista espaiola provocé la rapida desintegracion de este complejo sistema de comercio internacional.
Los espafoles, que dependian de los mercados locales para su abastecimiento, no tenian interés ni necesidad de

61



mantener el comercio de larga distancia, que dejaron desaparecer. Esta desaparicion selectiva es una prueba
contundente de que, en la Mesoamérica prehispanica, el comercio internacional de lujo y los mercados locales
ran institucion r funcionalmente in ndient

TRABAJOS PRACTICOS

Trabajo Practico 4: Domesticacion animal y vegetal en el continente americano

1) Elabora con tus propias palabras, una definicion completa de “domesticacion”

Definicion completa de “domesticacion”

La domesticacién es un proceso evolutivo y cultural mediante el cual los seres humanos establecen una relacion de
control y manejo sobre la reproduccidon y supervivencia de ciertas especies animales y vegetales, modificandolas
genética, morfolégica y conductualmente para hacerlas mas Utiles o adaptadas a sus necesidades. Este proceso
implica una interaccion continua que puede ser intencional o no, y que resulta en una dependencia mutua: las
especies domesticadas dependen del humano para su propagacion, y los humanos dependen de ellas para su
subsistencia.

2) ¢ Qué diferencia hay entre la domesticacion total y la domesticacion parcial o incipiente? Da ejemplos
Diferencia entre domesticacion total y parcial o incipiente

-Domesticacion total: Ocurre cuando la especie depende completamente de los humanos para su supervivencia y
reproduccion. Ejemplo: el maiz (Zea mays), que no puede dispersar sus semillas sin intervencién humana.
-Domesticacion parcial o incipiente: Se refiere a especies que han experimentado algunos cambios bajo manejo
humano, pero aun pueden sobrevivir y reproducirse sin su ayuda. Ejemplo: algunas variedades de calabazas o ciertos
camélidos en etapas tempranas de manejo.

3) ¢En qué consiste el concepto de “protodomesticacion”, y por qué rompe con la vision antropocentrista de
la domesticacion animal?

(13 H AR’
La protodomesticacion se refiere a una etapa inicial en la que los animales se acercan a los asentamientos humanos
en busca de alimento o refugio, adaptandose gradualmente a su presencia sin una intervencion humana directa. Este
concepto rompe con la vision antropocentrista al mostrar que la domesticacién no siempre fue un acto consciente o
dirigido por el humano, sino un proceso coevolutivo en el que los animales también jugaron un rol activo.

4) ¢Cuales fueron las principales lineas de investigacion que se han desarrollado a lo largo de los siglos XIX,
XXy XXI?
Princi i igaci i XIX, XX y XXI

- XIX: Enfoque en la variacién bajo domesticacién (Darwin), centros de origen (De Candolle).

- XX: Estudios morfolégicos y arqueoldgicos; teorias de Vavilov sobre centros de domesticacion; andlisis de restos
Oseos y vegetales.

- XXI: Uso de gendmica, paleogenética, isdtopos estables y morfometria geométrica para rastrear origen, flujo
genético y adaptacion.

5) Actualmente, ¢cuales son las principales hipotesis en torno a la domesticacion de animales y vegetales en
el continente americano?

Principales hipétesis sobre domesticacién en América

- Plantas: Multiples centros de origen (Mesoamérica, Andes); domesticacién como proceso largo y difuso; influencia
de condiciones ambientales.

- Animales: Domesticacion de camélidos mediante proteccién de manadas y posterior confinamiento; proceso no
necesariamente intencional; influencia de cambios climéaticos del Holoceno.

62



6) Justifica la siguiente oracion: “Al contrario del caso de Medio Oriente o China, la produccion de alimentos
en América no se originé y arraigo en el contexto de grandes asentamientos y aldeas situadas en las
proximidades de rios”

Justificacidn de la oracion sobre producciéon de alimentos en América

A diferencia de Medio Oriente o China, donde la agricultura surgié en grandes aldeas junto a rios, en América los
primeros cultivos aparecieron en pequenos asentamientos temporales o refugios rocosos, en zonas tropicales o de
altura, sin una dependencia inicial de grandes cuerpos de agua. Esto refleja una adaptacién a ecosistemas diversos y
una estrategia de subsistencia mas movil y menos centralizada.

7) ¢Qué significa que los origenes de los cultivos fueron difusos?

ignifi “origen I Itiv if >
Significa que la domesticacion de muchas plantas no ocurrié en un solo lugar o momento, sino en multiples regiones
y de manera gradual, con intercambios genéticos y culturales entre poblaciones humanas. Ejemplo: el maiz tuvo
influencia genética de diferentes variedades de teosinte en distintas regiones.

8) ¢Cuales han sido las caracteristicas principales, tanto de animales como de vegetales, que han sido tenidas
en cuenta para su seleccion?

Caracteristicas seleccionadas en animales y vegetales

- Vegetales: Tamano de semillas/frutos, pérdida de mecanismos de dispersion, sincronizacion en la maduracion,
reduccion de toxinas.

- Animales: Docilidad, tamafio, capacidad reproductiva, adaptacion al cautiverio, rendimiento en carne, fibra o carga.

9) ¢ Qué entendemos por coevolucion mutualista? Da ejemplos

Coevoluciéon mutualista y ejemplos

Es un proceso en el que dos especies se influyen mutuamente en su evolucién. Ejemplos:

- Humanos y maiz: el maiz depende del humano para su siembra, y los humanos dependen del maiz como alimento.
- Humanos y camélidos: estos animales proveen carne, fibra y transporte, y a cambio reciben proteccién y manejo.

10) ¢Cuales son las nuevas tecnologias que se utilizan para estudiar los procesos de domesticacion y
variacion poblacional de las especies y cual es su importancia?

Nuevas tecnologias en el estudio de la domesticacion

- Secuenciacion genémica: Permite comparar ADN antiguo y moderno.

- Isétopos estables: Revelan dietas y movimientos de especies.

- Morfometria geométrica: Analiza cambios osteoldgicos.

- Fitolitos y almidones: Identifican restos vegetales en contextos arqueoldgicos.

Importancia: Estas herramientas permiten reconstruir procesos histéricos con mayor precisiéon, entender la
adaptacion y mejorar especies actuales.

11) ¢Por qué motivo la alta biodiversidad de los bosques tropicales no se traduce en habitats de recursos
abundantes y estables para los cazadores-recolectores?

Alta biodiversidad no implica recursos abundantes para cazadores-recolectores

En los bosques tropicales, aunque hay muchas especies, los recursos Utiles para los humanos (plantas ricas en
calorias, animales grandes) estan dispersos y son estacionales. Esto dificulta la subsistencia estable y favorece una
movilidad constante, en lugar de la sedentarizacion temprana.

Aspecto Maiz Camélidos americanos

Cronologia Hace ~9000 afios Hace ~7100-4500 afios (proteccion de
manadas); domesticacion completa
~4500-2600 AP

Regién Valle de Balsas (México); luego Andes del Sur (Puna de Atacama, Norte
Sudamérica de Chile/Argentina)

63



Especies Zea mays subsp. mays (domesticada) Llama (Lama glama), Alpaca (Vicugna

pacos)
Patron Seleccion por mazorcas no Proteccion de manadas — confinamiento
desgranables, tamafio, adaptacion — cria selectiva

climatica

Mejoramiento genético Pérdida de capsulas, aumento de filas de | Tamafno, docilidad, fibra, resistencia

granos, adaptacion altitudinal como animal de carga
Tecnologia Herramientas de molienda, control de Cuerdas, corrales, manejo de rebarios,
incendios uso de bozales
Evidencia arqueoldgica Microrestos (fitolitos, almidones), Osteometria, patologias éseas, corrales,

mazorcas antiguas (Huaca Prieta, Guila anadlisis de isotopos, ADN antiguo
Naquitz)

Impacto social Base alimenticia, surgimiento de Pastoreo, movilidad de larga distancia,
sociedades agricolas complejas caravanas, intercambio, surgimiento de

elites

% Posible preqgunta de parcial: Respecto de los camélidos sudamericanos, indique: cuales son las especies
silvestres y domésticas, la distribucion geografica y los usos econémicos principales de todas ellas en
tiempos prehispanicos.
Las especies silvestres de los camélidos son el guanaco y la vicufa y las domésticas son la llama y la alpaca.
La distribucion geografica es:

a) Llama: su distribucion ha sido muy variable en el tiempo segun se expandian las culturas andinas.

b) Alpaca: actualmente estan en la Puna himeda extendiéndose hasta los Andes peruanos y bolivianos. Casi no
hay alpacas en la Argentina.
Fueron domesticadas para la produccién de fibras

c) Guanaco: en la Argentina esta el 95 % de la poblacién mundial, distribuyéndose en la Patagonia y en la regién de
la Puna. En el resto de América Latina se los puede encontrar en Chile, Bolivia, Peru y Paraguay

d) Vicuha: habita en las zonas punefias y alto andinas (a mas de 3200 m s.n.m.) de Argentina, Bolivia, Chile y Peru.
Su pelaje de color gris esta compuesto por la fibra animal mas fina del mundo.

La llamay la alpaca se utilizaban para transporte, consumo de la carne y la lana.

La lana de la vicuha era muy buscada por su finura y resistencia, y estuvo sometida durante mucho tiempo a una
explotacién que consistia en capturar a los animales salvajes, trasquilarlos y luego soltarlos.

Los guanacos se mataban por su carne y piel.

Trabajo practico 5: Historia de las sociedades nativas del actual Canada y EEUU

1) ¢Qué importancia tuvo el intercambio entre las poblaciones de la Norteamérica pre-colonial?

El intercambio fue fundamental en la Norteamérica pre-colonial, ya que no solo consistia en el comercio de bienes
materiales, sino también en el flujo de parejas, recursos, trabajo, ideas, técnicas y practicas religiosas a través de los
limites de las comunidades. Este sistema de intercambio creaba y sostenia extensas redes sociales, politicas y
econdmicas que conectaban a grupos distantes, incluso a través de fronteras culturales y linglisticas. Facilitaba la
movilizacién de recursos, sellaba alianzas politicas, permitia la adquisicién de bienes de prestigio que reforzaban el
estatus social y era crucial para la supervivencia y la integracién cultural de las sociedades nativas.

2) ¢ Qué tipo de bienes se destacaban en este intercambio y como se perciben arqueolégicamente?
Los bienes mas destacados en el intercambio incluian materiales de alto valor simbdlico y utilitario, como:
e Cobre de la region de los Grandes Lagos.
e Obsidiana de las Montafias Rocosas.

64



e Conchas marinas del Golfo de México y la costa Atlantica.

e Micay turquesa.
Arqueoldgicamente, estos bienes se perciben a través de su hallazgo en contextos arqueoldgicos a cientos o miles de
kildbmetros de su origen. Su presencia en enterramientos, especialmente en cantidades y calidades desiguales, indica
su importancia religiosa y su papel como marcadores de rango social o politico.

3) ¢Qué cambios pueden enumerarse en la produccion de alimentos, los patrones de asentamiento y la
jerarquia social en el transcurso del desarrollo pre-colonial, y co6mo se relacionan entre si?

@ Produccion de alimentos: Se pasé de una economia basada en la caza-recoleccion (Paleoindio y Arcaico) a la
adopcion de la agricultura, especialmente del maiz. Para el siglo Xll, el maiz constituia hasta el 50% de la dieta en
algunas regiones, lo que permitio la generacién de excedentes.

& Patrones de asentamiento: La transicién fue de bandas némadas o seminédmadas a aldeas permanentes v,
posteriormente, al surgimiento de grandes centros urbanos y ceremoniales fortificados (como Cahokia), rodeados de
aldeas satélite.

€ Jerarquia social: Las sociedades evolucionaron desde estructuras igualitarias hacia jerarquias sociales complejas.
Surgieron élites hereditarias que controlaban el intercambio, la redistribucién de bienes y excedentes, y movilizaban
mano de obra. Esto se evidencia en los enterramientos, donde las élites eran sepultadas con bienes suntuosos,
mientras que el comun de la poblacién tenia entierros simples.

@ Relacion: Estos cambios estan interconectados. La agricultura permitié el sedentarismo y el crecimiento
demografico. Los excedentes alimenticios sustentaron a especialistas no agricolas (artesanos, lideres) y financiaron
obras publicas, lo que a su vez consolidé el poder de las élites y la centralizacion del poder en centros urbanos.

4) ;Qué caracteristicas estaban presentes en Cahokia?

4 Ubicacion: Situada cerca de la confluencia de los rios Mississippi, Missouri e lllinois, en una llanura aluvial fértil
conocida como "American Bottoms".

& Escala: Fue el centro misisipiano mas grande, con una poblacién de hasta 20,000 habitantes y mas de 120
tumulos en un area de cinco millas cuadradas.

@ Estructuras: Contaba con el imponente "Monks Mound", un tumulo en plataforma de tierra que es la estructura
precolombina mas grande al norte de México. También tenia grandes plazas y una empalizada defensiva.

& Estratificacion social: Tenia una sociedad altamente estratificada, con una élite que vivia en residencias
elaboradas y era enterrada con lujosos bienes (adornos de cobre, conchas, armas ceremoniales), incluyendo
evidencia de sacrificios humanos (como el hallazgo de 50 mujeres jovenes en el Tumulo 72) para acompanar a los
lideres en la otra vida.

€ Economia y poder: Centro de una red de intercambio fluvial, con produccién artesanal especializada y control
sobre el tributo de aldeas circundantes.

5) ¢Qué caracteristicas estaban presentes en el Canén del Chaco? ;Qué aspectos pueden considerarse
distintivos del “fendmeno Chaco”?

4 Ubicacion: En la cuenca del rio San Juan, Nuevo México.

& Estructuras: Grandes "pueblos" de mamposteria de varios pisos (como Pueblo Bonito), con numerosas kivas
(estructuras ceremoniales subterraneas) y grandes kivas centrales en las plazas. Las construcciones utilizaban vigas
de madera transportadas desde largas distancias.

& Red de asentamientos: El cafion era el ndcleo de una extensa red que incluia al menos 70 "pueblos periféricos" y
miles de aldeas mas pequefas, unidos por un sistema de caminos rectos y bien construidos.

Aspectos distintivos del "fendmeno Chaco":

@ Control de recursos: Control centralizado del agua en un ambiente arido y posible redistribucién de excedentes
agricolas.

€ Integracion religiosa y cultural: La uniformidad arquitecténica y la proliferacion de grandes kivas sugieren un
complejo de creencias y rituales compartidos que actuaban como fuerza unificadora.

@ Red de intercambio: Centro de una red de comercio a larga distancia que importaba turquesa (para exportar a
Mesoameérica), conchas y otros bienes.

65



@ Ausencia de un liderazgo centralizado visible: A diferencia de Cahokia, no hay evidencia clara de un lider
supremo individual o de una marcada jerarquia residencial dentro de los pueblos. El poder pudo haber sido mas
colectivo o sacerdotal.

6) ¢ Qué caracteristicas presentes en Cahokia, no se encontraban en el Candn del Chaco?

& Evidencia de un liderazgo individual poderoso y hereditario: En Cahokia hay entierros de élites con sacrificios
humanos masivos (Tumulo 72), lo que indica un poder centralizado y despético. En Chaco no se han encontrado
entierros de élites comparables ni evidencia de un "gran jefe".

# Una capital unica y dominante: Cahokia era claramente el centro principal y mas grande de su regién. En Chaco,
si bien el cafidn era el ndcleo, existian multiples "pueblos grandes" de importancia similar dentro del sistema, sin una
capital Unica claramente definida.

4 Una brecha social extrema visible en los entierros: La diferencia en la riqueza y el tratamiento mortuorio entre la
élite y el comun era muy marcada en Cahokia. En Chaco, la evidencia de estratificacion social es menos evidente en
el registro funerario.

7) ¢ Qué consecuencias tuvo la decadencia de ambos centros?

4 Cahokia: Su colapso hacia el siglo XIV provoco la dispersidon de su poblacion en pequefas aldeas agricolas. Esto
reverberd en el Medio Oeste, llevando a un periodo de guerra crénica, el abandono de otros centros misisipianos y la
"habitacion vacante" en el valle medio del Mississippi. Este vacio de poder y la ruptura de las redes de intercambio
pudieron influir en la formacion y el fortalecimiento de confederaciones como la iroquesa y la hurén mas al noreste.

& Caion del Chaco: Su abandono alrededor del siglo Xl llevé a la dispersién de la poblacién anasazi, que formé
nuevas comunidades (los antepasados de los pueblos actuales) en lugares con mejores condiciones de lluvia. Esto
reforzé la emergencia del complejo de creencias kachina, centrado en la lluvia y la cooperacion. También llevo a
nuevos patrones comerciales con grupos atapascanos (apaches y navajos) y caddo-hablantes de las Llanuras.

8) ¢Qué modalidades tuvo el contacto europeo-indigena en las diferentes regiones de Norteamérica?

@ Sudoeste (Expediciones espaiiolas como las de Coronado): El contacto inicial fue hostil, caracterizado por la
demanda excesiva de tributos por parte de los espafoles, la violacion de las normas de reciprocidad de los pueblos,
la violencia y el fracaso de los intentos de colonizacién inmediata. Los espafioles también introdujeron enfermedades
e intentaron imponer misiones religiosas.

€ Sudeste (Expedicion de Hernando de Soto): El contacto fue predominantemente violento y de saqueo por parte
de los espafoles, que buscaban oro y esclavos. Recorrieron jefaturas complejas (como Coosa), a menudo
despobladas por enfermedades recientes, y su paso dejo un rastro de destruccion y conflictos.

@ Noreste (Contacto inicial con pescadores y comerciantes): El contacto comenzé con encuentros esporadicos,
incluyendo intentos de esclavitud por parte de espafnoles y portugueses, y expediciones francesas fallidas. Sin
embargo, se establecié un temprano comercio de pieles (especialmente de castor) a cambio de bienes europeos de
metal y vidrio. Los nativos inicialmente integraron estos objetos en sus propios sistemas de valor y creencias,
considerandolos bienes sobrenaturalmente poderosos, y los enterraban con los muertos para su uso en la otra vida.

¥) Relato de un testigo de la expedicion de Hernando de Soto por el Sudeste norteamericano

Rasgos que reconoce (coinciden con los textos anteriores):

& Estructura social jerarquizada con cacicazgos: Elvas menciona repetidamente "caciques" y "sefiores" que
gobiernan sobre territorios y reciben tributo, lo que coincide plenamente con la descripcion de las sociedades del
Mississippi como jefaturas complejas.

4 Economia agricola basada en el maiz: Hay mudltiples referencias a "sementeras de maiz", "pan de maiz" y
"maizales", confirmando que el maiz era la base alimenticia, tal como describen los textos arqueoldgicos.

4 Almacenamiento en barbacoas: Elvas describe "barbacoas, en que recogen lo que sus indios le dan de tributo,
que es maiz y cueros de venado y mantas de la tierra", coincidiendo con los sistemas de almacenamiento
mencionados en los textos.

66



€ Arquitectura con monticulos/timulos: Aunque no lo describe explicitamente, la mencion de pueblos
"explayada" y la referencia a que "las casas estaban desviadas unas de las otras" sugiere el tipo de asentamiento
disperso caracteristico de la region.

& Produccidon artesanal especializada: Describe "mantas de la tierra", "mantas de plumas", "cueros de venado,
bien curtidos, de colores" y "zapatos", evidenciando la especializacion artesanal que mencionan los textos
arqueologicos.

& Redes de intercambio: Menciona que "los indios la llevaban de alli [sal] a otras partes a cambiar por cueros y
mantas", confirmando la existencia de redes de intercambio a larga distancia.

Rasgos que faltan y por qué:
@ Los grandes centros ceremoniales con monticulos monumentales: Elvas no describe nada comparable a

Cahokia o Moundville, probablemente porque para 1539-1543 (cuando ocurre la expedicion) estos grandes centros ya
habian decaido, como explica Salisbury.

& La estratificacion social extrema evidenciada en entierros: No menciona las diferencias dramaticas en riqueza
y tratamiento mortuorio entre élites y comunes que describen los arquedlogos, posiblemente porque no presencio
entierros de élite.

& Los sistemas de creencias complejos: Aunque menciona algunos aspectos culturales, no describe el "culto
meridional" ni los complejos sistemas religiosos que los arquedlogos han identificado.

@ La escala del intercambio a larga distancia: Solo menciona intercambios locales, no las extensas redes que
conectaban el Sudeste con otras regiones y que estan atestiguadas arqueoldégicamente.

sPor qué faltan estos elementos?
€ Cronologia: La expedicion de Soto ocurre después del colapso de los grandes centros misisipianos (Cahokia

decay6 alrededor de 1350), por lo que Elvas esta describiendo sociedades en un estado de transformacién y declive
relativo.

@ Perspectiva limitada: Como participante en una expedicion militar rapida y conflictiva, Elvas tuvo un acceso
limitado a la vida ceremonial y a las estructuras de poder mas profundas de estas sociedades.

€ Enfoque practico: Su relato se centra en lo que era inmediatamente relevante para la supervivencia y objetivos de
la expedicion (alimento, refugio, rutas), no en la etnografia sistematica.

& Efecto de las enfermedades: Elvas mismo menciona que algunos territorios estaban "despoblados y llenos de
hierba, que parecia que hacia dias que no habitaba en ellos gente" debido a "pestes", lo que sugiere que las
epidemias previas ya habian alterado profundamente estas sociedades.

El relato de Elvas, por tanto, nos muestra las sociedades del Sudeste en un momento de transicion, después de su
apogeo misisipiano pero antes de la colonizacién europea permanente.

%) Relatos de testigos de la expedicion, contemporanea de la anterior, de Francisco Vazquez de Coronado por
el Sudoeste norteamericano

Caracteristicas reconocibles que coinciden con los textos anteriores:

€ Arquitectura caracteristica de los pueblos: Estructuras de varios pisos con mamposteria: Ambos textos
describen pueblos de "dos y tres y cuatro y cinco sobrados" (pisos) con "paredes de tierra y barro" o "paredes como
a manera de tapias de tierra é arena, muy recias", coincidiendo completamente con la descripcion de los grandes
pueblos del Chaco como Pueblo Bonito y su arquitectura de mamposteria decorada.

& Patron de asentamiento en red: Multiples pueblos interconectados: Castafieda enumera sistematicamente los
pueblos de la regién: "cibola son siete pueblos"”, "tucayan siete pueblos", "tiguez doce pueblos", etc., sumando 66
pueblos en total, lo que confirma la existencia de extensas redes de asentamientos similar al "fendmeno Chaco" con
sus pueblos periféricos.

€ Kivas (estufas) ceremoniales: Estructuras subterraneas: Ambos textos describen "estufas de barro de tierra
donde se guarecen en el invierno del frio", que corresponden exactamente a las kivas subterraneas mencionadas en
los textos arqueoldgicos como elementos centrales de la vida ceremonial y social.

67



€ Economia agricola adaptada al ambiente arido: Agricultura de maiz en tierras marginales: Describen el
cultivo de "maiz, frisoles y calabazas" en "tierra arenosa" y "tierra muy seca", confirmando la agricultura de
subsistencia en condiciones aridas mencionada en los textos sobre el Chaco.

4 Organizacion social menos jerarquizada: Gobierno por consejos: Castafieda describe que "se rigense por
consejo de los mas viejos" y menciona "sacerdotes que llaman papas", coincidiendo con la descripcién de Fiedel
sobre sociedades posiblemente menos jerarquizadas que las del Mississippi, donde no hay evidencia de lideres
supremos en Chaco.

€ Redes de intercambio especializadas: Turquesa y manufacturas: Castafieda menciona que "tratan turquesas
aunqgue no en la cantidad que decian" y describe elaborada "loza vidriada" y textiles, confirmando la especializacién
artesanal y el comercio que caracterizaba al sistema Chaco.

& Sistema de caminos: Movilidad regional: Aunque no los describen directamente, las detalladas descripciones de
distancias entre pueblos y la movilidad que observaron sugieren la infraestructura vial que los arquedlogos han
identificado en el sistema Chaco.

Aspectos que confirman particularidades regionales versus el Sudeste:
€ Menor estratificacion social: A diferencia del relato de Soto en el Sudeste, estos textos no mencionan caciques

poderosos ni grandes diferencias de riqueza, coincidiendo con la descripcion arqueoldgica de sociedades mas
igualitarias en el Sudoeste.

4 Adaptacion al medio arido:Los textos enfatizan la aridez y las estrategias de supervivencia en un ambiente dificil,
lo que coincide con la descripcién del "fendmeno Chaco" como una adaptacion a condiciones ambientales extremas.
@ Unidad cultural: La uniformidad en arquitectura, costumbres y organizacién que describen ambos cronistas
confirma lo que los arquedlogos identifican como el "fendmeno Chaco" - un sistema cultural integrado a pesar de la
extension geografica.

% Posible pregunta de parcial: ;Cuales son los principales puntos de desacuerdo entre las diferentes
explicaciones en disputa sobre el pasado pre-colonial en Amazonia? (Aqui respuesta a modo de ejemplo)

De la descripcion del viaje realizado a través de la selva Amazodnica en 1541 realizada por dominico Gaspar de
Carvajal, integrante de la expedicion de Gonzalo Pizarro, fuertemente criticado por su falta de precision e
interpretaciones interesadas dado que en la misma relataba la existencia de grandes poblaciones a la vera del rio; los
cientificos fisicos no aceptaron esa descripcion. Para los ecologistas, la gran selva tropical de Sudamérica, eray es la
tierra virgen mas grande, primitiva y antigua del planeta, es una zona endémica que apenas ha estado en contacto
con la humanidad. Esos cientificos argumentan que las sociedades a gran escala no existieron nunca, que de hecho
no pudieron existir, en la cuenca del rio, debido a las limitaciones que sufre por su duro climay su suelo pobre falto
de proteinas. Segun esta postura la Amazonia no pudo ser el lugar pujante y poblado que relato en su viaje Carvajal.
Otros investigadores han llegado a la conclusién de que la cuenca del Amazonas, lejos de ser la tierra virgen
intemporal, afirman que la jungla actual es el resultado de tribus indias descritas por Carvajal.

Lo explicitado anteriormente se vio también en la discusién en principio académica y posteriormente en forma
personal entre la arquedloga del Smithsonian Betty Meggers en su libro publicado en 1971, en la que postula que el
suelo de la amazonia posee poca riqueza, por lo que los agricultores se enfrentan a limitaciones ecolégicas; segun
ella el unico método para poder realizar cultivos y poder sobrevivir es mediante la tala y quema, ya que debe aunarse
los efectos climaticos del llamado mega — Nifio. La prueba de Meggers fue el estudio que realizé junto a su marido, €l
arquedlogo C. Evans, en la isla de Marajé que esta ubicada en la desembocadura del Amazonas. Las opiniones de
Meggers fueron apoyadas por los grupos ecologistas para realizar campahas para salvar a los bosques tropicales.

Las dos posturas en desacuerdo fueron planteadas una por B. Meggers y la otra por A. Roosvelt.

Meggers planted que lo que vio Carbajal en su viaje por el Amazonas en el afio 1 en el cual relata la existencia de
grandes poblaciones a la vera del rio no podria haber sido factible ya que no se podia sacar riqueza del suelo, ya que
el método de tala y quema (roza) no permitiria tener una agricultura sustentable a largo plazo.

Roosvelt plantea que si pudo haber grandes poblaciones y que se pudo desarrollar una agricultura extensiva que
mejoraba incluso el suelo.

68



Trabajo practico 6: Historia de las sociedades nativas del Intertropico Oriental y Antillas

) Amazonia:

Notas: En 1541 sale la expedicion en busca del Dorado, el comandante es Gonzalo Pizarro y el segundo al mando
Francisco de Orellana. La leyenda decia que existia una comunidad indigena que tenia mucho oro y una ceremonia
en la que el cacique se cubria de oro y se bafiaba en un lago, que ahora tendria su lecho cubierto de este.

La balsa muisca elaborada por la cultura muisca (centro de Colombia) hace ilusion a la ceremonia de la leyenda del
Dorado. Representa el acto de investidura de poder de los jefes muiscas que se celebraba en la laguna de
Guatavita, en e cual el heredero del cacicazgo cubria su cuerpo con oro en polvo y acompafiado del pueblo
arrojaba oro y esmeraldas como ofrenda a los dioses.

Cuando Orellana se lleva a la mitad del grupo para buscar alimentos y luego regresar al grupo principal, decide en
lugar no volver y continuar por el Amazonia. El sacerdote, Gaspar de Carbajal, que los acompana anota que se
encontraban con varias sociedades, que no eran pequefias sociedades, eran de gran magnitud.

Hay quienes dicen que todo esto que escribe es mentira, que el Amazonas tenia restricciones medioambientales
como para que se desarrollen tales sociedades. Otros cientificos sostienen que es verdad, que el Amazonas tenia
sociedades que tenian conocimientos del manejo de la tierra, que hoy desconocemos, y que les permitia explotar
la tierra sin dafarla.

Betty Meggers es la arquedloga y principal referente de la primera teoria. Afirman que los grupos eran pequenos.
Anne Roosvelt es la principal de la segunda. Mostraba que el desarrollo a gran escala en Amazonas se dié debido
a los conocimientos de los indigenas sobre como explotar la tierra sin dafarla, ademas negar estas sociedades a
gran escala es anticientifico porque la cuna de ciertas “enfermedades” ecoldgicas pueden encontrarse estudiando
a estas sociedades.

1) ¢Cuales son los principales puntos de desacuerdo entre las diferentes explicaciones en disputa sobre el
pasado pre-colonial en Amazonia?
Los principales puntos de desacuerdo son entre las teorias de Anne Roosevelt y Betty Meggers.

& Betty J. Meggers: Modelo Estandar

Paul Richards, en 1952, escribe acerca de como el Amazonas es en verdad una regidn de tierra acida e incultivable,
“un desierto humedo” en el que la vegetacion actual sobrevive gracias a los propios nutrientes que obtiene sus raices
al recoger aquellas provenientes de sus hojas o brotes, pero que cualquier intento de abrir un llano, de llevar a cabo
agricultura en la regidn, dejaria seca e inutilizable a la misma.

Betty Meggers toma esta informacién para escribir su libro “Amazonia: hombres y cultura en un paraiso ilusorio”, en
donde afirma que debido a esto, la Unica forma de llevar a cabo una agricultura es a través de la tala y quema, que no
llega a dejar el suelo expuesto a los elementos demasiado tiempo, preservando su fertilidad. Afirma que esta practica
sobrevive hoy en dia en la cultura yanomami. Ademas, afirma que el fendmeno del Nifio es especialmente dafino en
la jungla amazdnica y que por lo tanto un grupo numeroso que se asentase alli por cientos de afios, se veria obligado
a disgregarse para sobrevivir, debido a la falta de recursos que se daria resultado de este fendmeno y que
ciertamente entorpeceria cualquier intento de desarrollar una agricultura permanente, que es necesaria para mantener
grandes sociedades.

Sostiene entonces que Carvajal malinterpretd lo que vié o simplemente mintié. Cree que ninguna sociedad podria ser
tan numerosa y compleja como la descrita por el monje, y que por eso solo se han hallado restos de cazadores
recolectores en el area. El cuidado de su medioambiente y el no volver intentar a llevar a cabo una agricultura
permanente habrian quedado imbuido en tabules y culturas locales, por eso no volvieron a intentar este tipo de
desarrollo después de haber sufrido una experiencia negativa con este.

Meggers, junto con su pareja, Evans, estudié la cultura marajoé de la isla Marajo, en la desembocadura del Amazonas
al mar. Alli encontré que los restos mas antiguos resultaban propios de una sociedad mas compleja, en oposicion a
los méas nuevos que resultaban propios de una mas sencilla y de menor envergadura. Esto, diria, era prueba de que
los marajé intentaron llevar a cabo una cultura con base en la agricultura permanente, pero se vieron gravemente

69



afectados por un fendmeno del nifio, de alli que perdieran su complejidad. Esto seria prueba de lo afirmado por
Meggers. Los marajé habrian logrado este primer desarrollo avanzado debido a que en verdad seria una cultura
proveniente de otra regién, incluso posiblemente relacionados a los teotihuacanos, de alli que contase con la
experiencia para poner en marcha su proyecto, que de igual manera acabé fracasando.

Lo expuesto por Meggers fue recogido por ecologistas que buscan defender el amazonas, posicionandose en contra
del desarrollo en la regidn, para asi evitar la inevitable destruccién de la region de la que habla Meggers.

€ Anne Roosvelt es la exponente principal de la segunda teoria. Mostraba que el desarrollo a gran escala en
Amazonas se dié debido a los conocimientos de los indigenas sobre como explotar la tierra sin dafarla, ademas
negar estas sociedades a gran escala es anticientifico porque la cuna de ciertas “enfermedades” ecoldgicas pueden
encontrarse estudiando a estas sociedades.

Sostiene que existieron poblaciones de mas de cien mil habitantes durante mas de mil afos, se traté de una
ocupacién continua, en lugar de la intermitente que proponia Meggers. Hablé de una “Sociedad Libre”, por esta razén
no existian grandes monumentos como en otras, no existia en verdad trabajo forzado debido a la gran disponibilidad
de recursos, si un subdito no estaba de acuerdo con su lider, simplemente podria irse.

Dice que Meggers hizo un “error de principiante”, confundié ocupaciones permanentes con intermitentes. Ademas le
dié mucha importancia a las limitaciones medioambientales.

Betty J. Meggers — modelo
estandar o de construcciones Anne Roosevelt
medioambientales

Postula en Maraj6 ocupaciones de | Postula que Marajo fue una sociedad de mas de 100.000 habitantes, que
100 a 150 habitantes — Ocupacién no | existié por mas de 1.000 afos. No vio ocupaciones diferentes — “Sociedad
continuada - Ley de limitacidn | libre” — No hay grandes monumentos porque era una sociedad muy libre —
medioambiental — grupos pequefios — | Mucha disponibilidad de recursos — critica a Meggers por enfocarse en las
uso de tala y quema - critica la visién | limitaciones medioambientales — en los afios 90 se hallan enterramientos
de Roosevelt porque veia una | mas grandes — plantea las limitaciones del hacha de piedra para cortar y
sociedad continua. limpiar los terrenos — habla de la tala y quema como un fenémeno
moderno — existencia de terra preta creada por “tala y combustion”.

% Posible pregunta de parcial: ;Cuales son los principales puntos de desacuerdo entre las diferentes
explicaciones en disputa sobre el pasado pre-colonial en Amazonia? Ya se ha respondido mas arriba.

2) ¢Cual es el estado actual de la investigacion arqueoldgica y a qué apuntan sus resultados? ;Qué intereses
politicos puede haber en juego en las diferentes reconstrucciones del pasado?

Excavaciones que se realizaron en los afios noventa en sitios ya explorados por Meggers, mostraron sitios de
enterramiento mas grandes que los descritos por Meggers. Ademas, el uso de los hachas de piedra como forma de
tirar abajo arboles para realizar la tala y quema, resulta improbable, seria muy poco efectiva. La agricultura de tala 'y
quema habria surgido con la llegada del hierro.

También en los noventa, se hallé la tierra negra, la terra preta, que es muy fértil y llena de nutrientes y que habria sido
creada por indigenas. Esto se afirma porque no esta asociada a ningin ambiente o clima particular, y porque siempre
esta asociada a ceramicas. Por lo tanto, seria una creaciéon humana, y su creacion tendria que ver con un proceso de
tala y combustién, en el que se quema la materia organica de forma incompleta.

Conocer e investigar esto, ayudaria a encontrar formas de cuidar el medioambiente y el amazonas hoy en dia.

3) ¢Como se relaciona con cada una de las hipétesis en competencia los textos de los primeros observadores
coloniales de la region? ¢{Qué interpretaciones se ensayaron acerca de sus obras?

L 4
Meggers consideraba que los suelos amazonicos eran pobres y que la agricultura intensiva era ecolégicamente
inviable. Desde su perspectiva, los relatos de Carvajal y Acufia —que describian grandes poblaciones, aldeas
extensas y sociedades complejas— eran exageraciones o malentendidos.

70



Meggers argumentaba que estos cronistas:
e No comprendian la ecologia amazodnica.
e Interpretaban como “grandes ciudades” lo que en realidad eran agrupaciones temporales o sucesivas de
pequenas aldeas.
e FEran influenciados por sus expectativas de encontrar riquezas y civilizaciones.
Para Meggers, los relatos coloniales no eran fuentes confiables, sino testimonios de la incomprensién europea frente
a un entorno que imponia limites infranqueables al desarrollo sociocultural.

vel

Roosevelt, en cambio, ve en los mismos relatos testimonios valiosos que confirman la existencia de sociedades
numerosas, jerarquizadas y con modos de vida semiurbanos.
Carvajal, por ejemplo, describe:
Aldeas continuas a lo largo de 80 leguas.
Organizacion militar compleja.
Almacenamiento de alimentos a gran escala.

e Presencia de caciques y estructuras sociales estratificadas.
Roosevelt argumenta que estos testimonios coinciden con la evidencia arqueoldgica de terra preta, agricultura
intensiva y manejo del paisaje. Para Roosevelt, los cronistas no se equivocaban: veian lo que efectivamente existia
antes del colapso demografico posterior al contacto.

Interpretacion rel r | rimer rv r

Inicialmente, se los considerd exagerados o fantasiosos (como en el caso de las “amazonas” que menciona Carvajal),
lo que llevd a desestimar sus relatos en conjunto. En el siglo XX, con el auge del determinismo ambiental (Meggers),
se interpretd que habian sobrestimado el desarrollo amazdnico por ignorancia o interés. A finales del siglo XX, con
nuevas evidencias arqueoldgicas (Roosevelt, Heckenberger), se revalorizaron sus cronicas como fuentes
etnohistéricas clave para reconstruir un pasado mas complejo y poblado. Hoy se reconoce que, aunque contienen
sesgos y errores, los relatos coloniales reflejan realidades que la arqueologia esta confirmando: grandes
asentamientos, manejo ambiental y sociedades organizadas.

Conclusién
La relacion entre los textos coloniales y las hipdtesis en disputa es directa:

e Meggers los ve como mitos 0 malentendidos.

e Roosevelt los ve como testimonios veraces de una Amazonia densamente poblada y transformada por sus

habitantes.

La reevaluacién de estas cronicas ha sido central en el “giro revisionista” de la arqueologia amazdnica, que hoy tiende
a aceptar que Carvajal y Acufia no mentian, sino que describian un mundo que pronto desapareceria tras la
conquista.

Il') Caribe:

1) ¢Como se poblaron las tierras del Caribe, y de dénde provinieron esas poblaciones?

El poblamiento del Caribe fue un proceso complejo y prolongado, resultado de sucesivas oleadas migratorias desde
el continente, principalmente desde dos focos:

€ Primeras migraciones (Paleoindios): Alrededor del 10,000 - 8,000 a.n.e., grupos de cazadores-recolectores
adaptados a las costas centroamericanas se desplazaron hacia el sur y este, llegando a las costas caribefias de
Colombia y Venezuela. Otros grupos, alrededor del 4000-3000 a.n.e., saltaron desde Centroamérica hacia las Antillas
Mayores (Jamaica, La Espafiola, Cuba).

4 Migraciones de Mesoindios (mal llamados "Siboneyes"): Después del 1000 a.n.e., grupos organizados en
sociedades tribales procedentes de las costas venezolanas, que aun no practicaban la agricultura, se desplazaron
hacia las Antillas Menores y Mayores, desplazando o absorbiendo a los pobladores anteriores.

€ Migraciones de Neoindios (agricultores): A partir de los primeros siglos de nuestra era, llegaron dos grupos
principales desde el norte de Sudamérica:

71



e Arahuacos: Fueron los primeros y de mayor impacto cultural. Procedian de la cuenca del Amazonas y el
Orinoco. Se expandieron por las Antillas Menores hasta ocupar por completo las Antillas Mayores (Cuba, La
Espariola, Puerto Rico, Jamaica), desarrollando sociedades complejas.

e Caribes: Llegaron después, procedentes de la region de las Guayanas. Eran mas belicosos y se asentaron en
la costa oriental de Venezuela y las Antillas Menores, desde donde hostigaban a los poblados arahuacos.

2) (Como se sustentaban las poblaciones caribehas? ¢Qué importancia tuvo el cultivo? ;De donde obtenian
proteinas animales?
La base de la subsistencia era mixta, combinando la agricultura con la recoleccion, la pescay la caza.

& Cultivo: La agricultura fue fundamental, especialmente para los pueblos arahuacos. Su sistema principal era el
conuco, un cultivo intensivo de roza y quema donde el producto principal era la yuca o mandioca, de la cual obtenian
un pan llamado "casabe". También cultivaban batata, maiz, mani, calabazas y frijoles. El cultivo permitié la
sedentarizacion, el crecimiento demografico y el desarrollo de sociedades complejas. Para los caribes, la agricultura
(también en conucos) era practicada principalmente por mujeres arahuacas cautivas.

@ Proteinas animales: Se obtenian de multiples fuentes:

4 Mar: Pesca de una gran variedad de peces, moluscos (como se evidencia en los "concheros"), crustaceos
(langostas, cangrejos) y tortugas.

@ Tierra: Caza de mamiferos como el manati, iguanas, aves y roedores como la hutia.

Los caribes, siendo mas belicosos, daban mayor importancia a la caza.

3) ¢Qué tipo de estructura politica existia en la época de la llegada de Colon?
En la época del contacto europeo, la estructura politica predominante en las Antillas Mayores (dominadas por los
arahuacos) era el cacicazgo, una sociedad jerarquica y estratificada.

@ El Cacique: Era la maxima autoridad, un jefe hereditario (normalmente por linea materna) que concentraba poder
politico, religioso y militar. Practicaba la poligamia y estaba apoyado por un grupo de nobles.

€ Los Nitanos: Una clase social o aristocracia guerrera que apoyaba al cacique.

@ Los Sacerdotes (behiques o mohanes): Dirigian la vida religiosa y ritual, y actuaban como curanderos.

@ El Pueblo (comuneros): La mayoria de la poblacién, familias productoras.

€ Los Naborias: Una clase de siervos que realizaban trabajos para el cacique y los nitanos.

Esta estructura estaba muy consolidada en La Espafola, Cuba, Jamaica y Puerto Rico, divididas en provincias o
cacicazgos bien definidos. En cambio, los caribes mantenian una organizacién social mas tribal y menos centralizada,
donde el liderazgo se basaba en el valor guerrero y el éxito en las incursiones.

4) ¢Como afecto la llegada de los europeos a las poblaciones del Caribe? ¢Algun pasaje del Diario de Colén
hace prever lo que ocurriria después?
La llegada de los europeos tuvo un impacto catastréfico para las poblaciones originarias del Caribe, llevandolas al
borde de la extincion en pocas décadas.

@ Explotacion y violencia: Los espafioles implementaron sistemas de trabajo forzado y repartimiento que diezmaron
a la poblaciéon. El texto relata la traicidn y masacre de los caciques de La Espanola organizada por el gobernador
Ovando en 1503, un ejemplo de la violencia utilizada para quebrar la resistencia y desarticular las estructuras de
poder nativas.

€ Enfermedades: La introduccion de enfermedades europeas (viruela, sarampién, gripe) para las que los indigenas
no tenian inmunidad causé una mortalidad masiva.

& Destruccion cultural y ambiental: Se desarticularon las sociedades, se abandonaron los sistemas agricolas y se
talaron bosques. El texto concluye que en menos de cincuenta afos, "practicamente la totalidad de todos estos
pueblos vigorosos... estaban muertos y habian desaparecido”.

Pasaies del Diario de Cold ian |

72



El diario contiene pasajes que, con una lectura posterior, son proféticos sobre la explotacion que se avecinaba. El
mas claro es la anotacién del 26 de diciembre de 1492, donde Colén escribe:

| 'Y crean Vuestras Altezas que esta isla y todas las otras son asi suyas como Castilla, que aqui no falta salvo assiento
y mandarles hazer lo que quisieren, porque yo con esta gente que traigo, que no son muchos, correria todas estas
islas sin afrenta... Ellos no tienen armas, y son todos desnudos y de ningun ingenio en las armas y muy cobardes, que
mill no aguardarian tres, y asi son buenos para les mandar y les hacer trabajar y sembrar y hazer todo lo otro que fuere
menester..." |

Este pasaje revela la percepcion de superioridad militar, la idea de la dominacion sin esfuerzo vy, crucialmente, la
intencién explicita de obligar a la poblacion nativa a trabajar para los intereses europeos, sentando las bases
ideoldégicas para la esclavitud y el sistema de encomiendas que luego se implementarian con resultados
devastadores.

73



	Unidad Cuatro: Período Preclásico 
	Daniel Villar – El Preclásico Temprano y Medio (1.350 a 300 antes de nuestra era) 
	Daniel Villar – El Preclásico Tardío  
	Jacques Soustelle – ¿Un Imperio Olmeca? 
	Christine Niederberg – Las civilizaciones antiguas y su nacimiento (Olmecas) 
	Ann Cyphers – La vida en los orígenes de la civilización mesoamericana – Los Olmecas de San Lorenzo 
	Luceros – The Rise and Fall of Classic Maya Rulers 

	 
	UNIDAD CINCO: Período Clásico 
	Raúl Mandrini – Las grandes civilizaciones urbanas del Período Clásicо 
	Linda Manzanilla – Surgimiento de los centros urbanos en Mesoamérica 
	El surgimiento de los centros urbanos en Mesoamérica durante el horizonte Clásico, que abarcó los primeros nueve siglos de la era cristiana, representó una nueva forma de vida urbana y una integración macrorregional. Este período se caracteriza por la aparición de grandes asentamientos cuidadosamente planificados, con una marcada diferenciación social basada en el oficio, donde el sacerdocio en Teotihuacan y los gobernantes en otros centros dominaban la estructura social. La arquitectura monumental, especialmente los templos sobre basamentos piramidales, reflejaba la importancia de la esfera religiosa, que no solo abarcaba el culto, sino también la organización de la producción, la distribución de bienes y el control del intercambio a larga distancia. 
	Teotihuacan, ubicado en el Altiplano central de México, fue el primer fenómeno urbano a gran escala, con una extensión de 20 km² y una población que pudo alcanzar entre 40,000 y 200,000 habitantes. Su planificación urbana incluía un sistema ortogonal de calles, como la Calzada de los Muertos, con orientación astronómica, así como sistemas de abastecimiento de agua y drenaje. La ciudad albergaba conjuntos habitacionales multifamiliares, organizados en apartamentos para familias nucleares, con áreas destinadas a la preparación de alimentos, almacenamiento, rituales y entierros. Estos conjuntos reflejaban una organización social basada en grupos corporativos dedicados a oficios especializados, como la alfarería o la textilería. Además, existían barrios de artesanos y de extranjeros, como el Barrio Oaxaqueño y el Barrio de los Comerciantes, que evidencian la diversidad cultural y económica de la ciudad. 
	Monte Albán, en el valle de Oaxaca, surgió como capital de una confederación de los tres ramales del valle. Aunque su ubicación en la cima de un cerro presentaba desafíos como la escasez de agua, su posición central le confería un papel político estratégico. La ciudad llegó a cubrir 6.5 km² y albergar hasta 25,000 habitantes. Se organizaba en terrazas habitacionales y contaba con barrios asociados a la producción artesanal. Durante su fase de mayor esplendor, Monte Albán III, la ciudad centralizó el poder y expandió su influencia, aunque posteriormente, en la fase Monte Albán IV, decayó, dando lugar a centros regionales independientes. 
	En el área maya, los centros urbanos como Tikal, Palenque y Calakmul se caracterizaban por su dispersión en el paisaje y la ausencia de barrios artesanales claramente definidos, ya que la producción se realizaba en las aldeas. Estos centros funcionaban como sedes de linajes aristocráticos, integrados mediante el intercambio y ocasionalmente formando confederaciones. Tikal, por ejemplo, pudo tener entre 50,000 y 70,000 habitantes y era un nodo importante en las redes de intercambio que circulaban bienes como obsidiana, jade, plumas y cerámica. 
	La economía en estos centros urbanos se basaba en la agricultura de temporal, con cultivos como maíz, frijol, calabaza y amaranto, complementada con la caza y la recolección. En Teotihuacan, la producción artesanal, especialmente la obsidiana, tuvo un papel central, con talleres localizados en la ciudad. El intercambio a larga distancia, organizado por las élites, permitía el flujo de materias primas y bienes suntuarios entre regiones distantes, lo que reforzaba las redes de poder e influencia. 
	En cuanto a la organización social y política, Teotihuacan parece haber estado dirigida por sacerdotes que centralizaban la producción y el intercambio, mientras que en Monte Albán y los centros mayas existían dinastías de gobernantes. La religión jugaba un papel integrador, con deidades como Tláloc en Teotihuacan, que actuaba como patrono de la ciudad, y un panteón diverso en Monte Albán, donde el rayo y las nubes eran elementos centrales. En el área maya, el sistema de creencias, sustentado por un calendario complejo y la escritura jeroglífica, era compartido por la aristocracia y servía para legitimar el poder. 
	El declive de estos centros urbanos se atribuye a múltiples factores, como presiones demográficas, deterioro ambiental, conflictos internos y el colapso de las redes de intercambio. Teotihuacan fue incendiada y saqueada hacia el 750 d.C., mientras que Monte Albán perdió su centralidad hacia el 900 d.C., fragmentándose en unidades políticas menores. En el área maya, el abandono de los centros sureños hacia el 950 d.C. marcó el fin del período Clásico, con un desplazamiento hacia el norte de la península de Yucatán, donde surgieron nuevas formas de organización bajo influencias externas. 
	En resumen, el horizonte Clásico mesoamericano fue una época de integración cultural y económica, donde la vida urbana, la especialización artesanal y el intercambio a larga distancia sentaron las bases de desarrollos civilizatorios complejos, cada uno con particularidades regionales pero interconectados a través de redes religiosas, económicas y políticas. 
	Escalante Gonzalbo – Teotihuacan hacia el año 600 D. C. 
	Simón Martin y Nikolai Grube – Crónica de los Reyes y Reinas Mayas 
	Daniel Villar – Vinculaciones recíprocas entre Teotihuacan y las tierras mayas durante el clásico temprano 
	Mann – Matemática Candelaria 
	Webster – ¿Qué sucedió a los Mayas del Período Clásicо? 

	UNIDAD SEIS: Período Posclásico 
	Daniel Villar – El Posclásico Temprano y Medio 
	Daniel Villar – El Posclásico en las tierras mayas 
	Raúl Mandrini – El origen de los aztecas 
	Serge Gruzinski – La ciudad de México. Una Historia... 
	Conrad y Demarest – La expansión imperial azteca 
	Carlos Santamarina Novillo – El modelo azteca de imperio 
	Carlos Santamarina Novillo – El sistema de dominación azteca: el imperio tepaneca 
	Frances Mary Berdan – Trade, Tribute and Market in the Aztec Empire 
	Anne Chapman – Puertos de comercio en las civilizaciones azteca y maya 

	TRABAJOS PRÁCTICOS 
	Trabajo Práctico 4: Domesticación animal y vegetal en el continente americano 
	Trabajo práctico 5: Historia de las sociedades nativas del actual Canadá y EEUU 
	Trabajo práctico 6: Historia de las sociedades nativas del Intertropico Oriental y Antillas 
	 


