
UNIDAD UNO – La historia medieval en la mira ♞♚♜ 
La Edad Media hoy: concepto y valoración – Estrella, Jorge y Rodríguez, Gerardo 
La operación intelectual de dividir la historia en etapas temporalmente delimitadas surge como un mecanismo para 
hacer inteligible el pasado de las sociedades humanas. Esta taxonomía, sin embargo, no es neutral; está cargada de 
presupuestos implícitos propios del historiador y de su época. La periodización tripartita (Antigüedad, Edad Media, 
Edad Moderna) se consolida en el siglo XIX, superando divisiones cuatripartitas previas, y con ella, el período 
medieval adquiere una autonomía histórica que, en su origen, estuvo marcada por una significativa desvalorización. 
 
En la actualidad, los criterios que sustentan estas subdivisiones históricas se encuentran en un proceso de profunda 
renovación. Esto no implica desconocer la utilidad didáctica que la periodización brinda para una enseñanza 
secuencial de la historia, pero sí cuestiona la posibilidad de establecer una periodización universal y homogénea para 
toda la historia de la humanidad. Subyace a este debate la pregunta sobre la existencia de períodos globales, 
caracterizables a partir de elementos constitutivos básicos comunes a todas las sociedades. 
 
La propia denominación "Edad Media" (Medium Aevum) emerge en la erudición europea de los siglos XVII y XVIII. Se 
atribuye a autores como el teólogo holandés Gilberto Voetius, quien en 1644 dividió la historia de la Iglesia occidental 
en tres edades, y sobre todo a Cristóbal Celario (Keller) de la Universidad de Halle, quien a finales del mismo siglo 
institucionalizó definitivamente la división tripartita en los manuales académicos de historia con sus obras "Historia 
antigua", "Historia de la edad media..." e "Historia nueva". Este término, que se consolida en el siglo XVIII, era 
indisociable de una valoración negativa del período que designaba. Expresaba el desprecio que humanistas, sabios y 
artistas sentían hacia esos siglos que consideraban un paréntesis oscuro y bárbaro entre la grandeza de la 
Antigüedad clásica y el renacer de las luces en su propia época moderna. Para los reformistas religiosos, era la era de 
la corrupción del cristianismo primitivo; para los eruditos secularizados, una época de esterilidad y decadencia. 
 
Un juicio paradigmático de esta actitud ilustrada es el de Voltaire, quien en "El siglo de Luis XIV" (1751) describe la 
disolución del Imperio Romano de Occidente como el paso de un viajero que abandona una ciudad espléndida para 
adentrarse en un paraje desértico e inhóspito, sumido en la barbarie y la ignorancia hasta que, tras terribles 
convulsiones, Europa comienza a superarlo a partir del siglo XVI. 
 
Sin embargo, esta visión no fue la única. Los propios hombres medievales, particularmente desde el siglo XIV, 
tuvieron conciencia de vivir un cambio. Humanistas italianos como Leonardo Bruni o Flavio Biondo percibieron las 
transformaciones culturales de su tiempo, caracterizadas por un retorno al arte y la literatura de la Antigüedad clásica. 
Esta comparación generó un modelo idealizado de humanidad antigua y estableció fuertes vínculos culturales entre 
los siglos XIV-XV y el mundo clásico. Entre su presente renaciente y esa Antigüedad ideal, se interponía una época 
intermedia que comenzaron a caracterizar como turbulenta y oscura, un "tiempo menor". Maquiavelo y la Reforma 
protestante reforzarían posteriormente esta idea, identificando los males de la religión con la tradición eclesiástica 
medieval. 
 
La radical incomprensión del siglo XVIII por los valores medievales fue sucedida por una apasionada reivindicación 
durante el Romanticismo. Este movimiento espiritual, opuesto al culto exclusivo de la razón, promovió el culto a la 
tradición en todos sus aspectos: políticos, religiosos y artísticos. Bajo la "magia romántica", la "edad sombría y 
tenebrosa" se transformó en la "edad de oro de la civilización cristiana de Occidente". Las ruinas de castillos y las 
catedrales cubiertas de hiedra se bañaron en una nueva luz, frecuentemente acrítica pero llena de entusiasmo. 
 
Dos factores complementarios coadyuvaron a esta exaltación romántica del mundo medieval. En primer lugar, un 
considerable esfuerzo erudito que exhumó una masa impresionante de fuentes documentales, ampliando 
enormemente el conocimiento sobre la Edad Media. En segundo lugar, el culto a la nacionalidad y a la patria, 
intrínsecamente ligado a la esencia del pensamiento romántico. Las naciones emergentes buscaron sus orígenes 
políticos y culturales en el Medioevo, haciendo de este período el eje vertebrador del trabajo historiográfico 
decimonónico. Las historias nacionales encontraron en la Edad Media sus raíces fundacionales: la Francia de Juana 

1 



de Arco y las cruzadas, la Alemania de Federico Barbarroja y los caballeros teutónicos, la España del Cid, la Italia de 
Dante y Marco Polo. Incluso la burguesía liberal encontró sus referentes en los movimientos comunales urbanos a 
partir del siglo XI, y los críticos sociales destacaron las hazañas de figuras populares como Robin Hood. 
 
En el siglo XX, la Edad Media se convirtió en una etapa más de la periodización histórica, objeto de estudio científico 
que busca comprender sus luces y sus sombras. La escuela de los Annales, con Marc Bloch a la cabeza, encontró en 
este largo período un campo fértil para el estudio de las estructuras y las mentalidades de larga duración. Los 
cuestionamientos a la periodización tradicional han permitido a los medievalistas actuales considerar la "Edad Media" 
no tanto como una entidad histórica homogénea, sino como una construcción, una invención, un mito dinámico 
cargado de representaciones e imágenes superpuestas. Se impone un diálogo crítico entre los avances de la ciencia 
histórica y el concepto mismo de Edad Media. 
 
Los investigadores son conscientes de la imposibilidad de dotar de homogeneidad y un único sentido a un período 
tan extenso (aproximadamente mil años) y diverso como el medieval. Afirman que su uso persiste más por la inercia 
de ciertos usos académicos y costumbres didácticas que por su precisión conceptual. En cuanto a sus contenidos, 
es crucial distinguir entre la "Edad Media imaginada" —aquella cargada de tópicos y proyecciones— y la realidad que 
emerge de la investigación histórica rigurosa, que no cesa de matizar y especificar nuestra comprensión de esta era. 
 
Es importante recuperar un medievalismo sobrio y posible, que supere las visiones extremas que lo identifican bien 
con una edad de oro, bien con una era de oscuridad absoluta. Se debe evitar la tendencia a buscar en la Edad Media 
los orígenes directos de elementos característicos de épocas posteriores, a menudo forzando una continuidad 
histórica poco probable. 
 
El problema de la periodización se plantea con fuerza: ¿cuáles son los límites cronológicos de la Edad Media? 
¿Existen hitos simbólicos que los marquen? ¿Cómo caracterizarlos? La revisión de estos límites, tanto externos (su 
comienzo y fin) como internos (sus subdivisiones), es una tarea pendiente. Nuevas miradas y lecturas de las fuentes 
permitirán poner de relieve las limitaciones de los criterios tradicionales (como la caída de Roma o el descubrimiento 
de América) y observar mejor las transiciones, que suelen ser procesos largos y complejos, no momentos precisos. 
 
Finalmente, la escuela, como institución, tiene un papel crucial en la transposición didáctica de estos debates. La 
capacitación docente en estas nuevas perspectivas podría desarrollar contenidos que permitan conformar una visión 
más matizada y compleja del mundo medieval, acorde con los avances de la historiografía y sensible a la complejidad 
de las temáticas y al desarrollo cognitivo de los alumnos. El tratamiento de la Edad Media en la educación básica 
debe huir de los simplismos y abordar la riqueza y diversidad de este período fundamental para entender la formación 
de Europa y, por extensión, del mundo occidental moderno. Incluso para países como Argentina, se subraya la 
importancia de comprender este pasado europeo, ya que una gran parte de la historia y la cultura argentinas tienen 
sus raíces en procesos iniciados durante la Edad Media en Europa, desde las estructuras legales y lingüísticas hasta 
las instituciones sociales y religiosas. 
 

La valoración histórica de la Edad Media: entre el mito y la realidad – Baruque 
La Edad Media es un concepto inventado que data de la segunda mitad del siglo XV y hacía referencia a unos 
“tiempos medios” , situados entre una época lejana pero sumamente gloriosa, la Antigüedad Clásica, y el período de 
los humanistas que inventan el término, cuyo tiempo se caracterizaba por intentar retornar al espíritu de aquellos 
tiempos brillantes. La obra de mayor relieve en cuanto a la fijación del concepto de Edad Media, fué la de Cristóbal 
Keller en 1688. Este marcó su inicio en tiempos del emperador Constantino y la concluía en el momento en que los 
turcos conquistaron Constantinopla. 
Existía en la Europa de finales del siglo XVII, por lo tanto, un concepto de Edad Media que se proyectaba sobre un 
amplio periodo de la historia, si no del conjunto de la humanidad en sí cuando menos de Europa y su entorno 
inmediato. Sin embargo, ni en el siglo XVI ni el XVII hubo un mínimo interés por esos tiempos. Es más, existía un 
cierto desprecio por los siglos medievales, en los cuales el rasgo dominante, al menos así se pensaba entonces, 
había sido el paulatino olvido de la rica y fecunda tradición greco-latina. Desde un punto de vista religioso, 
movimientos como los de Martín Lucero buscaban retornar a un cristianismo primitivo, abandonando la tradición 

2 



medieval caracterizada por un iglesia de carácter “tiránico”. La Edad Media era vista como un lamentable tiempo 
de tránsito entre dos épocas gloriosas, caracterizado por la barbarie e ignorancia.  
 
Fué en el siglo XVIII que la imágen del periodo alcanzó el nivel más retrógrado inimaginable. El denominado “siglo 
de las luces” o “ilustración”, predicaba con mucho énfasis el racionalismo y la idea del progreso imparable de la 
especie humana. Para ellos el Medievo había sido una etapa de barbarie, oscurantismo y superstición, pero también 
de inmovilismo, parálisis e irracionalidad. Se creía que en la Edad Media se había alcanzado la cúspide del ejercicio 
de la brutal tiranía por parte de aquellos que controlaban el poder económico y el político, los señores feudales. 
No significó esto que algunos eruditos aislados no hubiesen recogido interesantes materiales de la época, cuyo valor 
se les reconocería sólo más tarde. 
 
El siglo XIX, en agudo contraste con el que le precedió, fue testigo de un cambio radical en lo que se refiere a la 
consideración de la Edad Media. No solo en los historiadores, sino también en los escritores. Sin duda el 
Romanticismo tuvo mucho que ver con ello. Contrario a la racionalidad de la ilustración, éste ponía el foco en las 
sensibilidades y el sentimiento, exaltando al individuo y la vuelta a la naturaleza. Veía naturalmente en la edad 
media un triunfo de las virtudes individuales, destacando la caballerosidad, la pasión, el amor cortés. No es 
extraño que acabase por mitificar a la Edad Media, en donde veía representados todos sus valores. A pesar de esta 
mitificación, el romanticismo fué clave para despertar la curiosidad en los estudios de la época.  
Decisivo fué también el rol del Nacionalismo, fenómeno político-ideológico que cobró importancia en Europa con 
las guerras napoleónicas. Cada pueblo buscaba afirmar sus específicas señas de identidad, buceando en el 
pasado a la búsqueda de sus orígenes. En Alemania, la falta de unidad en buena parte del siglo XIX contrastaba 
con el Medievo, en donde estaba en vigencia el Sacro Imperio Romano Germánico,  cabeza indiscutible de la 
Cristiandad. Esto despertó un fuerte orgullo en Alemania hacia su pasado medieval. En Gran Bretaña, que había 
logrado un excepcional poderío en la época, sus ahora orgullosos ciudadanos volvían su mirada al Medievo, 
interesados en conocer sus raíces. En Francia, el Medioevo era para los reaccionarios la época dorada de la alianza 
entre el trono y el altar, y para los progresistas, el inicio de los movimientos populares. 
Este siglo XIX fue clave en su publicación de fuentes de la Edad Media y la constitución de importantes 
escuelas históricas nacionales, en las cuales el estudio de la época tenía un papel fundamental.  
 
En el siglo XX, se abre el campo de la Arqueología medieval y comienzan debates entre la historia y las ciencias 
sociales, en los que podemos destacar el papel de la escuela francesa de “Annales” o el materialismo histórico. A 
nivel de la opinión pública general, lo medieval se sitúa en dos líneas contrapuestas, una negativa y otra 
emocionante, heredadas de la tradición de los siglos XVI-XVIII y el XIX respectivamente.  
 
La Edad Media tiene una importancia singular para comprender el conjunto de Europa, pues fué entonces 
cuando se pusieron sus cimientos. Se constituyeron las principales naciones-estados que conforman el mapa 
actual europeo y se formaron las lenguas fundamentales que hoy allí se hablan. Se forjaron las instituciones como los 
parlamentos y municipios, se creó la universidad y se inició el conflicto entre lo secular y lo sacral. De todas formas, 
más allá de todo lo actual que tuvo allí su orígen, es innegable que se trató de un periodo que conoció importantes 
progresos, tanto en el terreno de la vida económica y social como en el del pensamiento y la cultura. Se pusieron los 
cimientos del mundo urbano y de la burguesía, la protagonista por excelencia de los cambios revolucionarios en 
Europa. La expansión Europea hacia las Indias no hubiera existido sin el medioevo. Mientras el mundo musulman se 
estancaba tras el siglo XI, Europa continuaba creciendo. Hoy sin duda conocemos con bastante lujo de detalles lo 
que significó esa Edad Media, mucho mejor que en la época en la que surge el concepto.  

Un nuevo enfoque de la Edad Media - Wickham 
Si ya no pensamos a la Edad Media (500-1500) como un periodo oscuro de violencia aleatoria, ignorancia y 
superstición, ¿qué es lo que la diferencia de otras épocas? El comienzo del periodo se halla unido a las crisis 
políticas que surgieron trás la caída del imperio romano de Occidente en el siglo V (500), tanto si consideramos 
a los estados que le sucedieron como “mejores” o “peores”, lo cierto es que todos fueron realidad fragmentadas, 
de fragilidad estructural y una mayor simplicidad económica. El establecimiento de  este punto de ruptura 
encuentra un problema en que el imperio romano de Oriente sobrevive, y pasa a llamarse Bizancio, por lo que en el 
sureste de Europa, el año 500 no es tanto una frontera entre períodos. De hecho tampoco lo es en los lugares a 

3 



los que no llegó el imperio romano, donde se dió una importante continuidad cultural que podría considerarse una 
“última tardoantigüedad” hasta incluso el siglo XI. De todas formas, el medio siglo que se extiende a ambos lados de 
la fecha del 500, sigue resultando un buen punto de partida y el punto de partida de una transformación radical en 
varios planos.  
Más difícil resulta establecer una línea de separación en el año 1500. La caída de Bizancio a manos de los turcos 
otomanos en 1453 no supuso una conmoción tan grande para el mundo conocido, ese imperio ya venía 
debilitándose y de todas formas, los otomanos conservaron las estructuras políticas bizantinas. Los efectos del 
“descubrimiento” y conquista de América entre 1520 y 1530 tardaron en adquirir una magnitud notable fuera de 
España. Entendiendo estos hechos, resulta posible presentar al movimiento humanista, que fué el núcleo intelectual 
del Renacimiento, como parte de la Edad Media. Esto nos deja solo con la referencia de la Reforma protestante, 
también entre 1520 y 1530, que supuso un vuelco religioso y cultural que partió en dos bloques antagónicos a 
Europa. Sin embargo, sería extraño atribuir a una crisis cultural y religiosa (en la que se conserva lo político y 
económico) el final de la Era, cuando su inicio lo marcamos con una crisis política y económica, en un contexto de 
continuidad cultural y religiosa (caída de Roma Occidental).  
Habiendo entendido esto, podemos ver el carácter artificial de la definición de la Edad Media, pero de igual 
manera podemos utilizar esta división para realizar comparaciones con otras experiencias históricas, fuera de 
Europa que, todo sea dicho, también se trata de un concepto poco claro. Hablar de una unidad esencialmente 
europea resulta ficticio hoy en día y absurdo en la Edad Media. La Europa medieval es sencillamente un vasto 
espacio diferenciado que contemplamos a lo largo de un dilatado período de tiempo.  
 

●​ El escenario 
Suele haber dos formas de presentar a las personas de entonces: como iguales a nosotros, únicamente en un mundo 
tecnológico más simple, o como seres demasiado distintos a nosotros, con valores y categorizaciones del mundo 
muy difíciles de comprender. Ambos tienen algo de verdad y tenerlas a las dos en cuenta nos ayuda a comprender la 
forma en que éstas tomaban sus decisiones en los entornos políticos y económicos en los que se desenvolvían, y 
con los valores que verdaderamente manejaban. Marx diría que hacían “su propia historia, pero no haciéndola a 
su libre arbitrio, bajo circunstancias elegidas por ellos mismos, sino bajo aquellas circunstancias, dadas y 
heredadas, en que se encuentran directamente”.  
Dicho esto, es posible identificar un cierto número de características comunes a una notable cantidad de 
gentes de la época, consecuencia de las pautas socioeconómicas elementales del periodo. Por ejemplo, no era 
fácil acceder a los territorios de la Europa medieval: la red de calzadas que le había legado el imperio romano no 
se extendía más allá de lo que habían sido sus fronteras, y los viajeros debían recurrir al transporte fluvial o marítimo y 
a utilizar los valles de los grandes ríos. El factor que más resultaba una barrera era la cubierta boscosa de la mayor 
parte de la Europa continental. Esto no impidió que algunas de las formaciones políticas europeas adquirieran 
dimensiones notablemente grandes ni que las conservaran además de forma duradera.  
El universo europeo era por lo general extremadamente localizado. La mayoría de la gente no conocía más allá 
de un puñado de aldeas de sus alrededores y los representantes locales del rey, los condes, podían hacer 
prácticamente lo que se les antoje durante un tiempo, sin que el rey dispusiera de medios para detenerle, o ni siquiera 
llegar a enterarse.  
 

●​ Lo militar y lo político: uno mismo 
Los mercenarios constituían el grueso de la infantería. Los líderes de la caballería y el ejército eran en general 
hombres que, pese a recibir también algún tipo de paga, se hallaban unidos por obligaciones personales al reino o a 
la persona del rey, cuando no a ambos. El imperio romano había contado con un ejército sustentado enteramente en 
la percepción de salarios, y para lograrlo se había visto obligado a gravar con fuertes impuestos la posesión de 
tierras. En casi toda Europa, durante buena parte de la Edad Media, no hubo nadie que se ocupara de gravar 
fiscalmente las tierras, al menos no más allá de la tributación a pequeña escala. En consecuencia, la reunión de un 
ejército tuvo que basarse en la prestación de un servicio de carácter público por parte de los terratenientes o, 
alternativamente, en la distribución de tierras entre los militares a fin de que estos pudieran vivir en ellas. Si se 
reclutaban mercenarios, se les pagaba con tributos de las tierras del rey o conde y con metálico de los terratenientes 
a los que se eximía del servicio. Gran parte de la formación de ejércitos dependía de las relaciones personales, 
vinculadas a la posesión de tierras.  

4 



Bloch llamó “feudal” a esta sociedad basada en la posesión de tierras. Él argumenta que una sociedad fundada 
en la posesión de tierras lleva aparejada una “fragmentación del poder”, lo que significa que tiende a generar 
unas estructuras políticas de carácter descentralizado debido al simple hecho de que, en un juego de suma cero, 
cuantas más tierras se concedan, menos se poseerán, con lo que en el futuro podría darse el caso de que las élites 
terratenientes vengan a prestar una menor obediencia al señor, dad que cada vez tiene menos posesiones que darles. 
Aunque hubo excepciones, es innegable que los estados que sí que recaudan impuestos son mucho más 
sólidos que los basados en el intercambio de tierras donadas para compensar una lealtad militar o política. En 
un ejército de asalariados, si un individuo se revela desleal basta con dejar de pagarle. Si un gobernante quiere 
conseguir el éxito político y resulta que obtiene todos sus recursos de la posesión de tierras, deberá proceder con 
mucha más cautela, dado que es más difícil retirarles a sus jefes militares sus bienes raíces. Esta circunstancia es una 
de las marcas características de la mayoría de los sistemas políticos medievales. 
 
La actividad política y el servicio militar estaban muy unidos. A lo largo de la Edad Media, la gobernación giró 
en torno a organizar las leyes y la justicia por un lado, y la preparación de la guerra por el otro. La lealtad 
política se hallaba inseparablemente unida a la determinación de combatir, y en consecuencia, la aristocracia 
terrateniente del medievo poseía casi siempre una institución y una identidad militares. No resultaba nada común que 
el desarrollo económico se tuviera por incumbencia de los gobernantes, la limitada responsabilidad de los 
gobiernos de la Europa occidental, junto con la estrecha relación que existe entre esa circunstancia y el alcance de 
las relaciones personales, ha empujado a algunos historiadores de prestigio a argumentar que el empleo de la 
palabra “estado” resulta de escasa utilidad en el debate relativo a las sociedades y las organizaciones políticas 
medievales.  
La política de la posesión de tierras no tenía por que dar lugar necesariamente a un conjunto de maniobras 
cínicas por parte de unos señores decididos a limitarse a aguardar la ocasión de romper con sus gobernantes tan 
pronto como constataron su debilidad. Las obligaciones asociadas con la aceptación de cualquier concesión de 
tierras, y el honor como elemento inseparable de la fidelidad, también eran factores importantes, pues era 
difícil revertir una situación de deshonor. En cualquier caso, las relaciones de poder que definían el marco en el 
que se desarrollaban esos juegos de fidelidad hundían enteramente sus cimientos en la política de la posesión 
de tierras. Los únicos sistemas estatales que se mantuvieron al margen de estas costumbres, fueron los de 
mayor solidez, Bizancia, el imperio otomano, la España musulmana. 
 

●​ El comportamiento económico 
Las comunidades políticas medievales basaban su cohesión y su éxito en el control de la tierra. La razón es 
muy simple: todas las sociedades preindustriales dependen fundamentalmente de la riqueza agrícola. No 
había nada a lo que pudiéramos dar propiamente el nombre de “fábrica”. Las labores a las que se dedicaba la 
mayoría de la gente eran las propias de los campesinos. El control de los frutos del campo, y por extensión de las 
tierras en donde se cultivaban, era decisivo. ¿Quién controlaba la tierra y sus productos? En algunos casos los 
propios campesinos, esto ocurría en el norte y el este donde era muy común, pero también podía darse en el sur en 
donde los estados extraían de ellos impuestos. Los gobernantes ejercían un control parcial de las tierras por el 
simple hecho de tomar una parte de su producción, pese a no ser de hecho los propietarios del suelo. Sin 
embargo, una gran porción de Europa fue siempre propiedad de individuos que no eran campesinos: 
terratenientes que vivían y prosperaban gracias a las rentas que exigían a los agricultores arrendatarios. Estos 
terratenientes pasaron a constituir las élites aristocráticas de Europa, la clase de señores militarizados cuya lealtad a 
los reyes ya señalamos y a integrar asimismo las cúpulas de los grandes cuerpos eclesiásticos -las tierras en manos 
de las iglesias podían llegar a representar una tercera parte de la extensión total de los reinos medievales-. 
Los propios reyes eran terratenientes, y los recursos de que disponían también procedían, en la abrumadora 
mayoría de los casos, de las tierras que poseían de primera mano. La riqueza señorial, ya se trataba de reyes, de 
miembros de la iglesia o de aristócratas, provenía por tanto del volumen de bienes que alcanzaran a tomar del 
campesinado. Se hacían con esa riqueza por la fuerza, y por la amenaza de emplearla. 
Evidentemente no todo podía arrebatarse violentamente a los campesinos, ya que los señores carecían de los 
efectivos humanos suficientes para lograr tal cosa. Lo habitual era que los campesinos acordaran las rentas a 
pagar, y muy a menudo los señores aceptaban que esos compromisos se fueran transformando poco a poco en 
costumbre, convirtiéndose así en realidades difíciles de modificar. Sin embargo la exacción de las rentas contaba 

5 



invariablemente con el respaldo del potencial uso de la fuerza que podían ejercer los hombres armados que todos los 
señores tenían bajo su mando. De hecho, el momento de la recogida de las rentas y, sobre todo, de los impuestos se 
efectuaba muchas veces bajo la atenta mirada de los hombres de armas que supervisaban el procedimiento. En toda 
la sociedad agrícola del medievo, la violencia tenía un carácter implícito.  
 
Algunos campesinos eran libres y otros no. Los libres participaban plenamente de la vida pública, como las 
asambleas, y gozaban de acceso a los tribunales de justicia y de rentas más bajas. La situación de los no libres 
variaba mucho más. Existían criados domésticos esclavos, pero la mayoría de los no libres (llamados servi) eran 
aparceros. No tenían derechos legales, pagaban rentas más altas y a menudo debían de realizar labores serviles no 
remuneradas y consideradas degradantes. No se los puede considerar esclavos.  
En las aldeas había importantes conjuntos de órdenes jerárquicos entre los libres y no libres, pero con el paso del 
tiempo la experiencia común del sometimiento económico cobró mayor importancia que las distinciones de 
carácter estrictamente jurídico. A medida que los señores fueron incrementando las presiones que ejercían 
también sobre los campesinos libres, ambos grupos acabaron en condiciones bastante similares, que se suele 
conocer como “servidumbre”.  
La dinámica de las relaciones entre señores y campesinos hizo posible el conjunto de la política de la posesión de 
tierras. Tanto la riqueza como el poder político se fundaban en la explotación de la mayoría campesina. Todas las 
dinámicas económicas de los sistemas sociales medievales, incluyendo el conjunto de los cambios que 
tendremos a relacionar con el “desarrollo” económico -el aumento en número y dimensiones de los mercados, la 
aparición de gremios de artesanos- dependen de la desigual relación entre los señores y los campesinos y de 
los excedentes que los primeros conseguían tomar de los segundos.  
 

●​ El marco cultural 
En la Edad Media, las relaciones políticas debían buena parte de su solidez al hecho de estar basadas en el 
honor. Esto incluye al campesinado. Cosas como la deslealtad o la cobardía podían resultar en pérdidas de honor y 
delitos como el robo eran considerados peor que el homicidio ya que eran llevados a cabo en secreto, por lo tanto 
eran deshonrosos. Alguien deshonrado no podía prestar declaración ante un tribunal y quedaba legalmente 
desamparado. 
La violencia era tenida por una acción respetable y quien no protegía su propiedad de ataques podía ser pensado 
como no merecedor de las mismas. En las aldeas medievales de Inglaterra, los niveles de criminalidad homicida eran 
comparables a los de las más violentas ciudades yanquis del siglo XX. No significa esto que todas las sociedades 
medievales tuviesen estos valores, pero la defensa violenta del honor era una práctica notablemente generalizada.  
 
El reparto de roles en función del género podía ser marcadamente restrictivo. En las sociedades campesinas se 
suponía que los únicos que podían utilizar el arado eran los hombres y que las labores textiles estaban reservadas a 
las mujeres. Las mujeres no podían permitirse el tipo de licencias sexuales que se aceptaban en el caso de los 
varones heterosexuales y la violencia tampoco era de su incumbencia. En ocasiones, ni siquiera eran personas 
jurídicas. Podía ocurrir, sin embargo, que en ciertos casos llegaran a ejercer su poder político, ya fuese haciendo uso 
de su potestad como madres tras el fallecimiento de sus maridos o, más raramente, como herederas si se daba la 
circunstancia de que carecían de hermanos.  Una gran diferencia entre la Alta y la Baja Edad Media, fué el 
incremento de la ambigüedad de los roles femeninos, consecuencia del paulatino aumento del grado de 
complejidad de las sociedades. Las restricciones legales impuestas al género femenino parecen estar a menudo 
mejor arbitradas en épocas posteriores. Sin embargo, los roles que se reservaban a las mujeres fueron muy 
limitados en todas las épocas, como también ocurría con los hombres con verdadero miedo a la violencia. 
 
La gente de la Edad Media se mostraba muy religiosa y la abrumadora mayoría era cristiana. Los cristinaos 
laicos aceptaban la importancia y omnipresencia de la religión, aunque no estuviesen informados de la 
doctrina o dispuestos a atender a los reclamos de los clérigos, sobre todo en cuestiones como la violencia o el 
comportamiento sexual.  
 

 

6 



UNIDAD DOS : Siglos III – VIII 

Desintegración del Imperio Romano – Arranz Guzmán 
La caída del Imperio romano de Occidente en la época de las grandes invasiones germánicas, y con ello la transición 
de la Antigüedad tardía a la Edad Media, es uno de los temas de mayor interés entre intelectuales, y se defienden 
como claves de las mismas la difusión del cristianismo y la barbarización del ejército, respectivamente.  
En la actualidad se subrayan tres aspectos para explicar el proceso de desintegración del Imperio. En primer lugar, 
aceptar que en la caída del Imperio intervienen al menos dos factores fundamentales y excluyentes: los conflictos 
internos de diversa índole y las invasiones bárbaras. En segundo, entender que las distintas causas posibles del 
derrumbamiento no tuvieron la misma incidencia en cada una de las regiones del Imperio, ya que en el último siglo 
romano en Occidente presenta límites difusos en las variadas regiones y provincias. Y por último observar que si su 
caída oficial se dio en el año 476, tras la muerte del último emperador romano de Occidente, la idea de Roma se 
intentaría mantener viva, adaptándola a las nuevas circunstancias históricas del Medioevo. En definitiva, una realidad 
tan compleja como la de los últimos tiempos del Occidente romano no puede comprenderse sin tener en 
consideración un buen número de acontecimientos de diferente origen, intensidad y alcance, que finalmente 
desembocaron en la configuración de la Europa medieval. Para conseguir una explicación más completa, se sintetiza 
en factores internos y externos, aludiendo en primer caso a todas las realidades, desde institucionales a ideológicas, 
que desde dentro del Imperio fueron minando su curso, y en el segundo, a la entrada en escena de los bárbaros.  
 

1.​ Factores internos 
La caída del Imperio Romano de Occidente se asocia tradicionalmente a la desaparición política del mismo en el año 
476 con el destronamiento de su último emperador Rómulo Augústulo por Odoacro, rey de los hérulos, y al envío de 
las insignias imperiales por parte de éste a Constantinopla, al emperador romano de Oriente, Zenón. Pero hoy este 
acontecimiento tiene valor anecdótico, ya que ni siquiera tuvo eco en la sociedad de la época, si lo comparamos con 
el saqueo de Roma por Alarico en el año 410, que impresionó a intelectuales y a la ciudadanía en general, que no 
dudaron en creer que el fin de Roma había llegado. 
Hay muchas dudas de por qué el desplome imperial no causó el interés esperado; quizá por la ausencia documental 
respecto a la deposición de Rómulo Augústulo hasta casi medio siglo después, o por la ausencia de una verdadera 
literatura germánica que hubiera convertido el acontecimiento en gesta nacional.  
 
1. 1. Tiempos de crisis, tiempos de reformas 
Desde el gobierno de Diocleciano (284-305) hasta el 476 varias circunstancias explican la precariedad del Estado, 
aunque desde finales del siglo III ya eran conscientes de los problemas del Imperio y comenzaban a adoptar una serie 
de medidas para solucionarlos. 
Desde Augusto (61-14 d. C.) hasta finales del siglo III se idearon diferentes fórmulas de gobierno con el propósito de 
mantener la estabilidad estatal, siendo el Principado (Princeps) una de las más sobresalientes. Basado en el 
consensus universorum, al recibir el poder del pueblo y del Senado, y representando un compromiso entre la 
República y la Monarquía, fue en la práctica una forma de poder autocrático en cuanto el titular disfrutaba de 
poderes ilimitados al haberse reforzado la potestad ejecutiva. También desde Augusto se buscó la fórmula sucesoria 
ideal, sufriendo la transmisión del poder numerosas variaciones, que fueron desde intentos de educar a un familiar 
concreto, hasta la más original de todas, la Tetrarquía de Diocleciano, pasando por el principio hereditario bajo los 
Flavios, la elección entre los mejores con los Antoninos, o el golpe de estado llevado a cabo por los generales 
fronterizos.  
Tras la crisis del siglo III, el Imperio intentó por todos los medios rehacerse en su marco político y administrativo. Para 
ello había que adaptarlo a las nuevas realidades económicas, sociales y culturales. En esta idea trabajaron, sobre 
todo, los emperadores Diocleciano y Constantino (307-337). En primer lugar había que reforzar la teoría y el ejercicio 
del poder. Así se pasará de concebir al emperador como un primer ciudadano a verle como un amo absoluto 
(Dominus). Ya a comienzos del siglo III el jurista Ulpiano escribía: “lo que el emperador decide tiene fuerza de ley”. 
Y progresivamente, se subrayará el origen divino del poder imperial como fundamento que lo justifica. De este 
modo, Diocleciano entraba en comunión con la divinidad, recibiendo de Júpiter las cualidades sobrehumanas que 
precisaba para el ejercicio del poder. Constantino daría un paso más en la sacralización del poder imperial con el 
reconocimiento del Cristianismo. “Los emperadores del Alto Imperio podían creerse “dios”, lo que sólo les servía para 
ponerse al nivel de los diosecillos del panteón politeísta. Los del Bajo Imperio, siendo hombres, reflejarán la majestad 

7 



temible del Dios de Abraham”. Al menos Teodosio (379-395) lo entendió así al declarar al Cristianismo religión oficial 
del Estado. Aunque este objetivo resultaba de difícil cumplimiento en la parte occidental del Imperio, donde no existía 
la larga tradición oriental de sumisión a la autocracia sacralizada. Además, había una realidad distinta que impediría el 
triunfo de estas ideas: una peor economía y el ascenso del ejército al poder. Tras la muerte de Teodosio, la difícil 
situación pondrá casi todo el poder en manos de sucesivos generales.  
El ejército también vivió grandes transformaciones, uno de los motivos fue el fin de las conquistas romanas y la 
distinta concepción que sobre el “limes” (frontera) se iba a tener a partir de las presiones ejercidas por los bárbaros. 
Hasta entonces la frontera se había concebido como una línea provisional dependiente de los sucesivos avances del 
Imperio, pero después se mostrará ya como una línea defensiva. Era necesario defenderse de los invasores, lo que 
conllevaba modificar el esquema militar y destinar al ejército mayores recursos. También Constantino creó un nuevo 
sistema defensivo, completado mediante tratados (foedera) con los jefes germanos que actuaban como aliados del 
Imperio. Pero, a la larga se iba a asistir a una barbarización del ejército.  
También se modificaron órganos políticos y administrativos, desde el Senado de Roma, que vio perder su antiguo 
poder para limitarse a ratificar las constituciones imperiales, hasta las provincias que pasaron de la cincuentena al 
centenar con Diocleciano. Asimismo, decayeron los gobiernos urbanos, y con ellos “la mejor raíz del patriotismo 
romano y la fuente más fecunda de ideales políticos y ciudadanos del mundo clásico, de modo que el Imperio vino a 
reforzar su caparazón a costa de su médula sin crear otra nueva”.  
Primero con Diocleciano y luego con Constantino se llevaron igualmente a cabo los últimos intentos de reforma 
monetaria y financiera, empezando por el ejercicio de la regalía monetaria. Se adoptaron medidas para regular los 
precios de los productos y los salarios de los trabajadores (Edicto de Diocleciano del año 301). Desde el punto de 
vista fiscal, el Estado de los siglos IV y V, junto a las “res privata”  (tierras propiedad del titular del Imperio), los 
ingresos ordinarios y las regalías, hizo proliferar los impuestos extraordinarios que se cobraban en especie para 
mantener la “annona” alimenticia de los soldados y las obras públicas. Diocleciano los regularizó a través de la 
“indicción” (cálculo anual de las necesidades de alimentos y materiales que el gobierno tenía, cuyo montante se 
repartía entre las tierras agrícolas de acuerdo con su rendimiento para cubrir así el total del presupuesto de gasto). A 
este impuesto, Constantino añadió el censo de la población agrícola o “capitatio”. La indicción proporcionó ingresos 
pero resultó aplastante para buena parte de la población. 
 

Reformas monetarias y financieras: 

●​ Tanto Diocleciano como Constantino hicieron los últimos intentos de reorganizar la moneda (regalía monetaria = el 
derecho exclusivo del emperador a acuñar moneda). 

●​ La idea era frenar la inflación y la devaluación que afectaban al Imperio. 

Regulación de precios y salarios 

●​ Diocleciano dictó en el año 301 el Edicto de Precios Máximos, que fijaba cuánto podía costar un producto y cuánto 
podía ganar un trabajador, para evitar la especulación y la subida descontrolada de precios. 

Ingresos fiscales del Estado 

●​ El Estado se financiaba con:​
 

○​ Res privata → tierras que eran propiedad directa del emperador. 
○​ Ingresos ordinarios → impuestos regulares. 
○​ Regalías → beneficios de monopolios estatales (como la acuñación de moneda o algunas minas). 

Impuestos extraordinarios en especie 

●​ Además de los impuestos regulares, empezaron a cobrar impuestos en especie (grano, aceite, animales, etc.) en lugar 
de dinero. 

●​ Esto servía para mantener la annona militar (el abastecimiento de alimentos para los soldados) y para financiar obras 
públicas. 

La indicción (bajo Diocleciano) 

○​ Era un sistema fiscal regularizado: cada año el Estado calculaba cuántos alimentos y materiales 

8 



necesitaba (para el ejército, la administración, obras, etc.). 
○​ Ese “presupuesto” se repartía entre las tierras agrícolas según su productividad. 
○​ En otras palabras: si una finca producía más, debía aportar más; si producía menos, aportaba menos. 

La capitatio (añadida por Constantino) 

○​ Fue un complemento: se hacía un censo de la población agrícola (quiénes trabajaban la tierra) y se 
vinculaba a la tierra misma. 

○​ Así, no solo se gravaban las tierras, sino también a los campesinos que las cultivaban. 

Consecuencias: 

○​ El sistema aseguraba ingresos estables al Estado (importante para mantener al ejército). 
○​ Pero se volvió muy pesado para la población campesina, porque los impuestos eran altos, rígidos y difíciles 

de pagar, lo que aumentó la miseria y ató a muchos campesinos a la tierra (origen de la servidumbre 
medieval). 

En resumen, la indicción fue el sistema de impuestos agrícolas anual introducido por Diocleciano, que distribuía la carga fiscal 
según el rendimiento de las tierras. Constantino lo reforzó con la capitatio, un censo de campesinos que ligaba a las personas 
con la tierra. Si bien dio al Estado recursos estables, se convirtió en una carga insoportable para gran parte de la población 
rural. 

 
Las reformas fiscales se completaron con otras medidas coactivas, adoptadas para organizar las fuerzas productivas 
mediante la adscripción hereditaria al oficio. A fines del siglo III, con Aureliano, se obligó a los artesanos a integrarse 
en corporaciones, los “collegia”. Para asegurar los servicios indispensables y el abastecimiento de soldados y 
funcionarios el Estado acabó por organizar sus propias redes artesanales y mercantiles, minando con ello la libre 
iniciativa, provocando la regresión en la economía altomedieval.  
La estratificación social también iba a resultar alterada desde el siglo III. En la cúspide estaba el orden senatorial, por 
debajo, los comerciantes y artesanos. El grupo de poderosos se alejaba cada vez más del resto, los “humiliores”, 
adscritos al oficio. 
Las guerras civiles y defensivas así como las medidas tomadas por el Estado repercutieron en todos los ciudadanos 
aunque con distinta intensidad. Los grupos privilegiados pudieron mantener su posición, las clases medias, 
pequeños propietarios y comerciantes prácticamente desaparecieron como tales. En el medio rural, el número de 
pequeños y medianos propietarios fue disminuyendo progresivamente. Las causas principales fueron la excesiva 
presión fiscal y el endeudamiento progresivo. Su pésima situación les llevó a buscar protección a través del 
“patronato”, entrando en encomendación con algún latifundista, a quienes cedían sus tierras o parte de ellas, 
conservando el usufructo, a cambio de protección real tanto rente al fisco como a la violencia existente. También la 
situación de los no propietarios, arrendatarios o “colonos” se degradó a lo largo del siglo IV, al encontrarse adscritos 
al propietario de la tierra, quien podía perseguirlos si huían y maltratarlos físicamente. El colono pagaba sus 
impuestos a través del propietario. Tales situaciones de dependencia no encajaban con el Derecho romano, al reducir 
a la mínima expresión las libertades.  
El fin del Mundo Antiguo coincidió con el declive de la sociedad esclavista, pero el nacimiento de estos 
especiales lazos de protección y el desarrollo del colonato manifiestan hasta qué punto dicho declive no 
conllevó el triunfo del trabajo libre. La razón que explica esta nueva situación del campesinado es clara: la 
obsesión del Estado por retener la mano de obra que garantizara la cobertura de sus necesidades agrícolas y 
el cobro religioso de los impuestos.  
Igualmente, si el Estado romano tuvo claro el motivo para reducir a la nada las libertades del campesinado, también 
lo tuvo éste pera mostrarse insolidario con el Imperio en los momentos de crisis, y llegar a protagonizar una serie de 
revueltas contra los grandes propietarios, y por supuesto contra el Estado. La más popular de todas fue el 
movimiento “bagauda”, extendido por la Galia, los Alpes e Hispania, siempre regresando cuando las autoridades 
romanas creían haberlo sometido. “El presbítero galo acusa a los ricos propietarios o patronos, a los recaudadores de 
impuestos y funcionarios en general de abusar sin pausa de los más humildes. El descontento generalizado de los 
campesinos y el clima de injusticia social conduce al autor Salviano a entender la revuelta campesina armada 
bagauda. “¿Cómo extrañarse de que algunos se hayan hecho bagaudas si no es por nuestras injusticias, por la falta 

9 



de honradez de los jueces, por las confiscaciones y robos de esos hombres que han hecho de la recaudación de 
impuestos y de las indicciones tributarias un beneficio personal?”. 
 
1.2 Expansión y consolidación del Cristianismo 
La difusión y consolidación del Cristianismo en el Imperio romano coincidió también con su período de decadencia, 
por lo que algunos autores se plantearon su grado de responsabilidad en el derrumbamiento final de esta alabada 
expresión política. Los escritores de la Antigüedad Tardía, coincidieron en observar que la integración del Cristianismo 
en la sociedad y en la vida política del Imperio supuso un cambio fundamental. Pero para los historiadores paganos, 
la consolidación del Cristianismo fue decisiva en el derrumbamiento de Roma; para los cristianos, las desgracias del 
Imperio no se debían al Cristianismo sino al envejecimiento imparable de un mundo ya decadente física y 
moralmente. 
Autores de los siglos XVI y XVIII, y más de la Ilustración, acusaron al Cristianismo y a la Iglesia de haber dado muerte 
al racionalismo de la cultura clásica y haber impuesto la irracionalidad y la intolerancia frente a la religiosidad romana 
tradicional, que se fundamentaba en la aceptación de la diversidad de creencias y en la convicción de que sus 
prácticas religiosas resultaban indispensables para contar con el favor a la ciudadanía de las divinidades y para 
afirmar el espíritu cívico común. 
El espíritu religioso del último tiempo del Imperio estaba en plena evolución. Desde el paganismo comenzaron a 
preocuparse más por la suerte del creyente después de la muerte, tendiendo a ser menos cívico y más místico. El 
paganismo del Imperio presentaba dos vertientes. Una, basada en la tradición religiosa clásica y representada 
fundamentalmente por los grupos aristocráticos, la clase senatorial e intelectuales, que despreciaban el bajo nivel 
intelectual del Cristianismo. Otra, los cultos campesinos de origen neolítico, elementales pero  a la larga más 
resistentes, contra los que tendría que luchar la jerarquía eclesiástica altomedieval, que se concretaban en fiestas y 
ritos asociados a fuerzas naturales o a objetos y lugares. 
Se han buscado diferentes interpretaciones para explicar la oposición presentada al Cristianismo por el Estado 
romano y una buena parte de los intelectuales de la época, siendo, la más contundente la de que la Iglesia se 
estaba convirtiendo en una institución que rivalizaba con el propio Estado. También se deben tener en cuenta las 
acusaciones que se hacían a los cristianos, de abandonar las actividades cívicas y de procreación, de desatender el 
conjunto de deberes sociales y con ello de contribuir a la desintegración del mundo clásico. Asimismo, se han 
presentado muchas razones para explicar el triunfo del Cristianismo: falta de homogeneidad religiosa en el 
Imperio; el carácter universalista del Cristianismo, por encima de peculiaridades regionales; el alto nivel moral y 
solidaridad que presentaban los cristianos de la época; los mecanismos de la psicosis de angustia existente que 
arrastraba a las gentes a buscar más la fe que la razón; el fortalecimiento numérico e institucional cada vez mayor 
que presentaba la Iglesia. Aunque todo parece indicar que el llamado “Giro constantiniano”, la conversión del 
emperador Constantino, y el trato de favor dado al Cristianismo a partir de ese momento, fue definitivo en su 
consolidación. 
Sobre la conversión de Constantino al Cristianismo, los historiadores han destacado la ambigüedad religiosa y el 
oportunismo político del emperador, características que le habrían llevado a intentar conciliar los principios de la Fe 
cristiana con los de un paganismo todavía fuerte. De hecho, Constantino nunca renunció al título pagano de “Pontifex 
Maximus”, y presidió los ritos paganos tradicionales en la fundación de Constantinopla. Según Eusebio de Cesarea, 
Constantino se convirtió en el año 312 tras tener una visión providencial, que le anunciaba la victoria sobre la muerte 
antes de enfrentarse a su rival Majencio y quedar dueño de las provincias de Occidente. Según el pagano Zósimo, en 
una línea anticonstantiniana, sitúa la conversión en el año 226, al ponerla en relación con la muerte de su hijo Crispo y 
su esposa Fasta, de las que hace responsable al emperador, quien se convierte al cristianismo ya que esta doctrina 
concedía el perdón inmediato a toda falta. 
Al margen de interpretaciones favorables o no, y del último intento serio de restauración pagana que llevaría a cabo el 
emperador Juliano (362-365), la conversión de Constantino dio lugar a numerosas novedades surgidas del reajusta en 
las relaciones Iglesia-Estado. Un reajuste iniciado con el edicto de Milán en el año 313, a partir del cual los 
cristianos iban a disfrutar de la tolerancia estatal, pero que avanzaría mucho más y de forma rápida. Constantino 
ordenó que se le devolvieran a la Iglesia las propiedades confiscadas durante las persecuciones; eximió al clero de 
pagar impuestos; confirió a los obispos autoridad judicial; autorizó a la Iglesia a recibir donaciones y a que sus 
templos fueran lugares de asilo; dispuso medidas ligadas al carácter humanitario del Cristianismo, como la 
prohibición de marcar esclavos con fuego a la crucifixión; inauguró la política de construcción de iglesias a expensas 

10 



del Estado. Pero, el acontecimiento de mayores repercusiones fue su intervención en el Concilio de Nicea del 325, al 
suponer el primer paso dado en la intromisión del poder laico en los asuntos internos de la Iglesia, que tan larga e 
intensa trayectoria tendría a lo largo del Medievo. El Concilio, bajo su presidencia y con la asistencia de trescientos 
obispos, se reunió para resolver la controversia teológica arriana, iniciándose así la serie de concilios convocados por 
los emperadores que iban a ser instrumentos de sus respectivas políticas, siempre destinados a conseguir la unidad 
religiosa del Imperio, imprescindible para la buena marcha de los asuntos del mismo. 
Con la excepción de Juliano el Apóstata, los sucesores de Constantino fueron dando pasos decisivos para la 
expansión del Cristianismo y las relaciones Iglesia-Estado. El emperador Graciano dejó de ostentar el título de 
Pontifex Maximus en el 379. Teodosio, con el edicto de Tesalónica (380) hizo del Cristianismo la religión oficial del 
Estado. En los años 392 y 393 se prohibieron, respectivamente, las manifestaciones públicas del culto pagano y los 
Juegos Olímpicos. El paganismo oficial y aristocrático recibía así los golpes más duros, reduciéndose a simples 
prácticas privadas en grupos cada vez más minoritarios, destinados a desaparecer. A partir de entonces, los 
enemigos de la Iglesia iban a ser las fisuras heréticas surgidas en el seno de la comunidad cristiana, entra las que 
el arrianismo desempeñaría un papel destacado por su éxito en las poblaciones germánicas, y brotes continuos del 
paganismo rural y ancestral nunca vencido. 
 
2.​ Factores externos: los bárbaros 

El término “barbaroi”, bajo el que se designaba a los pueblos más allá de las fronteras políticas y culturales de la 
Hélade, fue heredado por Roma, al igual que su carácter peyorativo, y su identificación con gentes en un estadio de 
civilización inferior. Esta imagen y la idea de la culpabilidad de los bárbaros en la crisis política que acabó con el 
Imperio romano caló profundamente en las corrientes humanistas, siendo concebidos como “el diluvio destructor 
de Occidente”, y Flavio Biondo situando el inicio de la decadencia del Imperio con el saqueo de Roma por los 
visigodos de Alarico en 410. Sin embargo, esta interpretación es parcial, pues parte de un esquema creado ya en la 
Antigüedad, cuando Roma necesitaba justificar sus guerras de conquista presentando a sus vecinos como 
enemigos inferiores y peligrosos. Más tarde, esta misma lógica sirvió para desviar la atención de los problemas 
internos —económicos, sociales, políticos y militares— que realmente minaban la solidez del Imperio. De esta forma, 
se responsabilizó a los bárbaros de una crisis que tenía sus raíces en las debilidades propias de la civilización 
romana.  
En tiempos más recientes, sobre todo a partir del Romanticismo y el auge de los nacionalismos modernos, la 
percepción cambió. Los bárbaros comenzaron a despertar fascinación, no solo por su papel en la historia, sino 
también por sus mitos y leyendas, lo que llevó a analizarlos de manera más objetiva y reconocer que, si bien 
intervinieron en las transformaciones del mundo tardoantiguo, no fueron por sí mismos los culpables exclusivos de la 
caída del Imperio. 
En conclusión, la historiografía actual entiende que los bárbaros fueron un factor externo de gran relevancia, pero su 
impacto no puede explicarse sin tener en cuenta las crisis internas que atravesaba Roma. La imagen de los bárbaros 
como causantes únicos del derrumbe es en realidad una construcción ideológica heredada de la propia Antigüedad, 
más útil para justificar conquistas o encubrir debilidades romanas que para explicar de manera realista el fin del 
Imperio. 
En los últimos años se insiste en considerar las posturas historiográficas tradicionales, fruto de la aceptación ciega de 
los modelos creados por la Antigüedad, culpables de revertir a otros pueblos y culturas los problemas inherentes a la 
civilización clásica, “al necesitar contraponer ambos mundos para primero justificar las guerras de conquista y 
después ocultar los factores internos causantes de los conflictos y transformaciones del suyo propio, desviando, en 
suma, la opinión pública hacia planteamientos secundarios que implicaban a sus vecinos”. 
 
2.1 Los pueblos germanos y Roma 
La precariedad y subjetividad de las fuentes escritas sobre los germanos protohistóricos, todas ajenas a su mundo, 
limita nuestros conocimientos sobre sus culturas, etnias, modos de asentamientos, gobiernos y formas religiosas y 
culturales. Sabemos de una primera cultura germánica al sur de Escandinavia y en la Península de Jutlandia, de su 
expansión por la costa sur báltica y por la gran llanura centroeuropea, así como de su llegada hacia el año 500 a. C. 
hasta el curso inferior del Rin y sus contactos con los celtas, a costa de quienes se llevaron a cabo las migraciones 
germánicas entre los siglos III-I a. C. hasta la conquista de la Galia por César y la organización del “limes” por 
Augusto. Desde entonces hasta el siglo II los germanos dejaron de constituir un peligro serio para el Imperio.  

11 



En la actualidad se suele hablar de tres momentos en las relaciones entre Roma y los pueblos germanos: el de 
conquista y colonización romana, en el que la guerra de fronteras con los bárbaros formaría parte del proceso de 
creación del Imperio; el de las migraciones de parte de las poblaciones germanas a las provincias imperiales, 
acompañados ya los guerreros de mujeres y niños, con un carácter casi siempre pacífico y con el deseo de servir a 
Roma; por último, el de las invasiones violentas protagonizadas por guerreros que guían a sus respectivos pueblos, 
siguiendo las directrices de un jefe común y cuyos desencadenantes podían ser varios: la presión de otro pueblo, el 
fracaso de los pactos con Roma, traición, o la envidia y el deseo de vivir como los romanos. Pero en este último caso, 
la actitud de los bárbaros no era siempre igual, podían protagonizar simples ocupaciones momentáneas para llevarse 
un botín o eran auténticos movimientos de población con el propósito de poseer y gobernar un territorio.  
El conocimiento de las ramas dialectales permitió clasificar estos pueblos. Todos conocían la agricultura sedentaria, 
aunque sus formas económicas se hallaban ligadas a la ganadería como principal fuente de riqueza. La práctica 
mercantil era rudimentaria igual que su artesanía, ya que estaban acostumbrados al autoconsumo y al trueque. No 
utilizaban la moneda, aunque la atesoraban por su valor en oro y plata. No obstante, por la influencia del Imperio su 
comercio a través del limes llegó a tener un cierto peso, lo que llevó a considerar las funciones económicas de la línea 
fronteriza junto a las defensivas. Los productos intercambiados eran esclavos, pieles y ámbar germanos frente a 
manufacturas y metales preciosos romanos. 
Su estructura social se basaba en tres tipos de solidaridades. La primera era la sippe o familia amplia, que aseguraba 
la protección de la parentela en torno al padre, que ostentaba el mundo, la autoridad o soberanía doméstica. La 
segunda era la tribu y la tercera el gau o pueblo, formado por un conjunto de tribus y con un jefe común, que 
resultaba elegido durante la celebración de las reuniones anuales de sus guerreros o thing. A estas asambleas les 
correspondían las funciones judiciales y la llamada a la guerra. Por encima del pueblo podía haber confederaciones 
de varios de ellos y más o menos duraderas bajo la guía del más poderoso militarmente. La posición del individuo 
dependía de esta red de solidaridades. 
El carácter militar de la sociedad germana y las relaciones especiales que se establecían entre el jefe y sus guerreros 
fueron descritas por Tácito en Germania: el haber abandonado el escudo es la principal vergüenza. En el campo de 
batalla es vergonzoso para el jefe verse superado en valor y vergonzoso para los guerreros no igualar en valor al jefe. 
Pero lo peor era haberse retirado de la batalla sobreviviendo al jefe. El principal deber de fidelidad consiste en 
defender a aquél. Los jefes luchan por la victoria, sus compañeros, por el jefe. La calidad guerrera y el sentido de la 
lealtad personal hacia el jefe acabarían convirtiéndose en elementos trascendentales de la sociedad medieval. 
Por debajo de la gran masa de población libre se hallaban los semilibres, miembros de tribus germanas sometidas, y 
los esclavos, domésticos o agrícolas, de origen diverso.  
Respecto al Derecho, los germanos carecían de norma escrita; tenían un Derecho consuetudinario de transmisión 
oral, pero por influencia de Roma acabarían codificándolo. Se dejaba gran parte de la competencia de la Justicia a la 
familia, ya que a ella pertenecía la responsabilidad colectiva y la venganza de sangre, dar cuenta de los delitos, jurar 
la inocencia de una persona, y el pago o cobro de multas judiciales. En ocasiones el Derecho germánico previó la 
convocatoria de un combate para determinar la culpabilidad, y el juicio a través de la ordalía o juicio de Dios, que a 
pesar de su primitivismo se mantendría en algunas partes de Europa hasta la plenitud medieval. 
Sus creencias religiosas se basaban en la concepción del universo como un gran campo de batalla, en donde los 
diferentes dioses y fuerzas naturales medían sus fuerzas. El culto a objetos o lugares sagrados y a los días de luna 
llena o solsticios eran frecuentes. Varias de sus formas paganas iban a subsistir, incluso tras su cristianización. 
Uno de los pasos más relevantes en el proceso de integración de los germanos fue su aceptación del Cristianismo 
ortodoxo. El paso de los ya arrianos al catolicismo marcó un momento clave en la historia de pueblos como los 
visigodos. Pero aún más decisivo y complicado fue el paso directo del paganismo al catolicismo de francos o 
anglosajones. Pese a que la conversión de Clodoveo (497) implicó el bautismo de 3.000 guerreros francos, la mayoría 
no recibió instrucción cristiana. El resultado fue que su conversión no conllevó la renuncia a sus antiguos dioses, 
lugares sacros o costumbres, y el paganismo iba a mantener buena parte de sus formas y ritos, en especial en el 
medio rural. 
Esta mezcla de paganismo y Cristianismo explica que personajes como Carlomagno consideraran oportunas las 
conversiones forzosas, y otros como el papa Gregorio Magno pensaran que las únicas conversiones firmes y 
duraderas tenían que llevarse a cabo con especial cuidado, sin intentar arrancar en un día las creencias acumuladas y 
vividas durante siglos; sin que fueran traumáticas. Así se fueron cristianizando elementos paganos, dando 
interpretaciones cristianas a sus antiguas narraciones, o construyendo iglesias sobre templos o lugares paganos.  

12 



Su epopeya germánica acabarían fundiéndose con otras tradiciones y narraciones en síntesis de elementos paganos 
y cristianos; y su arte, tendente a la abstracción frente al realismo romano, de cuya unión surgieron las obras de 
escultura y de iluminación de manuscritos durante el Medioevo.  
 
2.2 Las grandes migraciones del siglo V. 
L. Musset mencionó la existencia de tres grandes 
oleadas migratorias de los pueblos germanos sobre 
Europa desde el año 375 con la invasión de los hunos 
hasta el 568 con el asentamiento de lo lombardos, 
aunque subrayando la mayor profundidad de la 
primera, así como su superior impacto traumático para 
los romanos.  
La situación de estos frente al “limes” imperial antes 
de que en el 375 los hunos emprendieran su marcha 
hacia Occidente era la siguiente: el río Dniéper 
constituía la frontera entre las dos principales ramas 
del pueblo godo, los visigodos en Dacia y ostrogodos 
en el Ponto y actual Ucrania. En esta época, el obispo 
Ulfila creó su alfabeto, el gótico, tradujo la Biblia e introdujo la Fe arriana entre ellos. 
En el desencadenamiento final de las grandes migraciones de estos pueblos fueron fundamentales las alteraciones y 
posterior presión de los pueblos nómadas de las estepas rusas, en concreto de los hunos, que tras vencer a los 
alanos, ostrogodos y visigodos, desde el 375 dominarían las estepas del Don y el delta danubiano, encabezando una 
confederación de pueblos. 
En el 376, los visigodos, presionados por los hunos, atravesaron el Danubio. Al emperador Valente de Oriente no le 
quedó otra opción más que aceptarlos y mantenerlos a cargo de la annona. Pero el mal funcionamiento del sistema 
de abastecimientos al que hallaban subordinados, así como los abusos perpetrados por funcionarios y mercaderes 
romanos provocaron su sublevación y posterior victoria sobre las legiones romanas en la batalla de Adrianópolis 
(378), donde murió el emperador. Los visigodos se dispersaron entonces por los Balcanes, sembrando pánico entre la 
población. Sólo Teodosio I iba a lograr provisionalmente la paz, quien llevó a cabo un pacto con el pueblo godo en el 
382, instalando a los ostrogodos en Panonia como federados del Imperio y a los visigodos en Mesia Inferior. Sin 
embargo, los saqueos eran frecuentes cada vez que las provisiones escaseaban o que se deseaba presionar al 
emperador con el fin de que otorgara nuevas concesiones. A pesar de todo la situación se pudo mantener hasta la 
muerte de Teodosio. Tras su desaparición, el acuerdo, que no conllevaba la fidelidad de los godos al Estado romano 
sino a la persona del emperador, quedó roto. A su muerte el imperio se dividió entre sus hijos: Arcadio en Oriente y 
Honorio en Occidente, aunque éste último cedió el poder, por su corta edad, a un militar de origen vándalo, Stilicón, 
quien tuvo que enfrentarse continuamente a los ataques de los bárbaros, en especial los protagonizados en Tracia y 
Macedonia por el visigodo Alarico, el más relevante del momento. 
En el 405, grupos de ostrogodos, vándalos y alanos entraron en Italia. Aunque Stilicón pudo aniquilar a la mayoría, a 
Honorio no le quedó otro remedio que trasladar su corte a Rávena. En el 406, los suevos, vándalos y alanos lograron 
romper la frontera del Rin y extenderse por las Galias. La apertura de este nuevo frente bélico y el asesinato de 
Stilicón en el 408 iban a dejar desprotegida a Italia. Su falta de defensa fue aprovechada por Alarico y sus guerreros, 
quienes asediaron Roma hasta su toma final en el 410. El incendio y saqueo de Roma provocó un gran impacto 
psicológico en todo el orbe romano. Pero Alarico no tenía intención de permanecer en Italia, sino pasar al norte de 
África, pero murió antes de poder hacerlo. Su sucesor, Ataúlfo, regresó a la península itálica y se asentó en el sur de 
la Galia, pero su objetivo no era la destrucción del Imperio, sino llegar a un entendimiento con las autoridades 
romanas. En este contexto se sitúa el matrimonio de Ataúlfo con Gala Placidia, la hermana del emperador, prisionera 
de los visigodos desde el saqueo de Roma, y el foedus suscrito por el rey Walia con el Imperio (418) por el que 
quedaban asentados de manera estable en el sur de la Galia, a cambio de combatir a los bagaudas y luchar contra 
los bárbaros que habían entrado en Hispania en el 409. De esta manera nacía el primer reino bárbaro en tierras del 
Imperio. 
Los bárbaros comenzaban a entrar en la Península Ibérica e iban a comenzar a instalarse de forma permanente. Por el 
foedus, Walia debía hacer la guerra a estos pueblos. En la década del 420, ni el emperador Valentiniano III, ni Aecio, el 

13 



militar defensor del Imperio, pudieron impedir que los vándalos se esparcieran por la Península Ibérica. Los vándalos 
ocuparon también África proconsular y sus áreas próximas. Tomaron Cartago y amenazaron Sicilia. Roma perdía con 
ello su más importante granero. A Roma no le quedó otro remedio más que admitir la existencia de un nuevo reino 
bárbaro, el de los vándalos en el norte de África, y sufrir el inicio de las violentas persecuciones de la población 
romana de la zona y el declive de su comercio en el Mediterráneo. 
 
2.3 Atila 
Entre los años 450 y 451 tuvo lugar la mayor prueba de fuerza para el Imperio romano y los pueblos germanos, ya 
asentados y parcialmente romanizados: la invasión de los hunos. Este pueblo de las estepas contaba con  un caudillo 
excepcional, Atila, “el azote de Dios” y “un hombre nacido para saquear el mundo y aterrorizar la tierra”.  Hasta el 450 
Atila había dirigido sus incursiones hacia el Imperio de Oriente, al que no le había quedado otra opción más que 
pactar un tributo anual. Pero desde esa fecha Occidente pasaría a ser su objetivo. Su cambio de actitud debió haber 
sido en parte por la propuesta de Honoria, la hermana del emperador Valentiniano III (siglo V). Vivía en la corte de 
Rávena y, según las fuentes, mantenía una relación amorosa no aprobada con un funcionario de palacio. Descubierto 
el romance, su hermano quiso obligarla a casarse con un senador para controlar su vida y evitar escándalos que 
pudieran dañar el prestigio de la familia imperial. 
En ese contexto, Honoria buscó una salida desesperada: envió un emisario con una carta y, según la tradición, 
incluso un anillo a Atila, el caudillo de los hunos, pidiéndole ayuda. La interpretación de este gesto varía: algunos 
cronistas lo presentan como una propuesta de matrimonio, en la que Honoria se ofrecía como esposa; otros lo ven 
más bien como una petición política de auxilio para liberarse de la tutela de su hermano. 
Atila aprovechó la situación a su favor. Declaró públicamente que había recibido una propuesta de matrimonio y 
reclamó como dote la mitad del Imperio romano de Occidente, la Galia, lo cual era, obviamente, imposible de 
aceptar para Roma. Usó este argumento como justificación política para emprender campañas militares en territorio 
romano, presentándose no como invasor, sino como “pretendiente legítimo” con derechos dinásticos. En definitiva, el 
episodio muestra dos cosas: por un lado, la desesperación de una princesa romana atrapada en la rigidez de la corte, 
y por otro, la habilidad de Atila para transformar un asunto privado en un pretexto diplomático y militar que le sirvió 
para presionar al Imperio de Occidente.  
En el año 451 d. C., tras haber utilizado la “propuesta” de Honoria como pretexto político, Atila cruzó el Rin con un 
enorme ejército huno y aliados bárbaros, avanzando hacia la Galia. Su objetivo no era solo el saqueo, sino 
también asegurarse una posición de dominio en Occidente, quizás estableciendo allí un territorio bajo su control. 
 
Al principio tuvo éxitos rápidos: tomó varias ciudades y puso sitio a Aurelianum (la actual Orléans). Sin embargo, el 
papa León I, los generales romanos al mando (como Aecio) y los visigodos aliados bajo el rey Teodorico I lograron 
conformar una gran coalición. Esa alianza enfrentó a Atila en la batalla de los Campos Cataláunicos (cerca de 
Châlons), una de las más decisivas de la Antigüedad tardía.  
Aunque la batalla fue muy sangrienta y su resultado no fue una victoria absoluta para ninguno, Atila tuvo que retirarse. 
Aecio alejó a los adversarios más peligrosos de Atila para permitir su retirada de la Galia sin dificultades, quizá con el 
deseo de renovar las relaciones de amistad con los hunos y así poder utilizarlos en el futuro como fuerza de 
contención frente a otros enemigos del Imperio. Atila perdió la oportunidad de dominar la Galia y, aunque invadió 
Italia al año siguiente (452), tampoco consiguió establecer un reino permanente allí. 
En resumen: Atila no logró quedarse con la Galia porque se encontró con una resistencia inesperadamente fuerte de 
romanos y visigodos unidos. Su invasión marcó un punto culminante de su poder, pero también el inicio de su 
retroceso, ya que después de esas campañas no pudo expandirse más y murió pocos años después, en 453. 
 
En el 452 d. C., tras fracasar en su intento de consolidar dominio en la Galia, Atila invadió Italia. Saqueó ciudades del 
norte como Aquilea, Milán y Verona, y avanzaba hacia Roma. La situación era crítica: el Imperio romano de Occidente 
estaba debilitado, sin recursos militares suficientes para detenerlo. En ese contexto, el emperador Valentiniano III 
envió una embajada encabezada por el papa León I, acompañado por altos funcionarios imperiales como el prefecto 
Trigecio y el cónsul Avieno. El encuentro tuvo lugar cerca del río Mincio, en el norte de Italia. 
Las fuentes coinciden en que Atila decidió retirarse tras la entrevista, pero difieren en el porqué: 

14 



-​ Tradición eclesiástica: presenta a León como la figura clave, cuyo carisma y autoridad moral impresionaron a 
Atila al punto de hacerlo desistir de atacar Roma. Algunos relatos medievales incluso añadieron que Atila vio 
aparecer a San Pedro y San Pablo armados, lo que lo amedrentó. 

-​ Historiadores modernos: señalan razones más pragmáticas. Atila ya estaba en una situación difícil: su ejército 
sufría hambre y enfermedades, Italia había sido devastada, los suministros eran escasos, y al mismo tiempo 
el Imperio de Oriente estaba hostigando sus territorios en los Balcanes. La embajada de León, con la 
promesa de tributos o acuerdos, le ofrecía una salida honorable para retirarse sin parecer derrotado. 

En conclusión, la embajada encabezada por León I fue un éxito diplomático y pasó a la memoria como un triunfo de 
la autoridad espiritual frente a la amenaza militar. Sin embargo, detrás de la imagen casi milagrosa, la decisión de 
Atila también respondió a cálculos estratégicos y a las dificultades reales que enfrentaba su ejército en Italia. 
En el 453 d. C., Atila se apresuró a preparar el ataque contra el emperador de Oriente por haberse negado a pagar los 
tributos acordados con su antecesor Teodosio, pero su muerte pondría fin a sus propósitos, y el temible y 
heterogéneo Imperio de los Hunos había desaparecido. 
 
2.4 El final político del Imperio Romano de Occidente 
La muerte de Atila sólo iba a significar un levísimo respiro. La inestabilidad del poder romano se acentuaba 
progresivamente: Valentiniano III mandaba a ejecutar a Aecio y el propio emperador moriría asesinado en el 454 d. C. 
En las décadas siguientes, el destronamiento del último emperador de Occidente, Rómulo Augústulo en 476 d. C., fue 
consumándose la descomposición del poder imperial, convertido ya en pura ficción. El poder se encontraba reducido 
a una parte de Italia. La presencia vándala en África, el principal granero de Roma, y en el Mediterráneo occidental 
dificultaba enormemente el aprovisionamiento triguero de la capital. La propia Roma, que había cedido su papel de 
corte a Rávena, era asaltada por los vándalos en el 455,  sin que ninguna autoridad civil o eclesiástica pudiera 
detener el empuje bárbaro como lo había hecho León I con Atila.  
Al desaparecer la dinastía Teodosiana, los siguientes titulares del Imperio de Occidente carecieron de fuerza y 
prestigio, depositando el poder en los grandes jefes militares de ascendencia germánica. 
El destronamiento de Rómulo Augústulo en 476 d. C. por su antiguo protector Odoacro ponía fin a cualquier nuevo 
intento de restauración del Imperio romano de Occidente. Entregó las insignias imperiales al único emperador con 
poder efectivo que quedaba, Zenón, con el deseo de seguir ejerciendo el poder militar en la parte occidental. Pero el 
panorama en Occidente iba a ser otro. Los francos se alzarían a ocupar un puesto fundamental en la Galia, con su 
protagonista Clodoveo acabaron con los restos de dominio romano en la zona tras su victoria en el 486 d. C. sobre 
Siagrio. Los ostrogodos, bajo Teodorico el Grande, se asentarían en Italia con el propósito de crear una entidad 
política basada en un sistema de alianzas con los pueblos germánicos para luchar contra Bizancio. La creación de 
estos reinos y sus proyectos lograrían que el perfil en Europa fuera distinto a partir del siglo VI. 
 

El mundo mediterráneo en la Antigüedad Tardía – Cameron 
Tras la muerte de Teodosio I en 395, deja a su hijo Arcadio Oriente y a Honorio Occidente. Desde ese momento el 
imperio romano quedó definitivamente dividido a efectos administrativos. Ya en tiempos de Diocleciano, pese a 
seguir siendo la sede del senado, Roma había dejado de ser la capital administrativa del Imperio. Los emperadores se 
trasladaban de una capital a otra. A finales del siglo IV, las principales sedes del gobierno eran Milán en Occidente y 
Constantinopla en Oriente. El imperio estaba dividido además desde el punto de vista lingüístico: pese a que el latín 
era hasta el siglo IV o más, la lengua “oficial” del ejército y el derecho, en Oriente laaa lengua de las clases cultas era 
el griego, que además coexistía con muchas lenguas locales.  
En Occidente el gobierno imperial ya era muy débil a finales del siglo IV, mientras que el poder de las grandes 
familias terratenientes había ido haciéndose cada vez más fuerte. Las provincias occidentales se habían visto 
afectadas y perjudicadas mucho más pronto por las invasiones y guerras civiles del siglo III. Desde la desastrosa 
derrota en Adrianópolis (378) la presión de los bárbaros iría aumentando constantemente hasta que en 476 fue 
destronado el último emperador romano que gobernaba el Imperio desde Italia, y el poder pasó a un caudillo bárbaro. 
La célebre “reconquista “ emprendida desde Constantinopla por el emperador de Oriente, Justiniano, a partir de la 
tercera década del siglo VI tenía por objeto dar un vuelco completo a la situación, pero si bien en Italia se mantuvo la 
presencia de los bizantinos en el Exarcado, occidente quedó definitivamente dividido a finales del siglo VI, con la 
dinastía franca de los merovingios gobernando en Francia y la monarquía visigoda reinando en España. El papado se 

15 



hizo con un considerable poder en la esfera secular. Pese a todo, en los reinos bárbaros siguieron vivos muchos 
elementos claramente romanos.  
“El mundo mediterráneo en la Antigüedad tardía, 395-600” sugiere, al utilizar la expresión “Antigüedad tardía”, que 
en el Occidente bárbaro todavía seguían vivos, aunque fuera de forma fragmentaria, algunos rasgos básicos 
de la civilización clásica. 
 
Las fuentes que hacen referencia a todo este período son extraordinariamente ricas y variadas, y entre ellas se 
incluyen no sólo las obras de autores excepcionales desde todos los puntos de vista, sino también una 
documentación numerosísima que relata la vida de personajes absolutamente corrientes.  
Al contar con una mayor continuidad cultural, Oriente pudo conservar mejor que Occidente una tradición 
historiográfica según el viejo estilo. Otros autores, en cambio, escribirían la historia de la Iglesia. La lista del material 
arqueológico es amplísima y cada día se incrementa más. 
 

Alta Edad Media – Collins 
●​ La llegada de los Hunos 

En términos de información escrita, al menos hasta el siglo V, la única perspectiva de que dispone el 
investigador moderno acerca de los acontecimientos que tuvieron lugar más allá de las fronteras del Imperio 
Romano procede de los historiadores romanos que se mostraron dispuestos  incluir breves informes sobre las 
acciones de los “bárbaros” en sus estudios sobre los acontecimientos contemporáneos. Se estimaba de escaso 
interés la descripción de los hábitos de aquellos a quienes consideraban salvajes, y eso afectaba incluso a 
sociedades tan avanzadas, desde una perspectiva moderna, como la de los persas. Incluso si un historiador romano 
de formación clásica hubiera sentido un interés etnográfico real por los bárbaros de más allá de las fronteras, la 
adquisición de información detallada y fiable no habría sido fácil. 
En consecuencia no es sorprendente, aunque sea lamentable, que las causas de las alteraciones más importantes 
en el orden y distribución de los pueblos al norte de Roma en el período imperial sigan siendo en gran medida 
una incógnita y no puedan ser conocidas. Es el fenómeno que con frecuencia se conoce, de forma cómoda pero 
simplificadora, como “la llegada de los hunos”. La repentina partida desvde las estepas de Asia Central del 
previamente desconocido pueblo nómada de los hunos provocó el colapso del antes estable reino de los 
ostrogodos, cuyo centro se encontraba al noroeste del mar negro. Esto y la consiguiente huida hacia el oeste de los 
vencidos, produjo a su vez la caída de la confederación visigoda, inmediata  los ostrogodos. Los visigodos fueron 
también empujados hacia el oeste y el sur, y llegaron como refugiados en creciente número a la ribera norte del 
Danubio, y con ello a la frontera del Imperio romano. La presión se alivió con la decisión del emperador de oriente, 
Valente, de admitir a los refugiados godos en territorio imperial en los Balcanes, pero en último término con 
consecuencias desastrosas para el Imperio.  
Surgen preguntas: ¿Quién empujó a los hunos? Sobre todo teniendo en cuenta que la sociedad nómada mantiene 
sus viejos patrones de movimientos y áreas fijas de pastoreo de invierno y verano. Si los hunos carecían de 
organización social y política unificada (como se cree) y operaban en bandas pequeñas ¿Cómo pudieron derribar la 
gran monarquía de los ostrogodos? La verdad es que el ascenso de esta monarquía a un puesto destacado era 
relativamente reciente, por lo que era en verdad un poder poco estable. Más importante resulta destacar que el 
predominio de los ostrogodos, un pueblo básicamente agrícola, fue sustituido por el de los hunos, que eran 
nómadas, bajo quienes la presencia nómada se extendió por primera vez desde Asia Central hasta la frontera romana 
en el Danubio. Una zona que hasta el momento había servido de soporte a una sociedad agraria, centralizada y 
más desarrollada, ya no era capaz de hacerlo. Esta hipótesis plantea entonces que el fenómeno no se trataría 
tanto de una “invasión huna”, sino de la conversión de un territorio agrícola a nómada debido a circunstancias 
externas.  
 

●​ Los visigodos y el Imperio 
En el 376, debido a lo recién señalado, llegan a la orilla norte del Danubio numerosos refugiados visigodos y 
algunos ostrogodos, que el emperador admitió en el imperio, dándoles tierras a cambio de colaboración 
militar. Los jefes militares romanos encargados de controlar y establecer a los visigodos en la parte oriental de los 
Balcanes, les hicieron a estos pagar por las provisiones que el emperador pretendía regalarles, y los alejaron del 
Danubio, hacia el sur y cerca de la ciudad de Marcianópolis. Allí mientras los jefes godos recibían un banquete de un 

16 



general romano, los visigodos intentaron entrar a la ciudad en busca de alimentos y el general romano entró en 
pánico e intentó tomar como rehenes a los jefes godos. Los ejércitos se enfrentaron resultando en una 
derrota romana y a estos visigodos se les unieron otros que también estaban siendo trasladados. Los visigodos, 
junto con caballería ostrogoda, concentraron sus fuerzas al norte de Adrianópolis y las fuerzas romanas fueron 
derrotadas, muriendo el emperador Valente y dos tercios del ejército. 
Ahora en guerra contra el imperio en su propio territorio, los visigodos no podían cultivar sus propios alimentos, por lo 
que la ventaja era de los romanos y los godos acabaron pactando la paz y estableciéndose en los Balcanes 
orientales. A partir de ahora serían un elemento clave a cualquier cálculo militar y político, tanto así que los 
emperadores siguientes fueron muy clementes hacia ellos.  
 

●​ Estilicón vs Honorio 
Trás la muerte del emperador Valente, gobernó Teodosio I, bajo quien ejerció la jefatura militar en Occidente 
Estilicón, de orígen germánico. Tras la muerte de Teodosio, gobernaron sus hijos Arcadio (Oriente) y Honorio 
(Occidente). Estilicón afirmaba que Teodosio le había pedido que proteja a sus hijos, pero Arcadio no lo permitió. 
Estilicón, si debía permanecer en Occidente, pretendía al menos recuperar la región de Iliria en los Balcanes, 
bajo control Oriental pero que pertenecía a Occidente por un tratado previo. Para lograr esto, debía de pactar con 
los visigodos, la principal fuerza militar de los Balcanes, ahora bajo el liderazgo de un tal Alarico.  
Los visigodos, tras el pacto logrado con el imperio, recibían ingresos a cambio de aportar al ejército imperial, pero no 
tenían sus propias tierras, de lo contrario no estarían “atados” a los romanos. La solidez de la posición de Alarico 
entre sus seguidores dependía de combinar su papel tradicional de jefe guerrero germánico con su estatus en el 
nuevo orden del Imperio en el que ahora se movían los visigodos. Para ello, necesitaba mantener a su gente en el 
futuro inmediato y un título. Por lo tanto, deseaba el aprovisionamiento general de comida, el pago anual de 
dinero, y el título de magister militum. Buscaba obtener esto aprovechándose de la rivalidad entre oriente y 
occidente. En el 402 intentó presionar a occidente atacando Italia, pero fue derrotado por Estilicón, que debido a su 
utilidad, le permitió a él y a sus hombres escapar. No fué la primera vez que se daba tal situación. 
En el 407 Estilicón alcanzó un acuerdo con Alarico para proporcionarle provisiones de forma regular, subsidios 
y el título que quería, a cambio de la lealtad de los godos. La parte oriental del imperio reaccionó cerrando sus 
puertos a occidentales, declarando enemigo público a Estilicón y la guerra civil parecía inminente.  
En Oriente, desde la muerte de Teodosio I, surgió un sentimiento anti-germánico, al igual que ocurrió luego en 
Occidente. Por lo tanto, la aristocracia senatorial de occidente no aportó a Estilicón los recursos necesarios 
para cumplir su acuerdo, y fué ejecutado por orden del emperador Honorio. El senado rechazó el reciente y 
odiado acuerdo con Alarico, quien como respuesta invadió Italia para presionar al gobierno imperial. Marchó y 
saqueó Roma en el 410.  
Liberado de la excesiva influencia de Estilicón, Honorio no deseaba verse sometido a otro dictador militar 
germano. En la seguridad de su capital (Rávena), estaba situado en una posición ideal para ignorar las 
demandas de Alarico, quien incapaz de influir sobre Honorio, se hallaba en una posición difícil, pues la invasión de 
Italia no logró asegurar sus demandas. Este amenazó al senado para que influyera sobre Honorio, pero fué inutil. Un 
año después vuelve a marchar sobre Roma y el senado proclama emperador al principal magistrado de la 
ciudad, Prisco Attalo, quien así puede otorgar a Alarico el título que deseaba. Este nuevo emperador era una 
mera farsa mientras que permanezca Honorio en Rávena, además de que dependía de la defensa de los godos. Esto 
significa que cuando Alarico decide que el pueblo visigodo debería trasladarse a África “el granero del Imperio 
occidental”, para conseguir los alimentos y seguridad que deseaban, Attalo se opuso (pues quedaría indefenso ante 
la venganza de Honorio), entonces Alarico lo obliga a abdicar. Viendo que no logra ninguno de sus objetivos, 
algunos godos atacan a Alarico, ahora en una posición desesperada, por lo que decide saquear Roma por 
tercera vez. Luego de esto, los visigodos se dirigen al sur, buscando alcanzar África una vez más, pero Alarico 
muere. Su nuevo líder, Ataúlfo, decide en cambio abandonar Italia por los Alpes, y eso hacen.  
Mientras tanto, en Britania habían nombrado a otro emperador “usurpador”: Constancio III, que decidió 
apoderarse de la Galia, que justo estaba siendo invadida por pueblos germanos: los vándalos, suevos y alanos. 
Estos pueblos confederados avanzaron hacia España, destruyendo todo a su paso. Constancio III tomó Galia y 
luego España y buscando la legitimación como colega imperial por parte de Honorio, avanzó sobre Italia. Sin 
embargo, generales suyos se rebelaron en España y Britania y le fué fácil a Honorio capturar a Constancio III, a 

17 



quien ejecutó. En menos de un año desde el saqueo de Roma, Honorio restableció el control sobre el sur de Galia e 
Italia, resultado positivo de su política de neutralidad ante las demandas de Alarico.  
 

●​ La reducción del Imperio occidental 
Uno de los rasgos más sorprendentes del período que va del 395 al 476 es la falta de referencias en las fuentes 
literarias relacionadas tanto con la mitad oriental del Imperio como con la occidental a ejércitos específicamente 
romanos.  
En Galia se contrajo gradualmente la presencia militar romana a lo largo de varias décadas, dándose al mismo 
tiempo una creciente dependencia en tropas mercenarias o federadas para mantener un enclave, siempre en 
disminución, bajo el gobierno imperial directo. En el 418, los visigodos se establecen en Aquitania, lo que marcó el 
comienzo del proceso. Se los utilizó para frenar el avance de otros pueblos germanos allí y en España, y luego se 
establecieron, mediante un tratado, como federados en una provincia de la Galia. Luego crearon un reino en 
torno a Tolosa, que comenzó a extenderse hacia áreas que el Imperio deseaba retener bajo su gobierno 
directo, por lo que se vieron atacados por ejércitos de mercenarios Hunos al servicio Imperial.  
Se observa, en general, una decreciente capacidad del gobierno imperial en Occidente, aún con centro en 
Rávena, para controlar directamente la administración de las provincias y garantizar la defensa militar de 
éstas. La Galia era, además de Italia, la única área considerada como imprescindible y que debía de ser conservada 
bajo gobierno imperial directo a toda costa. La responsabilidad de elaborar y llevar a cabo esta política 
corresponde en gran medida a un hombre, el general Flavio Aecio “el último de los romanos”.  
El padre de Aecio había sido el magister equitum de Honorio tras acabar con Alarico y “pacificar" el Imperio occiental. 
Tras la muerte de Honorio, el ejército occidental eligió a un nuevo emperador, Juan. Aecio, que tenía contactos con 
los visigodos y los hunos, había formado un ejército de hunos para luchar en favor de Juan en la última de las guerras 
civiles con el Imperio Oriental, pero este último derrotó al ejército occidental y Aecio quedó a las órdenes del nuevo 
emperador Valentiniano III y su madre, Gala Placidia, la hermana de Honorio, quien gobernaba como regente de 
su hijo, aún niño. Se le ordenó a Aecio que realice una campaña contra los visigodos y luego se le otorgó el segundo 
cargo en la jerarquía militar. Aecio organizó el asesinato de su superior y alcanzó así el primer cargo. Tras 
enfrentarse a la oposición por parte de un comandante militar de África, con el apoyo de Gala Placidia, Aecio 
venció en el 433 y ejerció sin oposición la supremacía política y militar en la mitad occidental del Imperio.  
Como ya se mencionó, fué su política utilizar mercenarios hunos para mantener el control imperial en la Galia, 
pero permitió que se perdiera el control de Britania, España y África que la tomaron los vándalos. Aecio no 
permitió que nada lo distrajera de su en último término fracasado intento de eliminar el reino visigodo de la 
Galia, y en consecuencia estuvo dispuesto a conceder en la práctica el control de África a los vándalos. En el 
442 se firmó un tratado que formalizaba este reconocimiento con el matrimonio de la hija del emperador 
Valentiniano III y el mayor de los hijos del rey vándalo.  
El reino visigodo con centro en Tolosa se volvió agresivo y expansionista y Aecio, por obvias razones, no 
contaba con el apoyo de Valentiniano III o Gala Placidia. A consecuencia de esto, debió de buscar como aliados 
a sus ejércitos hunos y a la aristocracia senatorial que tenía interés en continuar la defensa de la Galia y no 
apoyaba a la corte imperial. Sin embargo, los hunos, que antes no tenían una autoridad política central ahora 
tenían una dinastía gobernante unitaria, y su gobernante ahora era Atila. Esto significaba que para el 445, la 
aportación de mercenarios hunos a los ejércitos del Imperio dependía de la buena voluntad de su rey. Los 
hunos venían aprovechándose del Imperio de dos formas: ofreciéndose como mercenarios a la parte 
occidental y extorsionando a la oriental, amenazandola con ataques a gran escala. Sin embargo, el nuevo 
emperador oriental, Marciano, se rehusó a continuar con el pago anual a los hunos. Por motivos que no han 
podido ser bien explicados, Atila, en lugar de atacar el imperio oriental, llevó a sus ejércitos a la Galia y usó 
contra el imperio occidental a las mismas fuerzas que desde hace dos décadas lo venían protegiendo.  
Aecio tuvo que hacer un rápido cambio en su política. Habiendo estado intentando limitar o eliminar al reino visigodo 
desde su primera campaña, las nuevas circunstancias de la incursión huna lo obligaron a aliarse con el rey 
visigodo Teodorico I contra la amenaza común: los hunos. En la batalla de “los campos Catalaúnicos”, Teodorico 
murió, pero los hunos fueron derrotados. Sin embargo, en el 425 Atila y su ejército huno regresa e invade Italia, 
sorprendentemente sin oposición alguna de parte de la milicia romana. Se envió en cambio a una embajada 
formada por dos senadores y el papa león I, quien rogó a Atila que se retirara y este así hizo.  

18 



En el 453 Atila muere y su imperio se desmoronó debido a enfrentamientos entre sus hijos y la sublevación de los 
pueblos sometidos. Para el Imperio, la posibilidad de utilizar ejércitos mercenarios hunos en el futuro dejó de ser 
viable, por lo que además Aecio ya no era útil para la corte. Aecio murió en Rávena en el 454, posiblemente a 
manos de Valentiniano III. Sus oficiales germánicos, siguiendo sus tradiciones, decidieron vengarlo lo que contribuyó 
a que fuesen fácilmente sobornados por un antiguo cónsul, Petronio Máximo, para asesinar al emperador, sólo 
seis meses después tras la muerte de Aecio. 
 

●​ Una época de dicatodores militares 
En Occidente en el siglo V se pueden encontrar una serie casi ininterrumpida de generales que ejercen el 
verdadero poder del Estado, desde la época de Estilicón hasta el final de la línea de emperadores occidentales en el 
476-480. Esto también puede observarse en Oriente pero las necesidades militares de esa mitad fueron menos 
constantes y a menudo fue posible impedir que los jefes militares ejercieran la clase de control general de la vida 
política y el dominio de la corte imperial típicos de sus colegas occidentales.  
Habiendo dispuesto la muerte de Valentiniano III, Petronio Máximo pudo asegurar su propia proclamación como 
emperador al día siguiente, y ligó a su familia con la de su predecesor casándose con su viuda y casando a su hijo 
con la hija de este. Esto rompió uno de los puntos del tratado del 442 con el rey vándalo Geiserico, y una flota 
vándala rápidamente partió de África y cayó sobre la indefensa Roma, saqueandola. Petronio intentó huir pero 
un ciudadano enfurecido le arrojó un ladrillo y murió.  
La amenaza vándala y la ambición de recuperar el control directo de África se convirtieron en el elemento 
fundamental de la política imperial durante los últimos años de la parte occidental del Imperio. La falta de tropas 
para la defensa de Italia significaba que debían de buscarse hombres en la Galia. Petronio ya se había percatado de 
esto y designado a un magister militum con lazos con los visigodos: Avito. Fallecido Petronio, Avito, con el apoyo 
godo y del senado, fue proclamado emperador. Así, los visigodos una vez más vinieron a jugar el papel de 
tropas federadas, actuando en defensa de los intereses imperiales, pero al mismo tiempo pudieron extender su 
propio control a zonas que eran de importancia secundaria para Avito. La falta de medidas inmediatas, sin embargo, y 
el que haya sido nombrado emperador en una provincia en lugar de en Roma, hizo que su régimen sea cada vez más 
impopular. En el 456, un general llamado Ricimero ganó una batalla marítima contra los vándalos y el alto mando 
italiano sintió que podía entonces prescindir de Avito, quien fué derrotado por Ricimero y Mayoriano, un ex general 
de Aecio.  
La tardía determinación de recuperar África dominó la política imperial en Occidente durante los siguientes 
quince años, similar a lo ocurrido con la supuesta amenaza visigoda en época de Aecio. En el 457 Mayoriano fue 
proclamado emperador. Se impuso en la Galia, que no había recibido bien lo ocurrido con Avito, y pactó con el rey 
visigodo Teodorico II. Luego, en el 460, se dirigió a Hispania en donde estaba reuniendo una flota para trasladar 
el ejército a África, pero avisados con antelación los vándalos realizaron un ataque preventivo contra la flota 
imperial y destruyeron o capturaron la mayo parte, suspendiendo la campaña. Mayoriano tuvo que aceptar 
reconocer el tratado del 442, entregando África a cambio de la paz. Al volver a Roma en 461, Mayoriano fue 
interceptado por las tropas de Ricimero, depuesto y ejecutado. Ricimero colocó como emperador a un senador 
llamado Libio Severo, que resultó impopular entre un general de Mayoriano en la Galia, resultando en la pérdida de 
la poca Galia que aún controlaba el Imperio. En el 465 el emperador muere, tal vez envenenado por Ricimero, 
haciendo posible un acercamiento entre Oriente y Occidente. En el 467, Ricimero acepta a un candidato oriental 
para el trono de Occidente: Antemio, a cambio de que Oriente financiara y lanzara una invasión de África para 
eliminar a los vándalos.  
La expedición oriental a África en el 468 fue un desastre y conflictos entre Ricimero y Antemio desataron una 
guerra civil, que acabó con el primero tomando Roma y ejecutando al otro. Ricimero muere por causas naturales en el 
472 y el Imperio de Occidente queda reducido a Italia. La importancia de Italia era tan escasa que el sucesor y 
sobrino de Ricimero prefirió no quedarse y el candidato a emperador de oriente, Julio Nepote, se convirtió en 
emperador aunque muy brevemente ya que era impopular en Italia y fue expulsado a Dalmacia. Fue sustituido por 
un nuevo magister militum, Oreste, que puso a su hijo Rómulo Augústulo como emperador en 475, pero estos 
fueron vencidos por Odoacro, otro general, a Rómulo se le permite continuar con su vida privada y Odoacro toma 
el poder en italia bajo el título de rey en 476. 
Esto no fue formalmente el fin del Imperio en Occidente, pues Julio Nepote, reconocido como emperador por 
Oriente, aún vivía. Este fué asesinado en el 480, técnicamente poniendo fin al Imperio romano en Occidente. 

19 



 
Lo sorprendente acerca de la “caída del imperio romano de occidente” es la naturaleza fortuita, casi accidental, del 
proceso. Desde el año 410 en adelante sucesivos regímenes imperiales occidentales simplemente entregaron o 
perdieron el control de un creciente número de territorios del antiguo Imperio. Ningún emperador, sin embargo, 
habría pensado que en realidad estaba abandonando o excluyendo del imperio a las diversas provincias que 
cedía. En términos de teoría constitucional la autoridad práctica en las áreas de administración y la defensa 
estaba siendo delegada en las personas de los reyes germanos. En teoría estos permanecían subordinados a la 
autoridad superior de los emperadores.  
De esta forma el Imperio de Occidente se extinguió por delegación. Los acontecimientos del 476 o el 489 
significaban en teoría, y así era como Odoacro y el emperador de oriente (Zenón) lo veían, que en lugar de que 
el Imperio estuviera dividido y existiera una parte occidental y orienta, ahora había un solo imperio indivisible 
de nuevo, y los derechos y la autoridad del gobernante occidental sobre sus subordinados, los reyes 
germanos, meramente había pasado al a partir de ahora único emperador, que gobernaba desde 
constantinopla. En la práctica esto no era más que una ficción constitucional.  
La misteriosa desaparición del ejército romano es uno de los fenómenos más extraordinarios del siglo V, ya 
que abundan los generales y también los soldados bárbaros. Inevitablemente, al disminuir en tamaño las áreas bajo 
control imperial directo, el ejército romano también perdió zonas tradicionales de reclutamiento. Además, en el 425 
o antes, las unidades del ejército romano que quedaban, en poco se diferenciaban de los diversos enemigos que 
combatían, la mayoría ya romanizados. La pérdida de adiestramiento y experiencia, el gasto de mantener un ejército 
permanente y las dificultades políticas que podían resultar de tener uno, todo hacía parecer más fácil, barato y 
seguro utilizar federados bárbaros para combatir en nombre del emperador. Estos sin embargo demandaron, y 
recibieron, más control del gobierno en las zonas que defendían. La única perspectiva era la de la protección de 
Italia y de los intereses preferidos por los que allí ejercían el poder político.  
 

●​ ¿Por qué cayó el Imperio romano? 
La administración central de la mitad del occidental del Imperio abandonó el control de un número creciente 
de provincias al declinar su capacidad de defenderlas y vigilarlas ante una creciente serie de problemas 
militares. Esto fue visto por los emperadores en esos momentos como una medida temporal. La administración 
central del Imperio Occidental sucumbió al proceso que ella misma había alentado.  
Las tradiciones intelectuales, de gobierno y de cultura material del Bajo Imperio romano continuaron 
disfrutando de vitalidad en el Oeste mucho después de la desaparición de la estructura política unitaria. “La 
caída del Imperio romano en Occidente” no fue la desaparición de una civilización: fue simplemente la ruptura 
de una aparato de gobierno que no se podía mantener más tiempo. 
 

El final de las villas y las transformaciones del territorio rural en Occidente (siglos V-VIII) – Brogiolo y 
Chavarría 
El texto estudia el territorio rural en el occidente europeo durante los siglos V al VII, analizando la desaparición del 
modelo arquitectónico de las villas tardoantiguas y la evolución de otras formas de asentamiento, como aldeas o 
aglomeraciones en altura. El análisis de las transformaciones en la cultura material se basa en datos arqueológicos, 
mientras que los cambios en la propiedad y gestión agraria necesita fuentes escritas, como expresa Wickham, donde 
se trata el final de las villas como uno de los aspectos más significativos del mundo antiguo.  
Las villas constituyen el aspecto más vistoso del territorio en el mundo romano desde la época republicana hasta el 
siglo V. Se contextualiza a la villa romana no como un elemento aislado, sino como la parte más visible de un 
paisaje rural mucho más articulado y complejo. Este paisaje incluía: 

●​ Asentamientos aglomerados: Vici (pueblos), castra (fortificaciones), castella (fortines). 
●​ Infraestructura: Red viaria. 
●​ Lugares de culto: Templos, santuarios y, posteriormente, iglesias. 

Todas esas estructuras se relacionan entre ellas y con el ambiente (natural o antrópico) en cuadros evolutivos. Se 
enfatiza que el concepto de "villa" abarcaba realidades muy diversas, desde lujosas residencias aristocráticas hasta 
granjas más modestas, y que sus estructuras y funciones evolucionaron con el tiempo. Los autores señalan una 
limitación crucial de la investigación arqueológica: el conocimiento se centra casi exclusivamente en la pars urbana 
(área residencial), mientras que la pars rustica (áreas de producción, almacenamiento y vivienda de los 

20 



trabajadores) permanece en gran medida desconocida, lo que impide una comprensión global de estas 
explotaciones. 
La villa tardoantigua (siglos IV-V) representa el culmen de un modelo de vida aristocrático (otium), bien descrito 
por autores como Símaco o Sidonio Apolinar, que cuenta con su fase de mayor desarrollo en el siglo IV. Su declive es 
iniciado generalmente en las primeras décadas del siglo V, aunque en algunas zonas muestran signos de 
decadencia desde finales del siglo III, por lo que no fue un proceso homogéneo, sino que varió profundamente según 
las regiones, las características de las propiedades y la evolución política y económica de cada territorio. 
 
Las tres fases de evolución de las villas tardoantiguas:  
Los autores proponen un modelo tripartito para entender la transformación: 
 
Fase 1 (finales siglos III – IV): Reorganización y monumentalización. Coincide con las reformas administrativas y 
territoriales de Diocleciano y Constantino. Se da una gran ola de monumentalización de las residencias aristocráticas 
(peristilos, termas, mosaicos). Estos edificios adoptan una serie de elementos (entrada monumental, peristilo, 
comedores, espacios de recepción, amplios conjuntos termales, mosaicos, ricos aparatos decorativos) comunes a la 
mayor parte de las grandes villas del Occidente mediterráneo. Paralelamente, muchas villas ven sus espacios 
residenciales reconvertidos para usos productivos. Esto no se interpreta como "crisis", sino como un reflejo de 
importantes cambios estructurales: la desaparición de la pequeña y mediana propiedad y el surgimiento de grandes 
latifundios controlados por una élite cada vez más poderosa. 
Fase 2 (siglos V – VI): El final del modelo. Es el abandono generalizado de la pars urbana de las villas. Su lugar es 
ocupado por reocupaciones marginales: cabañas con postes de madera, hogares, silos y basureros, que indican un 
cambio radical en el tipo de población y su nivel de vida. Contemporáneamente, surgen nuevos modelos de 
asentamiento aristocrático en contextos fortificados (castra) y comienzan a formarse las primeras aldeas en 
algunas zonas, como la meseta ibérica. 
Fase 3 (siglos VII – VIII): Nuevas residencias aristocráticas (hipótesis). Las fuentes escritas mencionan 
residencias rurales de la nueva aristocracia (ej. palacio de Liutprando en Italia, la villula de Recesvinto en Hispania). 
Arqueológicamente, estas residencias no están identificadas, pero los autores proponen la hipótesis de que podrían 
estar asociadas a las iglesias rurales monumentales altomedievales, interpretadas como capillas privadas de estas 
propiedades (ej. el edificio de Pla de Nadal, Valencia). 
 
Existe un paralelismo crucial entre la transformación del campo y de la ciudad, se argumenta que el fin de las 
villas no fue un hecho aislado, sino parte de un cambio estructural general. En esencia, los autores demuestran que 
el mismo patrón de auge, crisis y renacimiento que vivieron las villas rurales también se dio en las domus urbanas 
(viviendas urbanas aristocráticas): 

●​ Monumentalización (siglo IV): Tanto las villas en el campo como las lujosas domus en la ciudad (ej: en 
Mérida y Roma) alcanzan su máximo esplendor arquitectónico. 

●​ Desestructuración (siglos V-VI): Ambas entran en crisis. Las villas son abandonadas o reocupadas de forma 
precaria, y las domus urbanas se subdividen, se derrumban o se reutilizan para fines no residenciales, 
reflejando el colapso del sistema socioeconómico que las sustentaba. 

●​ Renacimiento (siglos VIII-IX): Tras un período de arquitectura más modesta, surge una nueva élite con poder 
y recursos. Esto se evidencia con la aparición de nuevas residencias monumentales tanto en el ámbito rural 
(hipotéticas residencias aristocráticas) como en el urbano (ej: en el centro de Roma), marcando el final de la 
transición y el surgimiento de un nuevo orden altomedieval. 

 
Esta comparación refuerza la idea de que el final del mundo romano fue una transformación profunda y generalizada, 
que afectó por igual al campo y a la ciudad, y no una simple "decadencia" rural. El declive, abandono y posterior 
transformación de las estructuras residenciales de élite (villas en el campo, domus en la ciudad) ocurrieron al 
mismo tiempo y respondieron a las mismas causas macro: la crisis del sistema socioeconómico del Imperio 
Romano, la fragmentación del poder y el surgimiento de nuevas realidades políticas (reinos germánicos). 
En todos los análisis, el final de las villas es estudiado desde un punto de vista arquitectónico e interpretado como 
consecuencia de las transformaciones experimentadas por las élites tardoantiguas, acentuando cambios de carácter 
cultural y por tanto de su estilo de vida, el papel de la iglesia en la reorientación de los intereses de estos individuos o 
la completa desaparición de la clase propietaria y su sustitución por parte de una nueva sociedad campesina 
independiente. Se considera el período entre los siglos V y VII momento en el que desaparece el modelo 
arquitectónico de las villas, considerando la evolución de otras formas de asentamiento en el territorio para obtener 
una visión global. 
 

21 



1.​ Del final de las villas a los nuevos modelos de asentamiento rural 
La documentación arqueológica muestra que las últimas fases de reestructuración arquitectónica y decorativa de las 
villas tardoantiguas se fechan a mediados del siglo V. A partir de esta fecha, son muy reducidos los indicios de 
inversiones en los edificios residenciales de las villas, y se hallan más elementos de ruptura que de pervivencia de un 
sistema de vida aristocrático en estos complejos. Se halla material arqueológico posterior al siglo V pero relacionado 
con la presencia de hogares, muros de compartimentación construidos con técnicas rudimentarias, agujeros de poste 
que indican la presencia de cabañas, de basureros, silos, entre otros. El final de las villas no significó el abandono 
definitivo de estos edificios, pero no podemos sostener que haya una continuidad del lujoso sistema de vida de las 
villas en el siglo IV y la pobreza de material y recursos de los siglos posteriores. Tampoco la existencia de lugares de 
culto relacionados con las villas puede considerarse indicio de la continuidad de la vida aristocrática en las villas, 
porque estas se construyeron a partir del siglo VI cuando las villas ya estaban abandonadas. 
 
Desde el siglo V se comienzan a documentar cambios en la estructura y organización del territorio y su poblamiento: 

Iglesias y episcopia rurales: por iniciativa de las autoridades eclesiásticas, a partir del siglo V comienza a tejerse 
una red eclesiástica de iglesias rurales, edificios construidos en relación con la red viaria y en centros de población 
aglomerada. También se suman en algunos territorios conjuntos eclesiásticos más complejos, episcopia rurales. 
Estas estructuras tomarán el papel de las villas como centros administrativos de las propiedades rurales y como 
puntos de recaudación de rentas e impuestos (luego se suman también los monasterios). 

Los castra: estos asentamientos fortificados son contemporáneos al final de las villas. Se sabe que a partir del siglo 
V existía un sistema defensivo que bloqueaba los valles alpinos (tractus circa Alpes). A fines del siglo VII hay una lista 
de castra definidos como civitates, posibles centros de jurisdicción territorial. Se trata de una evolución que 
aseguró la supervivencia de los castra como núcleos de habitación una vez que perdieron su función militar. Hay 
evidencia de un importante excedente, productos de importación y monedas. Es difícil asegurar si el excedente 
procedía de la annona militar o si era producto de las actividades económicas de los residentes de los castra. La 
calidad de las defensas, iglesias y edificios residenciales confirma que su producción era obra de equipos 
especializados.  
Se pueden distinguir castra con distintas funciones dependiendo de sus dimensiones, características y posición, 
siendo algunos importantes centros administrativos, fiscales y religiosos, papel que comparten con centros urbanos y 
se reparten la recaudación de excedente del territorio. Schneider subdivide cuatro grupos principales: fortalezas 
militares de control de fronteras/vías de comunicación; fortificaciones asociadas a un hábitat; asentamientos rurales de 
altura provistos de defensas construidos por privados; y grandes aglomeraciones protegidas con murallas y 
construcciones de prestigio como iglesias o residencias de cierto estatus en su interior. 
 
Las aldeas: se observa el nacimiento y desarrollo de núcleos de habitación aglomerados a partir del siglo V, 
consideradas aldeas cuando residen a un centenar de personas y constituyen un grupo social en condiciones de 
producir suficientes recursos, de expresar una identidad propia y cohesión respecto a un territorio distinto al de otras 
comunidades. Se forman en zonas ocupadas anteriormente por establecimientos rurales romanos o en áreas libres. 
Por ejemplo, Gózquez o El Pelícano en Hispania, se caracterizan por cabañas semienterradas (sunken-featured 
buildings), silos y hornos. Las necrópolis asociadas son de tipo visigodo. Los estudios paleoeconómicos sugieren una 
economía agropecuaria (cereales, olivo, cría de équidos) que apunta a una organización dependiente de una 
aristocracia externa, probablemente residente en ciudades o castra, que ejercía control sobre la producción y 
recaudación de rentas.  
La aparición de estas aldeas con elementos culturales nuevos (como las cabañas semienterradas y ciertos ritos 
funerarios) no debe atribuirse de forma simplista a la llegada de pueblos "bárbaros". Los autores explican que fue un 
proceso de aculturación complejo y bidireccional: los grupos germánicos ya estaban parcialmente romanizados antes 
de asentarse, y la población hispanorromana local adoptó después prácticas útiles o prestigiosas de los recién 
llegados. El resultado fue una sociedad nueva y mezclada, cuya cultura material refleja esta hibridación y no 
identidades étnicas puras. 
 
Asentamientos de carácter disperso: son pequeñas habitaciones marginales o granjas aisladas, visibles tras la 
desaparición de las villas, dispersas y a veces reutilizando espacios ocupados por las villas, de manera puntual y no 
monumental. Sus estructuras se reutilizaron para fines modestos, como viviendas precarias, instalando cabañas de 
madera o adobe dentro de las ruinas; usos productivos, en algunas áreas se destinaron a silos, talleres o corrales, o 
necrópolis, en ocasiones, se usaron como cementerios de comunidades cercanas. 

22 



Lo que se mantuvo no fue la residencia lujosa, sino el espacio agrícola alrededor, con sus aterrazamientos, canales, 
fosas, etc.  
 
Áreas marginales: con la disolución del sistema económico romano globalizado, las áreas marginales (zonas antes 
consideradas periféricas o de escaso valor) adquirieron un nuevo protagonismo en la Alta Edad Media (siglos VII-IX). 
Estos territorios, como bosques, zonas pantanosas, montañas o regiones mineras abandonadas, aptos para la 
ganadería y recolección, experimentaron una revalorización económica y estratégica bajo los nuevos reinos 
regionales. Se revaloran recursos minerales, la pietra ollare, el pastoreo, productos como castañas, etc. Pequeñas 
comunidades se instalaron en estas zonas, a menudo en asentamientos temporales o estacionales (por ejemplo, para 
la trashumancia o la minería). Eran espacios menos controlados por el poder central, lo que permitía cierta autonomía, 
pero también eran vulnerables a la expansión de señores locales o monasterios. Aunque se suele pensar en estas 
áreas como "libres", fuentes tardías (como el Políptico de Santa Giulia, s. IX) muestran que aristocracias y 
monasterios ejercían un control férreo sobre sus recursos. La marginalidad era relativa: sólo existía donde no había 
recursos valiosos que atrajeran el interés del poder. 
 
Un modelo multivariado: para Wickham, si bien la clave de los principales cambios que dieron lugar al final del 
mundo romano se encuentra en el registro económico, para explicar el final de las villas se basa en conceptos 
vinculados a la militarización de la sociedad, transformaciones en el sistema de vida y de la cultura de las élites. Los 
autores creen que el problema debe ser examinado área por área, ya que en cada territorio hay distintos factores. La 
transformación del mundo rural tardorromano y altomedieval no puede explicarse mediante una sola causa.  

❖​ Primero hay que considerar el sistema económico, que significa indagar el territorio en relación con los núcleos 
urbanos y a los castra como nuevos centros de referencia para los territorios subalternos. Los hallazgos de 
monedas, pesos monetarios, cerámicas importadas, confirman que estos centros continuaron atrayendo productos 
de mercados internacionales e interregionales. Los flujos de bienes provenientes de territorios dependientes se 
documentan ampliamente en ciudades y castra. A un nivel alto no hay duda de que los intercambios fueran 
gestionados bajo el control político y administrativo de organismos superiores. 

❖​ Los testimonios relativos a la estratificación de la sociedad y sobre las élites son menos significativos que en la 
época tardoantigua, cuando las lujosas residencias señalaban de manera indiscutible la presencia de aristocracias. 
A partir del siglo VI, son los ajuares funerarios los que sugieren la presencia aristocrática. A partir del siglo VII 
serán las iglesias funerarias privadas y el evergetismo hacia lugares de culto lo que la revela. También existen 
diferencias sociales en la estructura de los asentamientos que se reflejan tanto en la cultura material de los 
asentamientos como en las características de la arquitectura residencial. Además de análisis que identifican 
diferencias sociales en la dieta. 

❖​ El tercer elemento fundamental para entender la organización del territorio (aunque difícil) se refiere a la capacidad 
de control por parte de las aristocracias sobre los campesinos. En la Antigüedad Tardía se consolidó la 
tendencia a la concentración de la propiedad rural en manos de grupos privilegiados, caracterizada por ser muy 
fragmentada y dispersa en el Imperio, lo que condicionó un sistema de explotación indirecto a través de 
agricultores, que trabajaban estas tierras a cambio del pago de una renta al propietario, que solía vivir en núcleos 
urbanos. Para los autores, la ausencia de indicadores arqueológicos de estatus en el territorio no puede ser 
tomada como prueba de un sistema carente de jerarquías o controles. Además, la planificación de aldeas como 
Gózquez (España), con su economía orientada al excedente y su infraestructura hidráulica, sugiere una 
organización impuesta o dirigida desde un poder externo (urbano o desde un castrum), no una autogestión 
comunal autónoma. 

Guerreros y campesinos – Duby  
I. Las Bases Productivas: La Lucha contra la Naturaleza 
El nivel de la civilización material en este período es extremadamente bajo. La economía se reduce esencialmente a 
una lucha diaria por la supervivencia contra unas fuerzas naturales abrumadoras, con unas herramientas humanas 
notablemente ineficaces. Reconstruir el medio natural es una tarea compleja, que requiere de la arqueología del 
paisaje, la toponimia y la paleobotánica. El bosque domina el paisaje, cubriendo incluso en el siglo IX dos quintas 
partes de dominios bien establecidos como los de Saint-Germain-des-Prés. Este elemento natural es omnipresente 
en la cultura y la mentalidad de la época. 
Sin embargo, la diversidad edafológica es extrema. Los suelos ligeros y fáciles de trabajar ("tierras cálidas") se 
oponen a los suelos pesados y resistentes ("tierras frías"). El bosque europeo del siglo VII no era una masa continua, 

23 



sino que estaba salpicado de innumerables claros, algunos recientes y pequeños, otros antiguos y extensos. En la 
franja mediterránea, la aridez estival, la violencia de las lluvias y la erosión hacen el bosque más frágil y vulnerable al 
fuego, degradándose con facilidad en matorral. Allí, la lucha no es tanto contra el árbol como contra el agua: para 
domesticarla, proteger las pendientes, drenar pantanos e irrigar en verano. 
 
Las variaciones climáticas desempeñan un papel determinante. Los estudios glaciares sugieren una fase de avance 
entre los siglos V y VIII, seguida de un retroceso hasta mediados del XII, más acentuado que el actual. Esto sugiere 
para Europa Occidental un período de clima más suave y menos húmedo, favorable para los trabajos de la tierra y la 
producción de subsistencias, sobre todo en las provincias septentrionales. En la zona mediterránea, este aumento de 
la aridez hizo más vulnerable el suelo a la erosión. 
 
El conocimiento de la implantación humana tropieza con dificultades insuperables. Los documentos escritos son 
escasos y poco útiles para la demografía hasta los inventarios carolingios del siglo IX. La arqueología ofrece indicios 
dispersos y de interpretación delicada. La impresión general es que el siglo VII se sitúa al final de una larga fase de 
regresión demográfica, relacionada con fluctuaciones climáticas y, sobre todo, con la Peste Justinianea a partir del 
543. Esta epidemia, descrita por Procopio y Gregorio de Tours, causó estragos recurrentes durante más de medio 
siglo en Italia, España y Galia. La arqueología confirma una disminución sensible del poblamiento incluso en zonas no 
mencionadas en los textos, como en Alemania. Las estimaciones de población para el siglo VI son muy bajas (5,5 
hab/km² en Galia, 2,4 en Inglaterra, 2,2 en Germania), mostrando un continente prácticamente vacío y cuyos 
habitantes sufrían desnutrición, como revelan los esqueletos, lo que los hacía más vulnerables a las epidemias. En 
este vacío humano, la base de la fortuna no era la tierra, sino el poder sobre los hombres y sus escasos útiles de 
trabajo. 
El conocimiento de estos útiles es muy limitado. Los textos son vagos, usando términos latinos anticuados. Términos 
como "grafium" o "carruca" designan un instrumento arrastrado por tiro, pero es imposible saber si era un arado 
simétrico que solo abría el surco o un arado con reja asimétrica y vertedera capaz de remover la tierra en 
profundidad. Los descubrimientos arqueológicos y la iconografía aportan poco. La información más clara procede de 
inventarios carolingios de fines del siglo VIII, que se refieren a los dominios mejor organizados. El inventario de 
Annappes (Flandes) enumera utensilios de cocina, herramientas para trabajar la madera y, para la agricultura, solo 
guadañas, hoces y palas de hierro. No se menciona un arado entre los útiles metálicos. El uso del hierro en el equipo 
agrícola parece extremadamente limitado. La Ley Sálica castigaba con dureza el robo de un cuchillo, lo que indica la 
rareza del metal. El capítulo "De villis" (c. 800) recomienda inventariar a los herreros, y en Annappes no había ninguno. 
En la abadía de Corbie, un solo taller central reparaba todos los útiles, y los arados de la huerta, proporcionados por 
los campesinos, se construían y reparaban sin metal, probablemente con madera endurecida al fuego. Incluso los 
arados pesados, arrastrados por seis u ocho bueyes, eran poco capaces de remover suelos compactos. 
 
Existen indicios de una cierta superioridad técnica en regiones consideradas menos "civilizadas". Las lenguas eslavas 
tienen un nombre específico para el arado verdadero antes del siglo X. Se han hallado en Moravia y Países Bajos 
objetos de hierro que podrían ser rejas. Un manuscrito inglés del siglo X muestra un arado con vertedera. El poeta 
Ermoldus Nigellus evoca rejas de hierro en Austrasia en el siglo IX. Esto induce a pensar que los pueblos de la 
Germania primitiva extendieron poco a poco el uso del metal en los instrumentos agrícolas. No obstante, la imagen 
global es la de una sociedad agraria mal equipada, que debe complementar la agricultura con la recogida de frutos, la 
pesca, la caza y una ganadería intensiva. 
 
La fisonomía del paisaje refleja la densidad del poblamiento, el estado de los útiles y, fundamentalmente, el sistema 
de cultivo, que a su vez depende de tradiciones alimenticias arraigadas. La fusión de la civilización romana y la 
germánica favoreció la confrontación de dos tradiciones alimenticias y, por tanto, de dos tipos de paisaje: uno 
romano, en degradación, y otro germánico, en perfeccionamiento, que progresivamente se interpretaron. 
 
El modelo alimenticio romano, legado por Roma y propagado por el monacato (como muestra la Regla de San 
Benito), se basaba en cereales panificables, vino, legumbres, hierbas y aceite. Este modelo, asociado a la élite 
civilizada y santificado por los ritos cristianos, se extendió como un ideal, obligando a importar productos o a 
implantar un sistema de cultivo apropiado, basado en el cereal y la vid, cuyos principios se encontraban en los 

24 



agrónomos latinos. Este paisaje, de base campesina permanente, se había concebido inicialmente para una 
agricultura de llanura, con una organización colectiva para la domesticación de las aguas. En las provincias más 
romanizadas, esta organización se desarrolló en el marco rígido de la centuriación, cuyas huellas son aún visibles. 
Los amplios sectores de cultivo se hallaban repartidos entre grandes explotaciones compactas. En regiones más 
alejadas, la implantación de campos y viñas fue más dispersa. La producción cerealista se basaba en una rotación 
bienal. Al "ager" (tierra de labor) se oponía vigorosamente el "saltus" (zona reservada al ganado). Este contraste era 
decisivo en la repartición del hábitat: en el "saltus" se mantenían formas primitivas de asentamiento (aldeas de altura), 
mientras que en el "ager" se encontraban las "villae" señoriales y las "casae" campesinas dispersas, así como los 
"vici", pequeñas aglomeraciones que se convirtieron en sedes de parroquias rurales. 
 
Estas estructuras representaban un vestigio en vías de degradación. Una de las razones fue la lenta modificación de 
las tradiciones alimenticias. En Galia, el tocino, la grasa y la cera desplazaron al aceite. En Italia del norte, las 
costumbres germánicas introdujeron un mayor consumo de cerdo y caza. Los productos del "saltus" ganaban 
importancia. Además, la agricultura de llanura era frágil. La incapacidad del poder público para mantener las obras de 
drenaje y la acción de los merodeadores condujeron al abandono progresivo de las zonas bajas del "ager". 
Innumerables "villae" fueron abandonadas en el siglo VII, y los "vici" perdieron su carácter. Parece iniciarse incluso un 
lento movimiento de transformación del hábitat, un reflujo hacia los lugares elevados, un retorno a sistemas de cultivo 
más próximos al germánico. 
 
Los paisajes de tipo germánico aparecen en estado puro en regiones no influidas por Roma, como el país de los 
sajones, o apenas romanizadas, como Inglaterra. La ocupación humana era muy débil. Las condiciones técnicas y la 
escasez de brazos obligaban a reducir los campos de cultivo a las tierras más aptas. Los claros agrícolas eran islotes 
muy reducidos, limitados a una decena de hectáreas, ocupados ante todo por huertos inmediatos a las casas, 
enriquecidos con detritos familiares. Los campos de labor no cubrían totalmente el claro. Los germanos practicaban 
una rotación periódica mucho más flexible, abandonando al barbecho durante muchos años las parcelas agotadas y 
abriendo nuevos campos más lejos. Este área de cultivo itinerante estaba delimitada por setos, símbolo de la 
apropiación. Tras este límite existía una zona de explotación colectiva para pastos, caza y recogida. La alimentación 
en esta parte de Europa incluía cereales, pero en mucha menor proporción que en las comarcas romanizadas. Los 
productos ganaderos (queso, mantequilla, carne), la pesca y la miel tenían un papel crucial. El paisaje respondía a un 
sistema de producción más pastoril que agrícola. La ganadería era mixta, pero el cerdo, criado en bosques de 
encinas y hayas, era el gran suministrador de carne. 
 
La asociación íntima de ganadería y agricultura, y la competencia entre campo de labor y espacio pastoral, 
diferencian claramente el sistema "bárbaro" del romano, donde "ager" y "saltus" aparecían disociados. Sin embargo, 
esta distinción se atenuó progresivamente durante la Alta Edad Media debido a la fusión de ambas civilizaciones, la 
penetración del cristianismo y la adopción gradual de hábitos "civilizados" como el consumo de pan y vino. La fusión 
de ambos sistemas dio origen al que caracterizaría al Occidente medieval, y fue más precoz y fecunda en regiones de 
contacto, como la cuenca parisina. 
 
Los primeros documentos explícitos sobre explotación rural (guías de administración carolingias de fines del VIII y 
principios del IX) se refieren precisamente a estas regiones de confluencia. Muestran empresas de producción 
dirigidas por agentes del rey o grandes monasterios, explotaciones piloto presumiblemente las mejor atendidas. Estos 
documentos revelan el papel considerable de la explotación del "saltus" (bosques y pastos) junto a los campos de 
cultivo. La interdependencia de actividades pastoriles y agrícolas era la base del sistema. La fertilidad de la tierra 
arable dependía de dejarla en reposo periódicamente, abonarla y labrarla. La eficacia de estas prácticas dependía a 
su vez de la ganadería: animales para labrar, rebaños que pastaran en los barbechos aportando abono natural, y 
estiércol de los establos. Sin embargo, los documentos del siglo VIII sugieren que los establos de los grandes 
dominios estaban mal atendidos. Los animales eran vistos como competidores por el alimento, y no se comprendía 
que su escasez era culpable de las deficiencias agrícolas. La tierra estaba mal trabajada. Las sernas en los campos 
señoriales preparaban la siembra con dos o tres labores, insuficientes dada la precariedad del arado. Equipos de 
trabajadores manuales completaban la acción con azadas. La falta de mano de obra y de equipo técnico hacía 
imposible reconstituir suficientemente la fertilidad del suelo. 

25 



 
Esto obligaba a una agricultura extensiva: grandes descansos y puesta en cultivo cada año de solo una parte limitada 
del espacio. En los grandes dominios de la cuenca parisina en el siglo IX parece aplicarse una rotación trienal 
(cereales de invierno, cereales de primavera/leguminosas, barbecho), pero es probable que, debido a la escasez de 
ganado para abonar el barbecho, los rendimientos de primavera fueran muy inferiores y los campos permanecieran 
incultos varios años consecutivos. La aportación de abono animal era extremadamente reducida, reservada para 
huertos y viñas. Solo en algunas regiones, como Países Bajos y Westfalia, la arqueología revela el uso de abono 
vegetal (brezo, humus) para mejorar el suelo, pero no hay pruebas de su aplicación generalizada. 
 
El rendimiento del trabajo agrícola se mantenía en un nivel muy bajo. El único dato numérico disponible, del dominio 
de Annappes, indica rendimientos para la escanda de 1.8 por 1, para el trigo de 1.7 por 1, para la cebada de 1.6 por 1 
y para el centeno de 1 por 1. Estas tasas, aunque de un año malo, no parecen excepcionales en la agricultura antigua 
y se corroboran con otros indicios dispersos (el monasterio de Santa Giulia de Brescia calculaba un rendimiento 
normal de 1.5 por 1; en Saint-Germain-des-Prés, uno de 1.6 por 1). Obligados a reservar para la simiente una parte 
de la cosecha igual o superior a la destinada a alimentarse, y con la amenaza constante de que ese débil sobrante se 
redujera aún más por malas condiciones climáticas, los hombres de Europa vivían con la obsesión del hambre. Esta 
productividad irrisoria explica la escasez permanente y la baja vitalidad de una población ya de por sí escasa. Los 
estudios de cementerios (como los húngaros de los siglos X-XI, extrapolables a los VII-VIII) muestran una mortalidad 
infantil cercana al 40%, una muerte prematura de los adultos y una tasa de fertilidad muy reducida, lo que dejaba un 
margen de crecimiento demográfico mínimo. Solo los más ricos presentaban una proporción menor de esqueletos 
infantiles. 
 
II. Las Estructuras Sociales: La Explotación del Hombre por el Hombre 
 
Ni la sociedad romana ni las germánicas eran igualitarias. Ambas aceptaban la preeminencia de una nobleza y 
practicaban la esclavitud. Las migraciones consolidaron estas desigualdades al fusionar las aristocracias y revitalizar 
la esclavitud mediante la guerra. En el cuerpo social se distinguían tres posiciones económicas: los esclavos, los 
campesinos libres y los "grandes", dueños del trabajo ajeno. Toda la economía estaba condicionada por esta 
configuración. 
 
Los textos de la época revelan la presencia de numerosos esclavos ("servi", "ancillae", "mancipia"). Eran propiedad 
de un dueño desde que nacían hasta que morían, instrumentos sin nada propio, usados, castigados, vendidos o 
regalados a voluntad. Su precio podía ser relativamente bajo (un muchacho franco por 12 sueldos, un caballo por 15). 
Era corriente que simples campesinos poseyeran esclavos. Toda casa aristocrática o religiosa disponía de un equipo 
doméstico servil. La población servil se reconstituía por procreación natural, guerra y comercio. El cristianismo no 
condenó la esclavitud, pero prohibió (sin mucho éxito) esclavizar a bautizados y fomentó la liberación como obra 
piadosa. Su contribución más visible fue el reconocimiento de derechos familiares a los no libres. Los matrimonios 
mixtos y la manumisión crearon categorías jurídicas intermedias (libertos, semilibres), pero estas personas seguían en 
estrecha dependencia de un señor. La existencia de un número considerable de individuos obligados al "servitium" 
(prestación gratuita de trabajo definido) es un rasgo fundamental de la economía de la época. 
 
Las reglas jurídicas mantenían una frontera, borrosa, entre servidumbre y libertad. Para los germanos, la libertad 
significaba pertenecer al "pueblo", depender de las instituciones públicas: derecho a llevar armas, seguir al jefe en 
expediciones primaverales (fuente de botín) y participar en asambleas judiciales. En las provincias romanas, la 
libertad campesina era menos consistente y no excluía la sumisión económica. Muchos campesinos eran "colonos" 
que cultivaban tierras ajenas. Subsistían, sin embargo, campesinos verdaderamente libres, pobladores de "vici" y 
poseedores de tierras comunes. 
 
La célula base de la producción agrícola era el equipo de trabajadores unidos por lazos de sangre que explotaba la 
tierra heredada. Las descripciones carolingias sugieren un grupo de parentesco reducido (padre, madre, hijos), a 
veces ampliado con hermanos solteros o con siervos domésticos. No parecen existir grandes grupos patriarcales. Un 

26 



capítulo de Carlomagno del 789 muestra la repartición de trabajos: las mujeres al trabajo textil y los hombres a los 
campos, viñas, prados, caza, acarreo, construcción y servicio de armas y justicia. 
 
La comunidad familiar estaba enraizada en la tierra. Conceptos como la "hide" anglosajona (tierra de una familia), la 
"huba" germánica o el "mansus" en la cuenca parisina (término que aparece entre 695-674) designaban este asidero 
fundamental: la residencia cercada y, por extensión, el conjunto de bienes anejos (huertos, campos, pastos) sobre los 
que la familia tenía derecho de uso. El "mansus" llegó a tener un valor tradicional, definiendo la extensión de tierra 
necesaria para mantener un hogar ("tierra de un arado"). Su estructura variaba según la ocupación del suelo, 
pudiendo estar las parcelas dispersas o reunidas en un bloque. 
 
Frente a estos mansos campesinos, existían "mansos" señoriales, similares pero mucho más amplios, mejor 
construidos y poblados por numerosos esclavos y rebaños. En las regiones latinizadas se les llamaba "villae", a 
menudo situadas en emplazamientos de antiguas villas romanas. Pertenecían a los "grandes": jefes del pueblo y 
establecimientos eclesiásticos. 
 
El poder de mandar, dirigir el ejército y administrar justicia correspondía al rey, cuya posición económica derivaba de 
su nacimiento y carácter dinámico. Su fortuna, la más considerable, se veía constantemente renovada y fragmentada 
por las divisiones sucesorias, pero también reforzada por su poder. La casa real ("palatium") reunía, además de 
parientes y servidores, a jóvenes de la aristocracia que completaban su educación y eran "alimentados" en palacio. El 
soberano estaba rodeado de "amigos" o "fieles", unidos a él por una fidelidad particular que les confería un "valor" 
individual excepcional. Algunos eran enviados a provincias para extender la autoridad real. Esta red creaba estrechas 
relaciones entre el cortejo real y toda la nobleza del reino. 
 
Esta nobleza, mezcla de descendientes de jefes tribales y restos de la clase senatorial romana, aparecía como una 
emanación de la realeza, de la que obtenía su estatus through regalos, botín, poderes delegados (condes, 
"adalungpan") y altas dignidades eclesiásticas. 
 
La Iglesia cristiana, integrada en el mundo, se había afirmado como uno de los "grandes". En torno a catedrales y 
monasterios vivían "familias" extensas que disfrutaban colectivamente de una fortuna amplia y estable, que no 
cesaba de crecer gracias a un fuerte movimiento de donaciones piadosas de reyes, nobles y gente pobre. 
 
La aristocracia influía en la economía through su poder sobre la tierra y los hombres. Este poder era inmenso, aunque 
sus contornos son difíciles de delimitar antes del siglo IX debido a su fluidez (donaciones, divisiones, usurpaciones). 
Los grandes dominios ("fundus", "praedium", "villa") existían en todas las provincias, a veces compactos y extensos 
(herencia de "latifundia" romanos), a veces fragmentados y dispersos. Su estructura interna variaba. 
 
Estas grandes concentraciones de tierra eran objeto de explotación directa mediante grupos de esclavos domésticos, 
a veces reforzados con mano de obra auxiliar. Sin embargo, cada vez era más frecuente encontrar "villae" cuya tierra 
no era trabajada solo por los servidores de la casa, sino dividida en "mansos" concedidos a familias campesinas. 
Estos "mansos" podían estar ocupados por hombres libres ("coloni") o por esclavos ("servi masati") a los que se 
había casado, situado en una explotación autónoma y hecho responsables de su mantenimiento. Esta innovación, de 
extraordinario alcance, beneficiaba al dueño al reducir gastos de mantenimiento, estimular el celo en el trabajo, 
acrecentar la productividad y favorecer la renovación de la mano de obra servil. La rareza de esclavos, quizás por un 
rigor moral creciente o por su venta fuera de la cristiandad latina, hizo que este sistema se extendiera. Así, el equipo 
de servidores domésticos en el centro de la "villa" disminuyó, se redujo la extensión de la reserva señorial explotada 
directamente y aumentó el número de tenentes. Esta mutación de la esclavitud, aproximándola a la condición de los 
tenentes libres, fue uno de los acontecimientos mayores de la historia del trabajo y un factor decisivo del desarrollo 
económico. Nació así un nuevo tipo de estructura señorial, basada en la yuxtaposición de una reserva y unos 
mansos, y en la participación de estos en la puesta en cultivo de aquella. 
 
Los deberes de los trabajadores dependientes hacia el dueño variaban. En provincias muy romanizadas, los colonos 
solo entregaban productos y estaban prácticamente exentos de servicios. Más al norte, la concesión de un manso 

27 



implicaba para el campesino libre la entrega de rentas en especie y la prestación de servicios de trabajo (reparar 
edificios, construir empalizadas, acarrear cosechas, cultivar parte de la reserva). Para los esclavos establecidos en 
mansos, las cargas eran mayores y menos definidas. Leyes como la de los alamannes (717-719) o bávaros (745-748) 
detallan estas obligaciones, que podían absorber la mitad del tiempo de trabajo del colono esclavo. 
 
A través de los derechos sobre la tierra, la aristocracia se apropiaba de una gran parte de los escasos excedentes del 
campesinado. Además, disponía de una autoridad que reforzaba y extendía su poder económico beyond los límites 
de sus propiedades. Legítimamente, esta autoridad correspondía al rey, derivaba de su función militar y de justicia, y 
era considerada como una posesión privada. Como jefe de guerra, tenía derecho a la mayor parte del botín. Como 
señor de la paz, era la fuente de la justicia y percibía multas ("fredus") por los delitos. Todo el espacio del reino era un 
bien personal del rey, que percibía tasas sobre tierras no apropiadas puestas en explotación y sobre la circulación de 
productos (peajes). Los grandes debían presentar regalos en las asambleas. El pueblo aseguraba el mantenimiento de 
la casa real durante sus desplazamientos (la "feorm" anglosajona). Estos derechos reales ("bannum") legitimaban 
nuevas exacciones sobre el campesinado. 
 
Como el rey era pródigo por naturaleza y delegaba sus prerrogativas en quienes le servían, often eran los jefes 
locales, señores de grandes "villae", quienes ejercían diariamente el poder de forma más eficaz y obtenían sus 
beneficios. La tendencia durante esta época oscura fue el reforzamiento progresivo de la aristocracia through la lenta 
maduración del señorío. 
 
La presión de los grandes se hizo más fuerte, especialmente en las regiones más evolucionadas. La independencia 
campesina aparecía como una estructura residual. Las cargas militares se hicieron insoportables para la mayoría de 
los campesinos libres, obligándoles a renunciar a la función guerrera, criterio esencial de la libertad. Se convirtieron 
en "pobres" ("pauperes"), desarmados, cuya contribución a la acción militar adoptó la forma degradante de un 
"servicio" o contribución. Agobiados por la naturaleza y estas obligaciones, muchos "pobres" buscaron el patrocinio 
de un poderoso que los protegiera o alimentara, incorporándose con sus tierras y familia al gran dominio. A veces la 
piedad los impulsaba a incorporarse a un establecimiento religioso. Fue la miseria, el deseo de eludir el peso del 
Estado o la presión del jefe local lo que transformó tantos "vici" de hombres libres en "villae" de colonos. 
 
Además, la realeza, voluntariamente o no, delegó en los grandes su poder de explotación. La Iglesia lo pedía para 
asegurarse su benevolencia; la nobleza lo obligaba a ceder mediante donativos constantes. Los reyes concedieron a 
obispos, abades y luego a señores laicos derechos como la "feorm" o el cobro de peajes. Así, los derechos reales se 
integraron en los patrimonios privados, y las exacciones que de ellos derivaban se mezclaron con las rentas 
señoriales. La noción de "servitium", que antes expresaba las obligaciones de esclavos y libertos, lo absorbió todo. 
Insensiblemente, se produjo una sumisión, una esclavización de la población rural. Un mecanismo de explotación 
simple sometía a todos los "humildes" a los "grandes", dirigiendo inexorablemente hacia las "casas" de los señores 
una parte de la producción campesina. 
 
La dispersión de los bienes aristocráticos implicaba métodos de gestión indirecta. Era preciso situar al frente de cada 
propiedad responsables ("villici", intendentes) encargados de dirigir la explotación, ejercer los poderes, cobrar 
prestaciones y enviar excedentes. Estos administradores, a menudo esclavos, se interponían entre trabajadores y 
dueños, y se esforzaban por obtener beneficio personal de su función. El gran dominio alimentaba a muchos 
parásitos. 
 
La situación de los bienes también obligaba a constantes traslados de riquezas, lo que explica el peso enorme de los 
servicios de mensajería y acarreo entre las prestaciones campesinas. Una parte considerable de la mano de obra se 
dedicaba al transporte, reduciendo aún más las fuerzas disponibles para el trabajo de la tierra. Esta situación incitaba 
a recurrir a intercambios y a utilizar la moneda para limitar pérdidas. El recurso al instrumento monetario era 
considerado normal por los administradores de la época (Regla benedictina, capítulo "De villis"). Así, por el solo 
hecho de que la producción estaba bajo control aristocrático y los consumidores often alejados de los productores, 
los frutos del trabajo campesino entraban en un cierto circuito de intercambio. 
 

28 



III. Las Actitudes Mentales: Tomar, Dar, Consagrar y el Legado de Roma 
 
Para definir el papel del comercio y los resortes profundos del movimiento de riquezas, es esencial adentrarse en las 
actitudes mentales. Dos características son fundamentales: este mundo salvaje está dominado por el hábito del 
saqueo y las necesidades de la oblación (arrebatar, ofrecer), y está fascinado por los recuerdos de la civilización 
antigua. 
Una intensa circulación de regalos y contraprestaciones, de prestaciones ceremoniales y sancionadas, recorría el 
cuerpo social. Las ofrendas destruían en parte los frutos del trabajo pero aseguraban una cierta redistribución y 
procuraban ventajas consideradas decisivas: el favor de las fuerzas oscuras del universo. 
La acción guerrera y el saqueo no tenían diferencias. Todo extranjero era una presa. La guerra anual era una actividad 
económica regular, fuente de esclavitud y de botín (adornos, armas, ganado, personas). El tributo anual era una 
recolección de botín codificada, para evitar depredaciones. Bizancio compraba así la tranquilidad de sus provincias. 
La paz entre tribus se mantenía con regalos mutuos. El regalo era la contrapartida necesaria de la captura. Ningún 
jefe guardaba el botín para sí; lo distribuía entre sus compañeros y consagraba una parte a las potencias invisibles. La 
distribución y consagración eran condiciones esenciales del poder, de la purificación y del rejuvenecimiento del grupo 
social. 
Muchas de las necesidades económicas eran de naturaleza inmaterial, procedentes del respeto a ritos que 
implicaban la destrucción aparentemente inútil de riquezas. Gran número de censos y prestaciones campesinas eran 
considerados "regalos" ("eulogiae"). Lo mismo ocurría con el precio de la sangre, las concesiones de tierra 
corporativas o los desplazamientos de riqueza en los matrimonios. Ofrecer al soberano garantizaba a todos la 
prosperidad. A su vez, ningún rico podía cerrar su puerta a los pobres que pedían limosna o ofrecían sus servicios. 
Una buena parte de los bienes de los señores era así redistribuida. La munificencia de los señores realizaba la 
justicia. El prestigio de los príncipes estaba en función de su generosidad: oprimían para dar más. Toda reunión 
alrededor del soberano era un momento crucial de un sistema de intercambios gratuitos que hacía de la realeza la 
reguladora de la economía y la principal acumuladora, pues necesitaba una reserva para poder dar. 
 
El tesoro del soberano, constantemente renovado y disminuido, era la base de su poder. Debía reunir lo más 
fascinante del mundo material: dinero, oro, piedras preciosas. Estos objetos, mostrados en ceremonias, eran su 
orgullo y el de su pueblo. Los tesoros reales albergaban talleres de los mejores artistas (orfebres como San Eloy), 
centros de creación artística cuyo brillo manifestaba el poder del príncipe. Los objetos fabricados en las 
manufacturas imperiales bizantinas y distribuidos a los jefes bárbaros mostraban la superioridad de Bizancio. Los 
soberanos occidentales también daban abundantemente. Este lujo, que contrastaba violentamente con la indigencia 
campesina, no estaba reservado solo a reyes y grandes. Los trabajadores más humildes participaban en fiestas y 
destrucción colectiva de riquezas, y portaban adornos que eran réplicas de los aristocráticos. 
 
Las actitudes religiosas imponían los regalos más valiosos, dirigidos a fuerzas inexorables. Las donaciones piosas 
representaban una disminución decisiva de la producción, sin compensación visible. Los sacrificios paganos (de 
ganado, caballos, humanos) se dedicaban often a los muertos, considerados una categoría importante de 
consumidores. El difunto se llevaba a su tumba sus joyas, armamento y útiles, privando a los vivos de estos bienes, 
especialmente de metal. Esta punción afectaba gravemente a las riquezas de los vivos durante generaciones. Los 
saqueadores de tumbas fueron siempre pocos, y la mayor parte de los bienes ofrecidos no volvió a circular. Era la 
inversión más improductiva. 
 
El progreso de la evangelización hizo vaciarse las tumbas, aunque lentamente. Las prácticas paganas fueron 
reemplazadas por otras no menos exigentes: la "parte del muerto" fue reclamada por la Iglesia. La tesaurización 
funeraria se desplazó hacia los santuarios cristianos, donde se depositaron riquezas consagradas. Estos tesoros, 
protegidos por tabúes eficaces, aumentaban sin cesar. A diferencia de antes, estos metales preciosos no eran 
enterrados para siempre; llegaría el tiempo en que se utilizarían para reconstruir iglesias o ayudar a los pobres. La 
cristianización cambió radicalmente la naturaleza de la tesaurización: de definitiva y estéril pasó a ser temporal y, por 
tanto, fecunda. Acumuló el ahorro metálico que alimentaría el renacimiento monetario posterior al año mil. 
 

29 



La Iglesia recibió mucho más. Las viejas creencias sobre el sacrificio de bienes terrenales para conseguir favores 
divinos quedaron subsumidas en las prácticas cristianas. Se compraba el perdón de Dios con ofrendas. Los bienes 
consagrados no se destruían, sino que se entregaban a especialistas de la plegaria. La penetración del cristianismo 
desembocó en la instalación de un grupo numeroso que no producía nada y vivía de lo recibido del trabajo ajeno, a 
cambio de oraciones y gestos sagrados. Toda la Iglesia no estaba en la misma situación (el bajo clero campesino 
labraba sus parcelas), pero los clérigos catedralicios y monjes ocupaban una posición señorial, ociosa y 
consumidora. La práctica universal del donativo acrecentaba constantemente su fortuna territorial. 
 
Por tanto, es falso considerar esta economía como cerrada. Reinaba la preocupación por la autarquía, pero por toda 
la sociedad corrían canales de circulación de riquezas y servicios suscitados por las "generosidades necesarias": de 
dependientes a patronos, de padres a la desposada, de amigos al organizador de una fiesta, del rey a los grandes, de 
los ricos a los pobres, y de todos los hombres a los muertos y a Dios. Se trataba de innumerables intercambios, pero 
no de comercio. Productos como el plomo (importado en Galia de Britania) circulaban a larga distancia through 
regalos, tributos, botines o prestaciones. El comercio, entendido como compraventa lucrativa, era una actividad 
marginal, sospechosa y despreciada. 
 
La actitud hacia el comercio era ambivalente. Por un lado, la Iglesia condenaba la codicia y la usura. Por otro, la 
necesidad de objetos preciosos, especias, vino y aceite de calidad para el culto y la élite obligaba a recurrir a 
mercaderes. La mayor parte del comercio a larga distancia era un monopolio de los judíos, protegidos por los reyes. 
Eran los únicos que podían viajar entre mundos hostiles y realizar intercambios. El comercio local, en cambio, era una 
actividad secundaria para campesinos y artesanos, que vendían sus excedentes en mercados locales. La moneda, 
aunque acuñada, se usaba sobre todo como unidad de cuenta para evaluar multas y prestaciones, no como medio 
de intercambio generalizado. 
 
En este mundo, el recuerdo de Roma era omnipresente. Las ciudades, aunque en decadencia, seguían siendo sedes 
de poder eclesiástico y civil. Las vías romanas seguían siendo las principales rutas de comunicación. El latín era la 
lengua de la cultura y la administración. El derecho romano influyó en las leyes germánicas. La Iglesia era la heredera 
directa de la administración imperial. Este legado proporcionó un marco de estabilidad y continuidad que permitió la 
lenta fusión de las culturas romana y germánica y sentó las bases para el posterior renacimiento carolingio. 
 
En conclusión, la economía del siglo VII-VIII se caracterizaba por una base productiva extremadamente débil, una 
estructura social profundamente desigual basada en la explotación de una masa campesina por una aristocracia 
guerrera y eclesiástica, y un sistema de circulación de riquezas dominado por la obligación y el don más que por el 
comercio. Era un sistema frágil, al borde de la subsistencia, pero que contenía en su seno las semillas de la 
transformación: la mutación de la esclavitud, la acumulación de tesoros eclesiásticos y la fusión de tradiciones que 
darían lugar a la civilización medieval occidental. 
 

Tardía Antigüedad: registros literarios de sucesos históricos – Florio  
La Tardía Antigüedad constituye un período de transición compleja y multifacética, caracterizado por la confluencia 
de tres procesos históricos fundamentales que, aunque interrelacionados, suelen analizarse de manera autónoma: la 
reelaboración sistemática de la obra de Virgilio, la progresiva implantación del Cristianismo en todas las esferas de la 
vida, y el asentamiento e invasión de los pueblos bárbaros dentro de las fronteras del Imperio Romano. Estos 
fenómenos, de desarrollo gradual y simultáneo, transformaron profundamente la idiosincrasia de los habitantes del 
Imperio, afectando todas las dimensiones de su existencia. 
 
La periodización de la Tardía Antigüedad resulta problemática debido a la naturaleza progresiva de estos cambios. Un 
romano del siglo IV o V no se percibía a sí mismo como radicalmente diferente de uno del siglo I o II. Sin embargo, las 
producciones literarias del siglo IV distan mucho en estilo y espíritu de las de la época clásica. La literatura 
tardoantigua puede considerarse vigente a partir del siglo IV, extendiéndose hasta obras como la Vita Sancti Martini 
de Venancio Fortunato en el siglo VI, que cierra el ciclo de la épica latina clásica. 
 

30 



La obra de Virgilio, en particular la Eneida, alcanzó un estatus paradigmático incluso antes de su finalización. 
Propercio ya anunciaba su grandeza, y posteriormente se convirtió en un texto de referencia obligada, no solo para la 
épica, sino para la literatura en general. Este poema fue sentido como el poema nacional de los romanos, en el que la 
comunidad se reconocía y se representaba. La Eneida se convirtió en la base concreta y explícita de innumerables 
obras posteriores, tanto paganas como cristianas, a través de un fenómeno conocido como membra disiecta o 
"desmembramiento de la Eneida", que consistía en la reutilización sistemática de sintagmas, hemistiquios o versos 
completos, recontextualizados y resignificados. 
 
Este proceso de imitación y emulación requería que tanto el autor como su público conocieran y valoraran el texto 
virgiliano original (hipotexto) para poder apreciar la nueva obra (hipertexto). Autores como Petronio, en el Satiricón, o 
Persio, en sus sátiras, reflejan ya en el siglo I una actitud crítica hacia la fascinación casi obsesiva que la obra de 
Virgilio ejercía, así como las deformaciones y modernizaciones a las que era sometida, a veces alejándola de su 
espíritu original. 
 
Con el ascenso del Cristianismo, la apropiación de Virgilio adquirió un nuevo cariz. Los primeros cristianos educados 
en la escuela pagana —la única existente— comprendieron que la riqueza de la poesía virgiliana podía ser 
aprovechada para sus propios fines. El conocimiento preciso y detallado de su obra, muchas veces de memoria (la 
tauta Vergiliana mencionada por San Jerónimo), permitía desmontarla y rearticularla, cambiando el contexto y, por 
tanto, el mensaje. Esto implicaba una exacerbación de la escritura como lectura de escrituras previas y, desde una 
perspectiva político-religiosa, un proceso de "depaganización". Los Padres de la Iglesia justificaban este proceder 
mediante la teoría de la preparatio evangelica: las obras paganas eran hitos previos en el plan providencial divino que 
culminaba con la revelación cristiana. 
 
El mejor ejemplo de esta apropiación cristiana lo ofrece Prudencio, el mayor poeta cristiano de la Tardía Antigüedad. 
En su Psychomachia, el verso inicial ("Christe, graves hominum semper miserate labores") está construido sobre el 
modelo de un verso de la Eneida ("Tuque, o Thybri, tuo genitor cum flumine sancto"). Prudencio utiliza este eco para 
señalar que el combate espiritual del cristiano es un iter durum tan penoso como el descenso a los infiernos de 
Eneas, pero interiorizado. La lucha ya no es contra enemigos externos, sino contra los vicios internos del alma. 
Además, Prudencio atribuye la renovación de Roma a su conversión al cristianismo y justifica la historia pasada como 
parte de un plan divino, adhiriendo a una visión finalista de la historia. 
 
En el mismo siglo IV, autores como Ausonio y Proba llevaron la técnica del cento a sus extremos, componiendo obras 
enteramente con versos de Virgilio, pero con propósitos diametralmente opuestos. Ausonio, en su Cento Nuptialis, 
utiliza los versos virgilianos para describir con crudeza la noche de bodas, degradando deliberadamente al poeta. 
Proba, por el contrario, compone un cento para demostrar que Virgilio había cantado proféticamente la llegada de 
Cristo, "rescatando" así el verdadero sentido oculto de su obra. Ambos proyectos, aunque opuestos, comparten un 
conocimiento prodigioso de la obra de Virgilio y demuestran la flexibilidad interpretativa a la que podía someterse. 
 
La penetración del Cristianismo en el Imperio fue lenta, gradual y constante. Los primeros testimonios literarios, como 
los de Tácito y Plinio el Joven en el siglo I y principios del II, son abiertamente hostiles. Tácito, en sus _Anales_, 
relaciona a los cristianos con el incendio de Roma del 64 y los describe como adherentes a una "superstición 
perniciosa", odiados por sus "atroces infamias" y finalmente convictos de "odio al género humano". Plinio el Joven, 
en su correspondencia con Trajano, coincide en calificar sus creencias como una "superstición extravagante" y 
contagiosa, que se había propagado por ciudades, aldeas y campos, y destaca su pertinacia e inflexible obstinación. 
 
Marco Aurelio, ya en el siglo II, plasma en sus Meditaciones la radical diferencia entre la idiosincrasia tradicional 
romana, basada en la reflexión serena, y la de los cristianos, que él percibe como una oposición simple y teatral, 
carente de razón profunda. 
 
Sin embargo, la percepción cambia radicalmente en el siglo IV. Lactancio y Eusebio de Cesarea elogian a Constantino 
como un emperador piadoso, instrumento de la divinidad para unir el Imperio y permitir la expansión de la fe 

31 



verdadera. Este cambio retórico no es solo adulación circunstancial, sino que refleja una transformación ideológica 
profunda: la asociación del poder imperial con la providencia divina cristiana. 
 
El colapso progresivo de las estructuras del Imperio Occidental a lo largo del siglo V, culminando simbólicamente con 
el saqueo de Roma por Alarico en el 410, produjo una profunda conmoción espiritual. San Jerónimo, desde Belén, 
exterioriza en sus cartas un sentimiento de horror, desprotección y desasosiego, equiparando la caída de Roma con 
el fin del mundo. Su reacción es visceral y emotiva, representativa del sentir popular. 
 
En cambio, San Agustín, en La Ciudad de Dios, ofrece una respuesta teológica y política más fría. Resta 
trascendencia al suceso argumentando, contra los paganos, que las divinidades tradicionales ya habían demostrado 
su impotencia al no poder salvar Troya ni, posteriormente, a Roma misma. Su mirada se proyecta hacia el futuro, 
hacia la Ciudad de Dios, y no teme a los bárbaros, en quienes vislumbra potenciales nuevos creyentes. Para Agustín, 
la caída de Roma es una etapa más dentro del plan providencial. 
 
La descomposición del Imperio no fue solo militar o política, sino también cultural. Amiano Marcelino describe en el 
siglo IV una corrupción generalizada, soldados rapaces con los suyos y cobardes con el enemigo, y una avaricia que 
carcomía las instituciones. La escuela, pilar de la transmisión cultural, fue relegada ante las necesidades perentorias 
de la supervivencia, lo que produjo un vacío y una alienación de la conciencia colectiva. 
 
La literatura de los siglos V y VI registra este estado de descomposición y el choque cultural con los pueblos 
bárbaros. Poemas anónimos, como el atribuido a Próspero de Aquitania, y obras de Oriencio pintan un panorama 
desolador de muerte, guerra, pestilencia y hambre, donde todo orden anterior se ha desvanecido. Sidonio Apolinario 
describe con ironía amarga la incómoda convivencia con los burgundios, cuya presencia ahuyenta la inspiración 
poética y whose costumbres son percibidas como toscas y desagradables. Gregorio de Tours, a fines del siglo VI, 
constata en el prólogo de su Historia la decadencia del estudio de las letras en la Galia, hasta el punto de no 
encontrar ya quien pueda poner por escrito los acontecimientos históricos. 
 
La figura de Atila y los hunos, así como su confrontación con el general romano Aecio y el papa León Magno, marca 
la intervención de una nueva autoridad, la eclesiástica, en los conflictos bélicos y en la política estatal. Su eco literario 
pervivirá en obras muy posteriores como el Nibelungenlied o el Waltharius, demostrando cómo las figuras históricas 
de este período turbulento se transformaron en personajes de leyenda. 
 
El Waltharius, poema épico carolingio del siglo IX, es un ejemplo paradigmático de la amalgama final de los tres 
grandes procesos de la Tardía Antigüedad: un argumento de origen germánico (la saga del héroe Walter); la 
incorporación de temas y estructuras de la épica clásica virgiliana, reelaboradas; y una moralidad profundamente 
cristiana, con discursos contra la avaricia y la exaltación de la conducta casta de los protagonistas. Esta obra 
sintetiza cómo el legado clásico, la nueva fe cristiana y el sustrato cultural bárbaro se fusionaron para dar origen a la 
cultura medieval. 
 
En conclusión, la Tardía Antigüedad fue un período de angustiosa transición en el que el espíritu de los habitantes del 
Imperio se debatía entre la descomposición de una estructura política y cultural milenaria y el alumbramiento de una 
nueva concepción de la vida. La lenta agonía y muerte del Imperio Romano dio paso a una nueva identidad, forjada a 
partir de los aportes del Cristianismo y de los pueblos bárbaros. Este proceso no fue solo una sustitución, sino una 
compleja transformación donde algunos elementos fueron abolidos, otros reconvertidos y otros reinterpretados bajo 
nuevas claves. Hacia fines del siglo VI, puede considerarse iniciado el período cultural que denominamos Edad 
Media, caracterizado por esta nueva síntesis. La literatura de la época es el testimonio elocuente de esta dolorosa, 
pero creativa, gestación. 
 
Historia de la Iglesia Primitiva – Norbert 
El texto analiza la evolución de las relaciones entre el cristianismo primitivo, el Estado romano y la sociedad pagana. 
Este proceso comenzó con una coexistencia difícil y conflictos abiertos, para finalmente desembocar en una mutua 
comprensión que llevó a una identificación entre sociedad y cristianismo. 

32 



 
Durante el período preconstantiniano (hasta 312-313 d.C.), el cristianismo mantuvo una posición de distancia y 
aislamiento. Los primeros cristianos consideraban al Estado y a las instituciones sociales como realidades 
indiferentes, pertenecientes a un "mundo" sin futuro que se acercaba a su fin. Esta actitud generó relaciones 
problemáticas condicionadas por las peculiaridades cristianas. 
 
La primera causa de conflicto fue la diferencia religiosa. Los cristianos provocaban una sensación de extrañeza entre 
sus contemporáneos y fueron acusados de impiedad en un doble sentido: por abandonar los dioses de la polis 
(poniendo en peligro el orden establecido) y por carecer de los elementos visibles de religión como imágenes, templos 
o altares. Esta peculiaridad "atea" irritaba a los paganos y llevó al aislamiento social de los cristianos. 
 
Otra diferencia fundamental fue el monoteísmo bíblico cristiano, que chocaba con el concepto pagano de divinidad. 
Mientras el panteón romano aceptaba la idea de un dios dominante pero incluía múltiples divinidades nacionales que 
legitimaban el orden político, el monoteísmo absoluto cristiano ponía en entredicho esta imagen del mundo. Críticos 
como Celso consideraban este monoteísmo excluyente como un lenguaje de rebelión que rompía con el resto de la 
humanidad. 
 
Esta distancia teológico-religiosa con implicaciones políticas condujo al aislamiento social. Los cristianos se separaron 
de muchos aspectos de la vida pública que contenían elementos religiosos y cúlticos paganos: festividades populares, 
representaciones teatrales, juegos del circo y otras tradiciones arraigadas. Su vida religiosa, desarrollada en reuniones 
cerradas y a veces nocturnas, generó sospechas, críticas discriminatorias y calumnias entre la población pagana. 
 
El cristianismo reforzó esta distancia con elementos provocativos: crítica demoledora al paganismo, afirmación de 
poseer la verdad exclusiva, celo proselitista que introducía divisiones en familias y tradiciones ancestrales, y 
desinterés por valores sociales como la ciencia, la formación cultural, las posesiones y la carrera pública. A esto se 
sumó la objeción de que eran "aprovechados" al no participar en cargas políticas como el servicio militar, que 
rechazaban por motivos morales y cúlticos. 
 
Los cristianos se defendieron de estos reproches afirmando su respeto al emperador y su interés por el bienestar 
público, destacando especialmente el valor de sus oraciones al único Dios verdadero para la protección del imperio. 
Mantuvieron una lealtad radical al Estado pero con estricta reserva frente a las pretensiones cúlticas del César. 
 
Paralelamente al distanciamiento, existieron áreas de acuerdo espontáneo, como las prácticas caritativas de la Iglesia, 
que generalmente recibieron reacciones positivas del entorno pagano. Los éxitos misioneros mostraron que muchos 
paganos aceptaban la diferencia cristiana como alternativa válida a su forma de vida. 
 
La polémica contra el cristianismo se desarrolló también a nivel filosófico. Intelectuales como Celso (siglo II), Porfirio 
(234-304) y el emperador Juliano (331-363) analizaron el cristianismo como una superstición contraria a la razón y 
combatieron sus afirmaciones como incompatibles con el pensamiento filosófico. Criticaron su aparición tardía en la 
historia, su origen en figuras incultas, la pobre calidad de sus escritos sagrados, su dependencia de la fe ciega y el 
carácter milagrero que satisfacía al populacho. Objetaron especialmente conceptos como la encarnación de Dios, la 
resurrección corporal y la concepción antropocéntrica del cosmos. 
 
Las persecuciones de cristianos en el imperio romano tuvieron causas múltiples en los puntos conflictivos expuestos. 
Inicialmente llegaron del lado judío por razones de blasfemia y herejía. Las llamadas persecuciones romanas fueron 
más largas y cruentas, dejando huellas profundas en la teología y espiritualidad cristianas. 
 
El concepto "persecuciones de cristianos" une dos procesos diferentes: medidas estatales dirigidas por las 
autoridades centrales y pogromos espontáneos de la población. Estos últimos constituyeron la mayor parte de las 
persecuciones, mientras las acciones oficiales sólo se adoptaron sistemáticamente desde mediados del siglo III. 
 
El primer empleo de violencia imperial contra cristianos bajo Nerón (54-68) no fue por motivos religiosos sino para 
desviar la irritación pública por el incendio de Roma. Bajo Domiciano (81-96) hubo ejecuciones donde el motivo 
religioso de lealtad pudo tener cierto papel. 
 
En los siglos II y III predominaron persecuciones de índole local impulsadas "desde abajo". La correspondencia entre 
Plinio y Trajano (hacia 112 d.C.) estableció una jurisprudencia discutible: el Estado no debía tomar iniciativa contra 

33 



cristianos, pero ante acusación privada impondría penas si el acusado persistía en su fe. Aunque Adriano (117-138) 
introdujo cierta protección contra acusaciones anónimas, la situación constituía una amenaza permanente. 
 
Las medidas de represión planificada por el Estado comenzaron en el siglo III con una dureza inaudita, en el contexto 
de las crisis económicas, militares y epidemias que reclamaban medidas de consolidación. Decio (250) ordenó la 
obligación general de sacrificar bajo pena de muerte, apuntando a la aniquilación del cristianismo más que de los 
cristianos. Valeriano (253-260) y Galieno (253-268) continuaron esta política, aunque Galieno promulgó un edicto de 
tolerancia en 260. 
 
Diocleciano (284-305) implantó una represión metódica desde 303, también en el marco de una política de reforma y 
restauración. El fracaso de esta política se confirmó cuando Galerio (302-311), destacado enemigo de los cristianos, 
emitió un edicto de tolerancia el 30 de abril de 311, poco antes de su muerte. Este edicto, que invitaba a los cristianos 
a orar por la salvación del emperador y del Estado, representó un giro auténtico en las relaciones del imperio con el 
cristianismo, reconociendo por primera vez el poder del Dios cristiano y la contribución positiva de los cristianos a la 
política. 
 
Tras este edicto estallaron aún persecuciones en Oriente por razones tácticas y políticas contra potenciales partidarios 
de Constantino. En conjunto, todas las persecuciones estatales se realizaron de modo relativamente inconsecuente y 
sin criterio unitario, siendo menos duras en Occidente que en Oriente. 
 
Los motivos de las persecuciones fueron vistos de forma muy diferente por ambos bandos. La Iglesia vio la causa en 
la impiedad y posesión demoníaca de los perseguidores, o como castigo divino por desórdenes intracelesiales. Para el 
Estado y la sociedad, lo decisivo fue el síndrome de barreras racionales y emocionales entre cristianismo y su entorno, 
especialmente los aspectos políticos de lealtad y concordia. Fundamental fue la mentalidad romana que veía la 
religión desde una perspectiva política, donde el juicio sobre religiones extranjeras dependía de consideraciones de 
tranquilidad y seguridad pública. 
 
En el imperio no existía una ley general contra cultos no romanos, pero sí valoraciones claras sobre respeto a los 
dioses, costumbre de los antepasados y autoridad del Estado. Cuando estos fundamentos parecían amenazados, 
bastaba el derecho punitivo general de las autoridades (coercitio) para mantener el orden público. Sólo en el siglo III y 
comienzos del IV el Estado promulgó leyes específicas contra el cristianismo. 
 
Las reacciones cristianas a la persecución fueron decisivas para la supervivencia de la religión. Encontraron consuelo 
y sentido en la figura de Jesús torturado y resucitado, en el ideal de imitarle, en los anuncios evangélicos de 
persecuciones y en la expectativa de los dolores del fin del mundo. La minoría selecta de mártires realizaba el ideal 
comunitario y fortalecía la identidad. 
 
La presión externa fortaleció la cohesión de la comunidad, aceleró el desarrollo de una organización fuerte y fomentó 
la comunicación intracelesial en sínodos. También generó autodefensa contra incriminaciones, que en casos aislados 
se exacerbó hasta agresión. 
 
Los efectos sobre la espiritualidad y teología fueron profundos. Las duras pruebas y apostasías masivas 
(especialmente bajo Decio) endurecieron la disciplina comunitaria. El ministerio y la persona del obispo adquirieron 
importancia superior para dirigir comunidades inseguras. La autoridad episcopal creció notablemente durante la 
controversia penitencial sobre si readmitir a los que habían apostatado (lapsi). 
 
Esta controversia llevó a enfrentamientos dogmáticos y cismas duraderos. El novacianismo, rigorista, abogaba por 
una iglesia de "puros" excluyendo a todos los pecadores. El donatismo, surgido en África el 307/311-12, sostenía la 
invalidez de sacramentos administrados por obispos que habían sido débiles en la persecución (traditores). Ambos 
cismas costaron a la Iglesia muchas energías y efectivos, pero aportaron clarificaciones permanentes: se impuso la 
potestad penitencial de los obispos y la praxis de una comunidad compasiva (frente al novacianismo), y se mantuvo la 
independencia del sacramento respecto de la condición moral del administrador (frente al donatismo). 
 
Después del fracaso de las medidas de eliminación del cristianismo, con el edicto de tolerancia de Galerio (311) se 
operó un cambio de política. De la tolerancia oficial se pasó con Constantino (306-337) al reconocimiento pleno, 
equiparación y promoción, desembocando a fines del siglo IV en la posición exclusivista del cristianismo como Iglesia 

34 



del imperio y religión estatal bajo Teodosio I (379-395), con estructuras firmes ya en el siglo VI con Justiniano I 
(527-565). 
 
Constantino, emperador desde 306 sobre partes de Occidente, atribuyó su victoria sobre Majencio en el Puente Milvio 
(312) a una intervención directa de la divinidad cristiana. Antes de la batalla se había decidido, en caso de victoria, por 
una orientación procristiana. Presentó su éxito como la irrupción de una nueva era y ilustró su decisión con relatos de 
una visión (transmitida en versiones diferentes por Lactancio y Eusebio) donde se le habría vaticinado la victoria bajo 
símbolos cristianos. 
 
Históricamente, Constantino no experimentó una conversión en el sentido religioso personal. Su religiosidad tendía ya 
hacia un monoteísmo abstracto identificado con el Sol Invictus, dios que nunca abandonó completamente. Para él, el 
dios de los cristianos se identificaba con esta divinidad suprema. Desde su perspectiva romano-política, el Estado 
requería una religión estrictamente monárquica que encarnase y continuase sobre la tierra la monarquía política del 
cesarismo absoluto. Vio en el cristianismo, con su único Dios exclusivo, su organización jerárquica, unidad ideal y 
universalismo, la religión idónea para conllevar el cometido del Estado. 
 
El año 313, Constantino pactó con su colega imperial Licinio el Protocolo de Milán, que contenía la equiparación del 
cristianismo con los cultos anteriores. Tras eliminar militarmente a Licinio en 324, quedó como señor único del imperio 
e impuso su cambio a escala imperial. En su política religiosa se mostró paciente y tolerante con paganos y judíos, 
pero fomentó continuamente la cristianización mediante legislación, construcción de templos, política cesarial y 
propaganda. Su piedad personal siguió siendo en buena medida romano-política, incorporando gradualmente 
elementos cristianos. Sólo recibió el bautismo inmediatamente antes de morir. 
 
Como "obispo para los de fuera" (según se autodesignó), Constantino tuvo en cuenta también a los paganos, pero 
cuidó del culto—lo que significó cuidar del cristianismo. La Iglesia vivió esta política como sumamente beneficiosa: 
recibió subvenciones, privilegios, protección imperial, y sus obispos alcanzaron un status social alto con cometidos 
estatales. Las reservas y críticas fueron escasas y aisladas, dirigidas principalmente hacia las consecuencias 
negativas del nuevo papel del cristianismo. Eclesiásticos como Eusebio de Cesarea describieron este curso con gran 
optimismo como dirección divina de la historia. 
 
Una nueva historia de la Alta Edad Media: Europa y el mundo mediterráneo – Wickham 
Introducción y contexto historiográfico 
Chris Wickham plantea la necesidad de una nueva síntesis histórica para la Alta Edad Media (400-800 d.C.), período 
que, a pesar de los avances sustanciales en arqueología y estudios regionales en las últimas décadas, carece aún de 
paradigmas interpretativos actualizados. Critica la persistencia de visiones nacionalistas y el solipsismo cultural que 
domina los estudios sobre este período, donde cada país tiende a analizar su propia historia de forma aislada, 
centrándose en los orígenes de sus estados-nación y en el papel de los pueblos germánicos, lo que dificulta una 
comprensión transversal y comparativa. 
Wickham propone un enfoque comparativo sistemático entre regiones, que incluya tanto áreas del antiguo Imperio 
romano como zonas no romanas (Dinamarca, Irlanda), para superar los límites de las narrativas nacionales y los 
debates estériles entre continuistas y catastrofistas. Su objetivo es analizar cómo las distintas regiones evolucionaron 
a partir de un sustrato común romano, pero bajo condiciones políticas, económicas y sociales diferentes tras la 
desintegración del Imperio. 
Metodología y enfoque 
El libro se centra en la historia social y económica, evitando una narrativa política o cultural detallada. Wickham 
estructura su análisis en torno a varios ejes temáticos clave: 
La forma del Estado y su financiación: Compara estados que dependían de impuestos (Bizancio, califatos) con 
aquellos que se basaban en la propiedad de la tierra (reinos germánicos). 
La aristocracia y su riqueza: Examina la persistencia o desaparición de las élites terratenientes romanas y la 
emergencia de nuevas estructuras de poder. 
El campesinado y las estructuras rurales: Analiza los cambios en la autonomía campesina, las formas de 
asentamiento y la explotación económica. 
La vida urbana y económica: Estudia la evolución de las ciudades y las redes de intercambio comercial. 
Redes de intercambio: Utiliza, en particular, la distribución de cerámica como indicador arqueológico clave de la 
actividad económica. 

35 



El método se basa en la comparación regional sistemática, tratando cada área como un caso de estudio y extrayendo 
conclusiones generales a partir de las diferencias y similitudes observadas. Wickham utiliza un vocabulario preciso y 
consciente de sus limitaciones, y aborda las fuentes con una perspectiva crítica, entendiéndolas no como reflejos 
literales de la realidad, sino como productos retóricos que revelan los valores y preocupaciones de su tiempo. 

Principales argumentos y conclusiones 

El fin del Imperio romano como punto de inflexión: La desintegración del Imperio (en Occidente en el s. V, en Oriente 
en el s. VII) es el evento catalizador de todos los cambios posteriores. No fue una catástrofe súbita, sino el punto de 
ruptura de un sistema político y económico que ya mostraba tensiones. Wickham rechaza las explicaciones basadas 
en causas externas únicas (invasiones, plagas) y aboga por un modelo de vuelco catastrófico matemático, donde 
pequeños cambios acumulativos desembocan en una crisis sistémica. 

Regionalización y diversidad: La principal consecuencia de la caída de Roma fue la enorme diversificación regional. 
Las provincias del Imperio, que en el año 400 compartían muchas características, siguieron caminos radicalmente 
diferentes hacia el 800. Esta diversidad es un campo de experimentación ideal para comparar cómo factores como la 
herencia romana, la fiscalidad, la fuerza de la aristocracia o la vitalidad urbana condicionaron el desarrollo de cada 
zona. 

Simplificación fiscal y estatal: Los sistemas fiscales complejos y unificados del Imperio se colapsaron o 
regionalizaron. Los reinos germánicos occidentales perdieron casi por completo la capacidad de recaudar impuestos 
generales, mientras que Bizancio y el califato los mantuvieron, pero a escala regional. Esto tuvo un impacto profundo 
en la capacidad de los estados para intervenir en la economía y la sociedad. 

Debilitamiento aristocrático y auge de la autonomía campesina: En la mayoría de las regiones (excepto en Francia 
y Próximo Oriente), las aristocracias posromanas fueron más pobres, más localizadas y ejercieron un control menor 
sobre el campesinado que sus predecesoras romanas. Esto permitió un aumento significativo de la autonomía 
campesina y, en muchas zonas, el surgimiento de un modo de producción campesino más independiente. 

Cambio cultural aristocrático: La identidad de las élites cambió de la cultura cívica y literaria romana a una 
identidad militarizada. El linaje perdió importancia temporalmente y la cultura material se simplificó enormemente. 
Wickham minimiza el impacto de la etnicidad (germánica, árabe) en estos cambios estructurales, atribuyéndolos más 
a la dinámica interna de las sociedades posromanas. 

Movilidad social y flexibilidad: La Alta Edad Media fue un período de estructuras sociales notablemente fluidas y 
menos rígidas que en el Bajo Imperio romano o en la Plena Edad Media. La posición social era más negociable y 
estaba menos codificada por ley. 

El papel de la comparación: Wickham insiste en que solo mediante la comparación se pueden aislar las causas 
reales del cambio social y evitar las teleologías nacionales. Por ejemplo, encuentra paralelismos estructurales 
sorprendentes entre regiones tan alejadas como Egipto y Francia, o entre Gran Bretaña y Mauritania, que de otro 
modo pasarían desapercibidos. 

Conclusión general: Wickham no ofrece una respuesta única, sino un marco para entender la Alta Edad Media a 
través de la diversidad. Rechaza tanto el continuismo extremo (que ve puro legado romano) como el catastrofismo 
(que solo ve ruptura). Argumenta que, si bien hubo elementos de continuidad en la vida cotidiana y la población, la 
desintegración del marco unificador del Imperio romano provocó cambios profundos y duraderos en las estructuras 
estatales, económicas y sociales, dando lugar a una Europa y un Mediterráneo notablemente más diversificados y 
regionalizados. La oscuridad de la época no es tanto una falta de fuentes (que en algunos ámbitos son más 
abundantes que para el Imperio) como una simplificación material y cultural resultante de la contracción del estado y 
la riqueza aristocrática. El libro sienta las bases para un nuevo paradigma interpretativo basado en la comparación 
regional sistemática y el análisis social y económico. 
 

La esclavitud medieval: estado actual de la cuestión – Rodríguez  
La esclavitud medieval fue una institución compleja, de larga duración y con transformaciones significativas, cuyo 
estudio ha estado marcado por debates teóricos y revisiones historiográficas. Lejos de desaparecer con la caída de 
Roma, la esclavitud persistió durante toda la Edad Media, aunque su carácter y función económica variaron 
profundamente. 
Desde una perspectiva conceptual, la esclavitud puede entenderse tanto como una condición jurídica —donde el 
esclavo es definido como propiedad de un amo, un bien mueble sin derechos sobre sí mismo ni su descendencia— 
como desde un enfoque socio-antropológico que enfatiza su "desocialización": el esclavo es un extraño, privado de 
vínculos de parentesco y comunidad, un "muerto social" cuya existencia depende entirely de la voluntad de su 

36 



propietario. Una distinción fundamental, propuesta por Moses Finley, es la que separa las "sociedades con esclavos" 
de las "sociedades esclavistas", siendo estas últimas aquellas en las que la esclavitud constituye el eje central del 
modo de producción. 
 
Durante la Alta Edad Media, la esclavitud no sólo no desapareció, sino que en muchos aspectos se reforzó. Las 
invasiones germánicas y las sucesivas guerras proporcionaron un flujo constante de prisioneros que eran reducidos a 
la condición esclava. Autores como Pierre Bonnassie han propuesto una cronología detallada de su evolución: un 
retroceso inicial en los siglos III-V, seguido de una restauración y difusión del sistema durante los siglos VI-VII con la 
instalación de los reinos bárbaros, un nuevo auge en los siglos VIII-X impulsado por las campañas de Carlomagno, y 
su declive final entre los siglos X y XI. La desaparición de la esclavitud antigua no se debió primordialmente a factores 
religiosos o morales, sino económicos y sociales. El mantenimiento de una mano de obra esclava resultaba costoso y 
poco rentable en un contexto de retracción económica, mercados contraídos y abandono de tierras. La transición 
hacia la servidumbre feudal no fue un proceso pacífico, sino que estuvo ligado a la implantación del señorío banal y a 
lo que algunos historiadores, como Guy Bois, han denominado la "revolución del año mil", una transformación social 
profunda que hundió las estructuras del mundo antiguo y dio paso a un nuevo orden socioeconómico. 
 
En la Baja Edad Media, la esclavitud experimentó un renacimiento, pero con características radicalmente distintas. 
Dejó de ser la base de la producción agraria para convertirse en un fenómeno fundamentalmente doméstico, urbano 
y vinculado al comercio a larga distancia. Ciudades italianas como Génova y Venecia se erigieron en los principales 
centros de una trata que capturaba y comercializaba personas provenientes del este de Europa, la región del Mar 
Negro y el norte de África. El término "esclavo" itself deriva etimológicamente de "eslavo", reflejando este nuevo 
origen geográfico de los cautivos. Esta esclavitud bajomedieval era predominantemente femenina y orientada al 
servicio doméstico, el trabajo artesanal en ciudades y como símbolo de estatus social para las elites urbanas. 
 
La Península Ibérica constituyó un caso particular, donde la existencia de una frontera permeable y en constante 
conflicto con al-Ándalus propició una esclavitud marcada por la cautividad de guerra. El cautiverio cruzado entre 
cristianos y musulmanes fue una constante, y la esclavitud resultante mantuvo características distintas a las del resto 
de Europa. 
 
El estudio de la esclavitud medieval ha evolucionado desde un enfoque inicial basado casi exclusivamente en fuentes 
jurídicas y notariales —que permitían estudiar precios, orígenes étnicos y rutas de la trata, pero no la experiencia vital 
de los esclavos— hacia aproximaciones más influenciadas por la antropología y la historia social. Estas nuevas 
perspectivas buscan reconstruir el "rostro humano" de la esclavitud mediante el análisis de fuentes narrativas y 
literarias, y se interesan por temas como los mecanismos de manumisión, la integración social de los libertos y las 
estrategias de resistencia de los propios esclavos. En definitiva, el estado de la cuestión revela que la esclavitud fue 
un elemento estructural y no marginal de la sociedad medieval, cuya comprensión requiere de enfoques 
interdisciplinarios y de una mirada atenta a sus múltiples variantes regionales y temporales. 
 

Historia Medieval – Siglos III al VIII 
 

EL SIGLO III 
Cuestiones políticas 
El siglo III ha sido caracterizado como un siglo de crisis, un tiempo crítico en cuanto a la redefinición del orbe 
romano en sus diversos aspectos. Esta centuria se caracterizó por una inestabilidad política extrema, con 
frecuentes cambios de emperadores, usurpaciones y guerras civiles, lo que llevó a una fragmentación del 
poder y a la emergencia de nuevos sistemas de gobierno con valores diferentes, como el Dominado.  

El siglo III comenzó con la dinastía de los Severos (193-235), que recibió el nombre de monarquía militar, debido a 
que consolidó el papel del ejército como eje del poder imperial. Sin embargo, tras la muerte de Alejandro Severo 
en 235, el Imperio entró en un período de anarquía militar, que comprendió la guerra civil entre diversos 
comandantes de frontera, debido a la dispersión de la autoridad, con numerosos emperadores y usurpadores 
compitiendo por el trono. Entre 235 y 284, hubo más de 27 gobernantes legítimos y una larga lista de usurpadores, 

37 



lo que refleja la inestabilidad del período. El ejército, en lugar del Senado, se convirtió en el principal árbitro del 
poder, proclamando y deponiendo emperadores según sus intereses. 

Durante este tiempo, el Imperio se fragmentó en regiones gobernadas por diferentes líderes. Por ejemplo, las 
provincias occidentales estuvieron bajo el control de los emperadores galos (260-286), mientras que las orientales 
fueron gobernadas por el reino de Palmira (268-270). Esta división territorial reflejó la creciente influencia de las 
provincias periféricas sobre el centro del Imperio. 

En el último cuarto de la centuria, los emperadores ilirios propiciaron un período de recuperación que se consolidó 
con el ascenso al trono de Valerio Diocles (Diocleciano), al que se le atribuye, sesgadamente, el haber salvado al 
Imperio con la imposición de un control sobre los diversos aspectos de vida política, económica, social y cultural.  

Se produjeron conspiraciones contra los emperadores como había sucedido durante el reinado de Cómodo en el 
siglo II. Las conspiraciones urdidas contra el emperador generaron una dependencia del poder imperial de la 
voluntad de los pretorianos. La muerte de Cómodo posibilitó la expresión abierta de rivalidades y proclamaciones 
por todo el Imperio, venciendo Lucio Septimio Severo, de rango ecuestre, quien comprendió que la única forma de 
afirmar su dominio era asegurar el apoyo de las legiones a través de un flujo constante de recursos, aunque no 
tuvo éxito. Años después, Severo Alejandro intentó favorecer los intereses senatoriales, pero pronto se opuso el 
ejército. Los años siguientes motines y alzamientos intercalaban con intentos de recuperar la tradición y la paz, con 
poca suerte.  

El Imperio Romano enfrentó constantes amenazas externas durante el siglo III. En Occidente, las tribus 
germánicas, como los francos, alamanes y sajones, presionaban las fronteras del Rin y el Danubio, y fueron los 
causantes de innumerables pérdidas, mientras que en Oriente, el Imperio Sasánida, bajo el liderazgo de Sapor I, 
representó una grave amenaza. Los persas llevaron una política de enfrentamiento y ocupación de las plazas 
dominadas por los romanos en Mesopotamia. La captura y humillación del emperador Valeriano por los persas en 
260 fue un momento simbólico de la debilidad militar romana. 

La magnitud de los desplazamientos de los pueblos “bárbaros” fue mucho menor que la de los siglos posteriores. La 
situación se restableció lentamente con la llegada de los emperadores ilirios, provenientes de Dalmacia, en el 268. 
Estos emperadores, como Claudio II Gótico y Aureliano lograron derrotas decisivas a los principales oponentes y 
establecieron iniciativas para recuperar la producción de las tierras y mejorar la situación monetaria, 
aumentando la presión fiscal. Sin embargo, fue con la llegada de Diocleciano (284-305) que se implementaron 
reformas profundas para reorganizar el Imperio. En sus cambios es posible identificar la existencia de un principio de 
racionalidad administrativa que tenía como fin último reforzar la posición del emperador y la estructura estatal. La 
naturaleza del poder se modificó y con ella la relación del emperador con los ciudadanos, quienes adquirieron 
el estatus de súbditos. El emperador dejó de ser únicamente el princeps o el primer ciudadano para  
convertirse en el dominus o señor.  

Diocleciano estableció el sistema de corregencia (conocido como Tetrarquía) que le permitió transferir su 
autoridad sobre la parte occidental del Imperio sin poner en riesgo la integridad del Estado. Diocleciano 
comprendió que un solo hombre ya no podía defender las extensas fronteras del Imperio contra las constantes 
invasiones y rebeliones. Presionado por un alzamiento militar en Britania y múltiples frentes, necesitaba un corregente 
de plena confianza para gestionar la parte occidental. Designó a Maximiano primero como césar en 285 y 
posteriormente como augusto. Diocleciano se centró en Oriente y Maximiano en Occidente. Cada uno de los 
augustos senior asoció a un general en carácter de césar junior, C. Galerio (en Oriente) y Flavio Valerio Constancio 
(en Occidente), destinados a sucederlos en el cargo en caso de muerte o incapacidad.  

Las reformas afectaron al círculo más cercano del emperador. Diocleciano modificó el consejo imperial para 
debilitar el poder de individuos potencialmente rebeldes. Tuvo que aumentar masivamente el número de funcionarios, 
creando una estructura donde cada uno tuviera un poder limitado y estuviera celosamente vigilado por otro, 
permitiendo por un tiempo detener el crecimiento de figuras individuales con el suficiente poder como para romper el 
equilibrio logrado. 

38 



En el ámbito militar mejoró la distribución de las legiones sin aumentar el número de tropas. Convirtió la legión de 
5.000 efectivos a apenas 3.000. Creó unidades móviles, de 1.000 soldados efectivos para el combate en las fronteras 
contra los pueblos de allí. Modificó el sistema de defensa para contener mejor al enemigo. Las rutas comerciales 
fueron enlazadas con los puestos militares con la intención de asegurar el comercio y proveer de recursos al 
ejército.  

El gobierno de las provincias fue reconfigurado 
implantando una precisa separación entre 
funciones civiles y militares. Antes un solo 
gobernador tenía todo el poder (ejército, impuestos, 
justicia). Esto lo convertía en un usurpador 
potencial. Ahora crea dos cargos separados: el 
Praeses (Civil): Recaudaba impuestos y 
administraba. No tenía ejército; y el Dux (Militar): 
Comandaba las tropas. No podía recaudar 
impuestos. Como resultado, se vigilaban 
mutuamente. Para rebelarse, el militar necesitaba el 
dinero del civil, quien no tenía interés en apoyarlo. 
Divide el Territorio en provincias más pequeñas; 
partió las grandes provincias en unidades más 
pequeñas y manejables. Como resultado, un 
gobernador o general rebelde controlaba un 
territorio mucho más pequeño y menos recursos, haciendo casi imposible que amenazara al emperador. 

Algunos sostienen que estas reformas remiten a la necesidad de mejorar la recaudación de impuestos, pero en 
realidad se trataba de una forma de limitar la independencia de los mandos intermedios. Los tetrarcas dividieron 
el territorio, sobre todo aquellos espacios más conflictivos, multiplicando el número de provincias, a cargo de un 
gobernador (praesides) y de un jefe militar (dux). Estas estaban agrupadas en unidades mayores a cargo de un 
vicario, denominadas diócesis, distribuidas en cuatro prefecturas a la cabeza de un augusto o un césar.  

Cuestiones sociales 

Durante el siglo III, la profunda crisis militar, económica y social que atravesó el Imperio Romano obligó a la población 
a aceptar, no sin resistencias, la autoridad de un Estado más fuerte a cambio de la restauración del orden. Esta 
situación catalizó una transformación fundamental en la estructura social, caracterizada por el declive de la antigua 
aristocracia senatorial y el ascenso de los militares profesionales del orden ecuestre, quienes asumieron los 
altos cargos administrativos y militares por su eficacia frente a los desafíos del período. La carrera militar se convirtió 
así en la principal vía de ascenso social para individuos de origen provincial. 

En el ámbito municipal, la clase decurional, encargada de la recaudación de impuestos, vio cómo su antiguo privilegio 
se transformó en una carga pesada, al ser responsables con su propia fortuna de las contribuciones imperiales y las 
obras públicas. Paralelamente, el Estado intervino en la economía regulando los collegia (asociaciones profesionales), 
fijando hereditariamente las profesiones para garantizar la producción y el abastecimiento. 

Un hito crucial fue la Constitutio Antoniniana (212 d.C.), mediante la cual el emperador Caracalla extendió la 
ciudadanía romana a todos los habitantes libres del Imperio. Lejos de ser un acto de generosidad, esta medida 
buscaba una unificación jurídica y fiscal, pero eliminó el principal estatus de diferenciación social anterior. 

El descontento popular fue generalizado. La plebe urbana sufrió por la limitación de los donativos estatales, mientras 
que en el campo, la presión fiscal y las difíciles condiciones de vida provocaron revueltas como la de los bagaudae en 
Galia e Hispania, donde campesinos, colonos fugitivos y ladrones desafiaron a las autoridades. Así, la sociedad que 
emergió de la crisis fue radicalmente diferente a la del Principado, sentando las bases para la nueva configuración del 
Bajo Imperio Romano. 

39 



Cuestiones económicas 

La crisis económica del siglo III se manifestó en la interrupción de los intercambios comerciales, la desaceleración 
del crecimiento, el abandono de tierras, la depreciación monetaria y el aumento de precios. Sin embargo, el 
impacto fue desigual: provincias como Britania, Egipto y el norte de África mantuvieron su prosperidad, mientras que 
las regiones fronterizas danubianas y zonas de Hispania, Galia y Siria sufrieron graves disruptions debido a la guerra y 
la inseguridad. 

La guerra fragmentó las rutas comerciales, generó escasez y especulación, y llevó al Estado a recurrir a dos medidas 
clave: la requisición de ingresos municipales y la devaluación monetaria. Emperadores como Caracalla (antoniniano) y 
Aureliano (aureliano o nummus) introdujeron monedas con menor contenido metálico noble, lo que provocó una 
inflación galopante y una retracción de la economía monetaria hacia el trueque. Como consecuencia, el Estado 
comenzó a recaudar impuestos en especie (annona), descentralizando el acopio y aumentando la burocracia para 
gestionarlo. 

Diocleciano intentó estabilizar la situación con reformas integrales. Realizó un censo general de recursos (287 d.C.) 
para calcular la capacidad contributiva basada en dos unidades abstractas: la iugatio (tierra cultivable) y la capitatio 
(personas y animales). Esto permitió un sistema fiscal más predecible y progresivo. Además, reformó la moneda 
introduciendo el follis de bronce y estableciendo nuevas paridades, aunque con éxito limitado debido a la escasez de 
metales preciosos. En el 301, promulgó el Edicto de Precios Máximos para contener la inflación y la especulación, 
fijando topes para salarios y mercancías, pero su efectividad fue mínima ante la escasez de oferta. 

La agricultura sufrió una reconversión: la pequeña propiedad declinó frente a la gran propiedad, y el Estado, para 
asegurar la producción y la mano de obra, vinculó legalmente a los colonos a la tierra (adsripticii), sentando las bases 
de la servidumbre. Finalmente, el Estado intervino directamente en la economía, organizando talleres oficiales 
(fabricae) y controlando colegios profesionales (collegia) para garantizar el abastecimiento del ejército y la 
administración, limitando la libre iniciativa y marcando la transición hacia una economía dirigida y militarizada típica 
del Bajo Imperio. 

Cuestiones culturales 

El siglo III presentó una profunda transformación cultural, marcada por la tensión entre la tradición clásica y nuevas 
corrientes espirituales. La educación clásica se mantuvo como ideal para las élites, aunque la producción literaria 
fue escasa, con excepciones como Dión Casio, Herodiano o Cipriano de Cartago. En cambio, florecieron las artes 
visuales, como la escultura y la pintura, con un notable realismo en retratos y decoraciones de villas aristocráticas. 

La extensión de la ciudadanía romana a todos los habitantes libres (212 d.C.) transformó la relación entre el individuo 
y el Estado. Las demostraciones de lealtad al emperador reemplazaron a las antiguas competencias cívicas, y el 
servicio personal a la ciudad perdió significado frente a un sistema de cargos designado desde el poder central. Esto 
se reflejó en el declive de las construcciones públicas y las inscripciones honoríficas, mientras los recursos se 
destinaban a fortificaciones y defensas. 

La diversidad cultural del Imperio se mantuvo, con el latín y el griego como lenguas hegemónicas, pero con la 
persistencia de tradiciones locales. Las ciudades del norte de África y Oriente Próximo prosperaron, mientras que 
muchas en Italia y el norte de Europa se contrajeron tras sus murallas. 

En el ámbito religioso, el siglo III fue testigo de la expansión del cristianismo, que ofrecía un mensaje de salvación y 
comunidad frente a la incertidumbre general. Este crecimiento se dio junto con la popularidad de religiones mistéricas 
(como el culto a Mitra) y corrientes filosóficas como el neoplatonismo de Plotino, que promovía la idea de un dios 
supremo y trascendente. 

Las persecuciones contra los cristianos, iniciadas por Decio (250 d.C.) y continuadas por Valeriano y Diocleciano 
(303-304 d.C.), buscaron reforzar la unidad imperial frente a lo que se veía como una amenaza a las tradiciones 
romanas. Sin embargo, estas medidas no detuvieron la expansión del cristianismo, que finalmente se consolidaría 
como una fuerza cultural y social dominante en los siglos siguientes. 

40 



SIGLO IV 

Cuestiones políticas 

El siglo IV fue un período de profunda transformación política en el Imperio Romano, marcado por la consolidación de 
las reformas de Diocleciano y la transición hacia un Estado cristiano bajo Constantino y sus sucesores. Tras la crisis 
del siglo III, Diocleciano (284-305) implementó la tetrarquía, un sistema de gobierno colegiado con dos augustos y 
dos césares, para garantizar la defensa de las fronteras y una sucesión ordenada. Sin embargo, tras su abdicación en 
305, el sistema colapsó debido a las ambiciones de los herederos excluidos, como Constantino y Majencio. 
Constantino emergió victorioso tras la batalla del Puente Milvio (312), unificando Occidente, y derrotó a Licinio en 324 
para restaurar la unidad imperial. 

Constantino revolucionó el panorama religioso con el Edicto de Milán (313), que estableció la tolerancia para el 
cristianismo. Su conversión personal, gradual pero decisiva, impulsó la integración de esta religión en el Estado. 
Fundó Constantinopla (330), una nueva capital cristiana estratégicamente ubicada entre Europa y Asia, que desplazó 
el centro de gravedad del Imperio hacia Oriente. Tras su muerte (337), el Imperio se dividió entre sus hijos, iniciando 
un ciclo de luchas dinásticas. Figuras como Juliano "el Apóstata" (361-363), que intentó restaurar el paganismo, y 
Joviano (363-364), que firmó una paz costosa con Persia, reflejaron la inestabilidad del período. 

En 364, Valentiniano I y su hermano Valente dividieron el Imperio definitivamente: Occidente para el primero, Oriente 
para el segundo. La derrota y muerte de Valente ante los godos en Adrianópolis (378) marcó un punto de inflexión, 
demostrando la vulnerabilidad militar romana. Teodosio I (379-395) negoció un foedus (pacto) con los godos en 382, 
integrandolos como federados dentro del Imperio. A su muerte, el Imperio se dividió permanentemente entre sus 
hijos: Honorio en Occidente y Arcadio en Oriente. 

Dos problemáticas definieron el siglo: 

La cuestión religiosa: El cristianismo pasó de perseguido a religión oficial bajo Teodosio (380). Conflictos dogmáticos, 
como el arrianismo, amenazaron la unidad imperial y fueron resueltos en concilios (Nicea 325, Constantinopla 381) 
con intervención directa de los emperadores. 

Las invasiones bárbaras y la presión persa: La frontera del Danubio se vio sometida a una presión constante de 
godos, hunos y otros pueblos. Persia mantuvo una guerra casi constante en Oriente, exigiendo un esfuerzo militar 
permanente. 

Las reformas militares fueron cruciales. Diocleciano fortaleció las fronteras con fortificaciones y un ejército estático. 
Constantino, en cambio, creó un ejército móvil de campaña (comitatenses), extraído de las guarniciones fronterizas, 
para responder con rapidez a las invasiones. Esto, si bien fue efectivo, debilitó las defensas fronterizas (limitanei) y 
otorgó mayor peso a la caballería, cambiando para siempre la naturaleza del ejército romano. 

Cuestiones sociales 

La sociedad del siglo IV se estructuró bajo una rígida división estatal en tres grupos funcionales: los possessores 
(grandes terratenientes senatoriales que acumularon riqueza y poder en sus latifundios), los curiales (encargados de la 
administración municipal y la recaudación fiscal, cuya condición se volvió una carga hereditaria debido a la presión 
impositiva), y la plebe (campesinos, artesanos y comerciantes sometidos a una fuerte presión fiscal que los impulsó a 
buscar protección mediante vínculos de patronazgo). 

El Estado intervino activamente para fijar hereditariamente oficios y condiciones sociales, destacándose la 
degradación de los colonos, que quedaron adscritos a la tierra en una situación cercana a la servidumbre, sin 
derecho a abandonarla y bajo dependencia jurídica y económica de los terratenientes. Pese a este marco legal 
restrictivo, existió movilidad social a través del ejército, la burocracia imperial y la Iglesia, instituciones que permitieron 
el ascenso de individuos talentosos. 

La aristocracia senatorial se consolidó como la clase dominante, enriquecida por la crisis del siglo III y ampliada con 
la creación del Senado de Constantinopla, mientras la antigua clase ecuestre desapareció absorbida por esta nueva 

41 



nobleza. La vida cotidiana reflejó estas desigualdades: las élites vivían en lujosas villas rurales, mientras la mayoría de 
la población enfrentaba pobreza y dependencia, en un proceso creciente de ruralización y fragmentación del poder en 
perjuicio de las ciudades. 

Cuestiones económicas:  

El siglo IV en el Imperio Romano representó un período de profundas transformaciones económicas marcadas por la 
crisis estructural y una intervención estatal sin precedentes. Según la perspectiva de Georges Depeyrot, la economía 
de este siglo se vio afectada por factores naturales adversos, como un clima menos clemente, epidemias recurrentes 
y una disminución de la población agrícola, agravada por los desórdenes políticos y las incipientes invasiones 
bárbaras. Estos elementos confluyeron en una reducción estimada de hasta un tercio de las tierras cultivables en 
algunas regiones hacia el siglo V, debilitando la base productiva del Imperio. 

La principal novedad de este período fue el papel activo del Estado en la economía, iniciado con las reformas de 
Diocleciano y consolidado por Constantino. Diocleciano estableció un sistema fiscal basado en la iugatio (unidad de 
tierra tributable) y la capitatio (censo de población), calculando anualmente las necesidades del Estado mediante la 
indicción. Constantino añadió el requisito de pagar tributos en oro, lo que incrementó la presión fiscal sobre la 
población, especialmente en Occidente, donde se estima que entre un tercio y dos tercios de la cosecha se 
destinaba al fisco. Paralelamente, se implementaron reformas monetarias para contener la inflación galopante, que 
había alcanzado un 17% anual a mediados de siglo. El antoniniano de plata, fuertemente devaluado, fue reemplazado 
por el sólido de oro y pequeñas monedas de bronce (nummi), financiadas mediante la confiscación de tesoros 
paganos, botines de guerra y tributos exigidos a las élites. 

Tres actores clave articularon esta economía: el Estado, que buscaba asegurar ingresos estables; la clase dominante 
terrateniente, que apoyaba las medidas que garantizaban sus rentas y el control sobre la mano de obra; y la Iglesia, 
que acumuló riquezas through donaciones imperiales y exenciones fiscales, legitimando el sistema económico. La 
redistribución de riqueza favoreció a grupos privilegiados como el ejército, que recibió donativos en oro y exenciones 
fiscales, y a funcionarios palaciegos y clérigos, exonerados de cargas públicas. Sin embargo, estas medidas no 
evitaron el agotamiento de las ciudades ni la contracción económica progresiva. Las reservas de oro monetario, 
estimadas en 220 toneladas a mediados del siglo IV, se redujeron a aproximadamente 100 toneladas hacia fines del 
siglo V, reflejando el colapso de los circuitos económicos romanos y la transición hacia los sistemas regionales que 
caracterizarían la economía altomedieval.El siglo IV en el Imperio Romano representó un período de profundas 
transformaciones económicas marcadas por la crisis estructural y una intervención estatal sin precedentes. Según la 
perspectiva de Georges Depeyrot, la economía de este siglo se vio afectada por factores naturales adversos, como 
un clima menos clemente, epidemias recurrentes y una disminución de la población agrícola, agravada por los 
desórdenes políticos y las incipientes invasiones bárbaras. Estos elementos confluyeron en una reducción estimada 
de hasta un tercio de las tierras cultivables en algunas regiones hacia el siglo V, debilitando la base productiva del 
Imperio. 

La principal novedad de este período fue el papel activo del Estado en la economía, iniciado con las reformas de 
Diocleciano y consolidado por Constantino. Diocleciano estableció un sistema fiscal basado en la iugatio (unidad de 
tierra tributable) y la capitatio (censo de población), calculando anualmente las necesidades del Estado mediante la 
indicción. Constantino añadió el requisito de pagar tributos en oro, lo que incrementó la presión fiscal sobre la 
población, especialmente en Occidente, donde se estima que entre un tercio y dos tercios de la cosecha se 
destinaba al fisco. Paralelamente, se implementaron reformas monetarias para contener la inflación galopante, que 
había alcanzado un 17% anual a mediados de siglo. El antoniniano de plata, fuertemente devaluado, fue reemplazado 
por el sólido de oro y pequeñas monedas de bronce (nummi), financiadas mediante la confiscación de tesoros 
paganos, botines de guerra y tributos exigidos a las élites. 

Tres actores clave articularon esta economía: el Estado, que buscaba asegurar ingresos estables; la clase dominante 
terrateniente, que apoyaba las medidas que garantizaban sus rentas y el control sobre la mano de obra; y la Iglesia, 
que acumuló riquezas through donaciones imperiales y exenciones fiscales, legitimando el sistema económico. La 
redistribución de riqueza favoreció a grupos privilegiados como el ejército, que recibió donativos en oro y exenciones 

42 



fiscales, y a funcionarios palaciegos y clérigos, exonerados de cargas públicas. Sin embargo, estas medidas no 
evitaron el agotamiento de las ciudades ni la contracción económica progresiva. Las reservas de oro monetario, 
estimadas en 220 toneladas a mediados del siglo IV, se redujeron a aproximadamente 100 toneladas hacia fines del 
siglo V, reflejando el colapso de los circuitos económicos romanos y la transición hacia los sistemas regionales que 
caracterizarían la economía altomedieval. 

Cuestiones culturales 

El siglo IV constituyó un período de transformación cultural y religiosa radical en el Imperio Romano, marcado 
fundamentalmente por la conversión de Constantino al cristianismo y la posterior consolidación de esta religión como 
elemento central del poder y la identidad imperial. Según Paul Veyne, sin la intervención de Constantino, el 
cristianismo habría permanecido como una secta marginal. Su conversión, atribuida a una visión antes de la batalla 
del Puente Milvio (312 d.C.), donde se le habría encomendado adoptar el crismón (XP) como símbolo de victoria, 
respondió tanto a convicciones personales como a una lógica política: en un contexto de crisis de la tetrarquía y del 
paganismo oficial, el monoteísmo cristiano ofrecía un nuevo fundamento de unidad y legitimidad. 

Constantino implementó una política religiosa pragmática: aunque personalmente cristiano, no impuso su fe a la 
fuerza, sino que promovió la tolerancia y priorizó la supresión de los sacrificios paganos sobre la conversión masiva. 
Su rol fue el de un árbitro en asuntos eclesiásticos, autoproclamándose "obispo de los de fuera", lo que reflejaba la 
tradición romana que vinculaba religión y autoridad imperial. Este enfoque se evidenció en el Concilio de Nicea (325 
d.C.), donde Constantino financió y dirigió la reunión de obispos para definir la ortodoxia frente a disputas teológicas, 
particularly el arrianismo, que negaba la consustancialidad del Hijo con el Padre. La fórmula resultante 
—"engendrado, no hecho, consustancial con el Padre"— estableció un dogma unificado y marginó a disidentes, 
though el arrianismo perduró, especialmente entre los godos. 

La era constantiniana también vio el surgimiento de herejías y cismas que desafiaron la unidad eclesiástica. El 
donatismo en África, por ejemplo, combinó puritanismo religioso con tensiones sociales al rechazar a quienes habían 
apostatado durante las persecuciones, mientras que el priscilianismo en Hispania mezcló ascetismo con doctrinas 
gnósticas. Constantino respondió con concilios y confiscaciones, pero estos movimientos revelaron la diversidad del 
cristianismo y la dificultad de imponer una ortodoxia. 

La Iglesia se benefició material y jurídicamente: el clero recibió exenciones fiscales (munera), derecho a recibir 
herencias y autoridad judicial (audientia episcopalis), mientras que el evergetismo imperial financió basílicas 
monumentales en Roma (Letrán, Vaticano, San Pablo), Jerusalén (Santo Sepulcro) y Constantinopla (Santa Irene). Este 
patrocinio transformó el cristianismo en una institución de poder visible, though Constantino mantuvo un equilibrio 
simbólico con el paganismo, como muestra la estatua de Apolo en Constantinopla. 

Estructuralmente, la Iglesia adoptó una organización jerárquica paralela a la administrativa imperial, con obispos, 
metropolitanos y patriarcas (Roma, Alejandría, Antioquía, Constantinopla), y el papado romano comenzó a afirmar su 
primacía moral. Simultáneamente, surgió el monacato como contrapunto ascético a la institutionalización, con figuras 
como Antonio en Egipto y luego Martín de Tours en Occidente. 

Culturalmente, la historiografía cristiana emergió con fuerza, encabezada por Eusebio de Cesarea, cuya Historia 
Eclesiástica ofreció una visión providencialista del triunfo cristiano, mientras que la hagiografía, como la Vida de 
Antonio de Atanasio, popularizó ideales de santidad. Este siglo sentó así las bases para la fusión entre poder imperial 
y religión cristiana que definiría la Baja Antigüedad y la Edad Media, transformando irreversiblemente la cultura 
romana. 

SIGLO V 
Cuestiones políticas 
El siglo V constituyó el escenario definitivo de la desintegración política del Imperio Romano de Occidente, un 
proceso complejo donde factores internos y externos se entrelazaron para dar forma a una nueva realidad geopolítica. 
Tras la división formal del Imperio en 395 entre los hijos de Teodosio, Honorio en Occidente (con capital en Rávena) y 
Arcadio en Oriente (Constantinopla), la parte occidental se enfrentó a una crisis multifacética que culminaría con su 
colapso en 476. 

43 



 
La presión externa fue un elemento catalizador decisivo. Aunque el Imperio Sasánida en Oriente seguía siendo 
percibido como la amenaza principal a fines del siglo IV, fueron los pueblos germánicos e iranios asentados a lo largo 
del limes del Rin y Danubio —burgundios, godos, suevos, vándalos, alanos y hunos— quienes desestabilizaron la 
frontera. La irrupción de los hunos desde Asia Central, según argumenta el historiador Peter Heather, actuó como 
detonante, empujando a estos pueblos hacia el interior del Imperio. El cruce masivo del Danubio por los godos en 
376, su victoria en Adrianópolis (378) donde murió el emperador Valente, y posterior saqueo de Roma en 410 bajo 
Alarico, simbolizaron la vulnerabilidad militar romana. 
 
Estos movimientos iniciaron una cadena de eventos: el cruce del Rin por vándalos, alanos y suevos en 406, su 
avance hacia Hispania y el norte de África; el establecimiento de los visigodos en Aquitania (418) mediante un foedus; 
la conquista vándala de Cartago (439), que privó a Roma de su granero africano; y la incursión de Atila al mando de 
los hunos, contenida temporalmente en los Campos Cataláunicos (451) por Aecio, pero que evidenció la dependencia 
de Roma de ejércitos federados bárbaros. 
 
La crisis interna fue equally crítica. La pérdida progresiva de territorios ricos (África, Hispania, Galia) redujo 
drásticamente la base fiscal del Estado, minando su capacidad para mantener un ejército profesional y una 
burocracia efectiva. La autoridad imperial se debilitó frente a generales bárbaros como Ricimero (456-472) y Odoacro, 
quien depuso a Rómulo Augústulo en 476 y envió las insignias imperiales a Constantinopla, simbólicamente cerrando 
la línea de emperadores occidentales. 
 
Políticamente, el siglo V no fue una ruptura abrupta sino una transición hacia entidades posromanas. Los reinos 
bárbaros —visigodo en Hispania, vándalo en África, ostrogodo en Italia, franco en Galia— no buscaron destruir el 
Imperio sino integrarse en él. Muchos gobernantes actuaron como federados (foederati) nominalmente leales a Roma, 
manteniendo estructuras administrativas romanas y cooperando con las élites locales terratenientes. Esta 
colaboración aseguró cierta continuidad cultural y jurídica, aunque el poder central se fragmentó. 
 
El resultado final fue la emergencia de una Europa de reinos independientes que ya no aspiraban a la legitimidad 
imperial universal. La desaparición del Estado centralizado occidental no implicó aniquilación cultural —el latín, el 
derecho romano y el cristianismo persistieron— pero sí el fin de un orden político unificado. El Imperio de Oriente, 
en cambio, sobrevivió, intentando incluso reconquistar territorios bajo Justiniano en el siglo VI, aunque sin lograr 
restablecer la unidad mediterránea. Así, el siglo V marcó la transición de la Antigüedad clásica a la Alta Edad Media, 
donde la síntesis entre lo romano y lo germánico definiría el futuro del continente. 
 
Cuestiones sociales 
El siglo V constituyó un período de profunda reconfiguración social en el Occidente romano, caracterizado por la 
interacción compleja entre la sociedad imperial y los pueblos germánicos. Lejos de representar una simple "caída", 
este proceso implicó una transición gradual donde elementos de continuidad y cambio se entrelazaron para dar forma 
a una nueva realidad social. La dinámica entre fuerzas endógenas —como las tensiones sociales internas y la crisis 
institucional— y exógenas —la presión migratoria y el establecimiento de reinos germánicos— redefinió las 
estructuras de poder, identidad y organización comunitaria. 
 
La relación entre romanos y germanos evolucionó a través de tres etapas significativas. Inicialmente, durante la fase 
de conquista y colonización romana, las guerras definieron fronteras estables mientras algunos pueblos germánicos 
buscaban tierras para asentarse. Posteriormente, durante los siglos II al IV, se desarrollaron migraciones pacíficas de 
familias completas que ingresaron como federados (foederati), estableciendo relaciones de amistad (amicitia), 
hospitalidad (hospitalitas) y clientelismo con las autoridades romanas. Finalmente, el siglo V presenció invasiones 
violentas motivadas por la presión de los hunos y la debilidad romana, que incluyeron desde razzias hasta el 
establecimiento de reinos autónomos como los de visigodos y vándalos. 
 
La organización social germánica se estructuraba en torno a tres ejes de solidaridad: la sippe o familia amplia bajo 
autoridad patriarcal, la tribu como unidad política básica, y el gau o confederación de tribus con jefes elegidos en 

44 



asambleas de guerreros. Su derecho consuetudinario priorizaba la responsabilidad familiar colectiva, la venganza de 
sangre y las ordalías como mecanismos judiciales. Religiosamente, practicaban un culto a fuerzas naturales y dioses 
como Wotan y Thor, con rituales de sacrificio y celebración de victorias militares. 
 
El proceso de integración se desarrolló mediante mecanismos complejos de etnogénesis, donde un "núcleo de 
tradición" aristocrático amalgamó elementos culturales diversos para crear identidades cohesionadas, como los 
Regnum Francorum en Galia. Las élites romanas y germánicas establecieron acuerdos de colaboración que 
permitieron a los terratenientes mantener sus privilegios a cambio de reconocer la nueva autoridad. La conversión 
religiosa al cristianismo —ya fuera arriano o católico— por parte de los líderes germánicos facilitó su legitimación ante 
la población romana, aunque persistieron numerosas prácticas paganas. 
 
Sin embargo, este período también estuvo marcado por tensiones sociales agudas. Las revueltas bagáudicas en 
Galia e Hispania expresaron el descontento de campesinos, colonos y plebe urbana contra la opresión fiscal y el 
poder terrateniente. La progresiva militarización de la frontera bajo control germánico generó recelos entre la 
aristocracia romana, que intentó limitar su influencia en el ejército y la administración. En este contexto, la Iglesia 
emergió como institución articuladora, con obispos que suplieron la vacante autoridad imperial en las ciudades y 
facilitaron la integración de las estructuras romanas en los nuevos reinos. 
 
El resultado final no fue la sustitución de lo romano por lo germánico, sino una síntesis social creativa donde 
elementos de ambas tradiciones se fusionaron. Esta transformación sentó las bases para la sociedad medieval, 
caracterizada por lealtades personales, particularismo local y una identidad cultural híbrida que marcaría el desarrollo 
de Europa en los siglos siguientes. 
 
Cuestiones económicas 
El siglo V representó un punto de inflexión en la evolución económica del Imperio Romano de Occidente, 
caracterizado por la progresiva fragmentación del sistema fiscal unificado y la emergencia de modelos económicos 
regionales. Lejos de ser una simple "decadencia", este período witnessed una compleja reconfiguración donde 
factores como las invasiones germánicas, la crisis fiscal y el surgimiento de nuevos actores económicos 
—particularmente la Iglesia— redefinieron las bases de la producción y distribución de riqueza. 
 
La creciente divergencia entre Oriente y Occidente se acentuó durante este siglo. Mientras el Imperio Oriental 
mantuvo una mayor estabilidad burocrática y económica, gracias a su base fiscal más sólida y menor exposición a 
las incursiones bárbaras, Occidente enfrentó una presión constante sobre sus recursos. Las incursiones germánicas 
no solo disruptieron las redes de producción y comercio, sino que fragmentaron el territorio en unidades políticas 
autónomas que gradualmente reemplazaron el sistema tributario imperial por mecanismos locales de recaudación. 
 
El Estado romano tardío dependía críticamente de la tributación como columna vertebral de su economía. Los 
impuestos —recaudados en moneda y especie— financiaban el ejército, la burocracia, el aprovisionamiento urbano y 
las obras públicas. Sin embargo, como señala Wickham, este sistema enfrentó tensiones crecientes: las élites 
terratenientes evadían sus obligaciones fiscales, mientras los campesinos buscaban protección bajo el patronazgo de 
magnates locales, incrementando así el poder de la gran propiedad a expensas del fisco imperial. Este ciclo de 
evasión y descentralización debilitó la capacidad del Estado para mantener sus estructuras. 
 
La llegada de los reinos germánicos aceleró esta transformación. Aunque inicialmente intentaron preservar los 
mecanismos fiscales romanos, la realidad económica impuso adaptaciones profundas. La desaparición del ejército 
profesional —reemplazado por guerreros-terratenientes— redujo drásticamente el gasto militar, mientras la tributación 
perdió su carácter universal para transformarse en un sistema de donativos y contribuciones irregularmente aplicado. 
La base imponible se contrajo debido a la guerra, la disminución demográfica y el asentamiento de comunidades 
germánicas que often recibieron tierras mediante hospitalitas, aunque los detalles de estos acuerdos siguen siendo 
debatidos. 
 

45 



En este contexto, la Iglesia emergió como un actor económico crucial. Los recursos dedicados a la construcción de 
basílicas y monasterios, junto con las donaciones piadosas, estimularon economías locales y proporcionaron redes 
de asistencia social en un período de creciente inseguridad. Los obispos asumieron funciones administrativas 
—incluyendo la gestión de granjas y talleres— que anteriormente correspondían al Estado, facilitando una transición 
hacia modelos económicos más localizados. 
 
Las ciudades, aunque afectadas por la contracción comercial y la inestabilidad, mantuvieron cierta vitalidad 
económica como centros episcopales y mercados regionales. La arqueología muestra continuidad en actividades 
artesanales y agrícolas en sus alrededores, though a escala reducida. En las áreas rurales, la economía se reorientó 
hacia la autosuficiencia, con villas transformándose en centros de producción autárquicos y aldeas campesinas 
ganando autonomía relativa. 
 
La diferencia fundamental con Oriente radicó en la guerra constante: mientras Constantinopla disfrutó de períodos de 
paz que permitieron la acumulación de excedentes, Occidente sufrió decades de conflicto que dañaron 
infraestructuras y disruptieron el comercio a larga distancia. El resultado fue la emergencia de economías 
regionalizadas, donde la riqueza se medía más en control de tierras y hombres que en moneda circulante. Este 
tránsito no fue uniforme —zonas como Italia o el sur de Galia mantuvieron mayor complejidad económica— pero 
sentó las bases para los sistemas señoriales altomedievales. 
 
En conclusión, el siglo V no witness el colapso económico absoluto, sino la desintegración de un sistema fiscal 
unificado y su reemplazo por modelos híbridos romano-germánicos. Esta transformación, though traumática, creó las 
condiciones para economías más localizadas y resilientes que caracterizarían la Alta Edad Media. 
 
Cuestiones culturales 
El siglo V fue testigo de una profunda transformación cultural en el Occidente romano, marcada por la consolidación 
del cristianismo como eje rector de la vida intelectual, artística y social. Este proceso no implicó una ruptura abrupta 
con el pasado clásico, sino una reelaboración creativa donde la tradición romana se fusionó con nuevas realidades 
políticas y religiosas. La cultura dejó de ser un dominio exclusivo de las élites urbanas paganas para convertirse en un 
campo de batalla ideológico donde se definieron los cimientos de la Europa medieval. 
 
La cristianización del espacio público alteró radicalmente la fisonomía de las ciudades. Las basílicas y complejos 
episcopales reemplazaron a los templos paganos y edificios cívicos como centros de la vida urbana. Este cambio no 
fue meramente arquitectónico sino simbólico: los enterramientos, antes situados extramuros, comenzaron a integrarse 
en el tejido urbano, mientras los mosaicos y pinturas con escenas bíblicas sustituyeron a la iconografía clásica en la 
decoración pública. Ciudades como Rávena, convertida en capital imperial, ejemplificaron esta transformación a 
través de monumentos como el Mausoleo de Gala Placidia, donde la simbología cristiana se articuló con la herencia 
artística romana. 
 
El período se caracterizó por intensos debates teológicos que trascendieron el ámbito académico para convertirse en 
cuestiones de poder e identidad. Controversias como el nestorianismo —que enfatizaba la dualidad de naturalezas en 
Cristo— y el monofisismo —que defendía su naturaleza única— dividieron no solo a la Iglesia sino al Imperio, 
particularmente en Oriente. El Concilio de Calcedonia (451) intentó establecer una ortodoxia mediante la fórmula de 
"dos naturalezas en una persona", pero estas disputas reflejaban tensiones más profundas: conflictos entre sedes 
patriarcales, descontento social y la creciente politización de la fe. El asesinato de la filósofa Hipatia en Alejandría 
(415) simbolizó la violencia que podían generar estas pugnas ideológicas. 
 
La educación y la producción intelectual experimentaron una síntesis entre paideia clásica y pensamiento cristiano. 
Figuras como los Padres de la Iglesia occidental —Ambrosio, Jerónimo y Agustín— encarnaron este proceso. San 
Jerónimo tradujo la Biblia al latín (la Vulgata), integrando erudición clásica y exégesis cristiana. San Agustín, en obras 
como La Ciudad de Dios, respondió a las acusaciones que atribuían al cristianismo la caída de Roma, proponiendo 
una visión teleológica de la historia donde lo terrenal se subordinaba a lo divino. Su obra legitimó la autoridad 
eclesiástica mientras absorbía herramientas del neoplatonismo y la retórica clásica. 

46 



 
La literatura y la historiografía también se reorientaron. Las crónicas —como las de Próspero de Aquitania o Hidacio— 
sustituyeron a la historia analítica clásica, organizando los eventos en estructuras cronológicas que reflejaban una 
visión providencialista. Este género, más accesible y didáctico, priorizaba la enseñanza moral sobre el rigor factual. 
Paralelamente, persistió el estudio de autores clásicos, though ahora mediado por una lense cristiana que buscaba 
extraer lecciones éticas o alegóricas. 
 
La relación entre romanos y bárbaros se transformó culturalmente. La antigua oposición "civilización vs. barbarie" 
perdió fuerza a medida que los pueblos germánicos se integraron en las estructuras imperiales —especialmente en el 
ejército— y adoptaron progresivamente el cristianismo y el latín. Este proceso no estuvo exento de tensiones, pero 
facilitó una etnogénesis donde elementos romanos y germánicos se amalgamaron en identidades híbridas, como en 
los reinos visigodo o franco. 
 
En conclusión, el siglo V no fue un período de decadencia cultural, sino de intensa reelaboración intelectual y artística. 
El cristianismo proporcionó un nuevo marco de referencia que absorbió, reinterpretó y transmitió la herencia clásica, 
mientras las ciudades, la educación y la producción simbólica se adaptaban a una realidad política fragmentada. Esta 
transformación sentó las bases para la cultura medieval, donde la fe sería el principal organizador del conocimiento y 
la expresión artística. 
 

SIGLO VI 
Cuestiones políticas 
En torno al año 500, el mapa político del occidente europeo había comenzado a adquirir sus perfiles medievales. El 
imperio de Occidente había desaparecido y los invasores empezaban a configurar sus áreas de poder en las zonas 
más romanizadas de Italia, norte de África, Hispania y las Galias. 
 
En la Galia, los pueblos francos se asentaron sobre las antiguas estructuras romanas. Estaban divididos en 
ripuarios/renaros a la izquierda del Rin, y los salios en la actual Bélgica y Países Bajos. De estos últimos surge 
Clodoveo, que en 486 vence a Siagro, ex-general romano y gobernante de un estado remanente del Imperio, 
tomando su capital de Soissons y proclamándose “general romano” además de rey. Clodoveo se preocupó por 
unificar las distintas comunidades francas situadas en torno al río Loira y se expandió hasta el mediterraneo, 
entrando en contacto y conflicto con los burgundios y visigodos. Contra estos últimos, venció e incorporó Tolosa y 
Aquitania a su dominio. 
A sus sucesores, se los comienza a llamar 
merovingios y presionaron hacia el este y sur, 
dislocando el reino burgundio e incursionando en 
Italia, además de incorporar a la Germania 
meridional. Debido a la práctica merovingia de 
fraccionar el territorio entre los hijos de los reyes, 
las luchas internas se hicieron comunes y se 
empezó a gestar una diferencia entre Neustria, el 
oeste, y Austrasia, el este. 
Los merovingios no rechazaron por completo su 
herencia romana, pero su reino fue 
esencialmente germánico. 
 
En Hispania e Italia, el protagonismo fué de los godos, que fundaron estados duraderos que fusionaron elementos 
germánicos y romanos, formando una cultura intelectual autónoma.  
 
En Hispania, los Visigodos llegaron a la península ibérica en el siglo V como federados del Imperio. Para el siglo 
VI, contenida la amenaza franca, el poder de los reyes visigodos solo era discutido, aunque débilmente, por el reino 
Suevo, en la actual Galicia, y los vascos al norte de Hispania. El rey visigodo Leovigildo anexó el reino suevo entre 
576 y 585, fusionandolo con el godo, mantuvo a los vascos contenidos y expulsó a los bizantinos, que habían 

47 



llegado al este hispano. Su sucesor, Recaredo, consiguió consolidar la autoridad real y organización política, 
convirtiéndose al catolicismo, uniendo así a los godos (arrianos) e hispanorromanos (católicos), además de traerle 
una poderosa alianza con la Iglesia. Se formó una monarquía teocrática, al estilo bizantino. 
 
En Italia, los Ostrogodos ingresaron en 489 liderados por su rey Teodorico y venciendo al rey Odoacro 
(destructor del Imperio). La organización del reino ostrogodo respetó una especie de dualismo que mantuvo el 
equilibrio entre las tradiciones imperiales romanas y las de los germanos. A la fuerza del ejército godo se le unió 
el orden de la civilización romana, con sus leyes, magistraturas, y apoyo del orden senatorial. Dispuso que los godos 
y romanos vivieran bajo administraciones paralelas pero separadas.  
Trás la muerte de Teodorico, llega al trono Atalarico, un niño bajo la regencia de la hija del ex rey, pero muere 
prematuramente y un tal Teodato aprovecha para matar a la hija del ex rey, Amalasvinta, y hacerse con el poder. El 
emperador bizantino Justiniano utilizará esto como excusa para invadir Italia, diciendo vengar a Amalasvinta. El 
reino cayó ante Bizancio, proceso durante el cual se reemplazó el dualismo por una germanización de las 
estructuras políticas. 
El dominio de Bizancio no duró mucho, pues los Lombardos vinieron del norte y ocuparon el lugar dejado por los 
ostrogodos, creando el reino de Pavía, y los ducados de Benedetto y Espoleto al sur.  El reino, a su vez, se dividió 
en ducados y las tierras pasaron a jefes lombardos, muchas veces a la fuerza. 
 
En Britania, desde el siglo V se fué derrumbando la vieja organización romana ante el ataque de pueblos germánicos, 
anglos y sajones. Se ocuparon las tierras arables y las ciudades perdieron relevancia. Los celtorromanos no 
desaparecieron, resistieron junto a los bretones en el este de Inglaterra.  
 
Todos los Estados germánicos tuvieron en sus comienzos los mismos problemas fundamentales provocados por el 
choque con el orden estatal, las formas sociales de vida y con la religión y cultura del Imperio. La herencia romana los 
obligó a cambiar su modo de vida tribal por un mundo más ordenado y regulado por el estado. No sustituyeron 
simplemente al régimen estatal romano, pues eran una minoría, sino que se integraron como líderes y gobernantes. 
Uno de los motivos de enfrentamiento más agudos fue la religión (arrianos vs católicos), pero no hubo un 
notable cambio en las formas de vida. Elementos esenciales de la antigua estructura romana permanecieron, como 
el ordenamiento administrativo, el comercio y la economía agrícola. 
 
En cuanto a  Bizancio, la “reconquista bizantina” fue una política de recuperación de territorios y derechos por 
parte de Justiniano (527-565). Se basó en su poderosa flota y tomaron el África vándala, Italia, y el sureste 
peninsular en Iberia. Sin embargo, estas guerras en Occidente los debilitaron y no pudieron hacer frente a los 
ataques de los persa y eslavos. Por otra parte, la restauración de la romanidad era casi imposible, las tierras 
conquistadas no se sentían ligadas a Constantinopla, por lo tanto, unificada la monarquía visigoda (625) perdieron 
Hispania, luego África y en Italia lograron mantener algunos puntos en el sur hasta el XI.  
 
Cuestiones sociales 
Los romanos y germanos tenían ciertas similitudes básicas, ambos conocían la desigualdad social (orden senatorial y 
parientes y compañeros de los jefes de guerra, respectivamente) y también la esclavitud. El cuerpo social destacaba 
tres grupos claramente diferenciados: 

●​ Los esclavos eran propiedad de otros desde nacer hasta morir, no tenían nada propio, se los podía comprar 
y vender y se ocupaban de labores rurales o domésticas. También provenían de la reproducción natural, de 
matrimonios entre libres y esclavos o condenas judiciales. 

●​ Los hombres libres, no se consideraban tales por su independencia personal, sino por pertenecer al 
“pueblo”, integrar las instituciones públicas de su comunidad. Las sociedades germánicas se basaban en 
un cuerpo de hombres libres, cuya condición se expresaba en el derecho de llevar armas y seguir al jefe 
guerrero o rey en expediciones, participando del botín capturado. Para los germanos, la libertad como 
derecho dependía del principio de obligación, era obligatorio ejercer estos derechos. ​
En las zonas romanizadas la libertad estaba unida a la propiedad del suelo y gran parte de los 
campesinos eran colonos que cultivaban tierras ajenas, los límites entre la libertad y formas atenuadas de 
servidumbre eran difusas. 

48 



●​ Los “grandes” se refiere a la nobleza o aristocracia mezcla de descendientes de líderes germanos y 
clase senatorial romana. En la cima se encontraba el rey que gracias a la herencia, contaba con grandes 
sumas de riqueza que utilizaba para distribuir, surgiendo así un conjunto de hombres ligados a su persona 
por relaciones domésticas conocidas como palatium. Los jóvenes de familias aristocráticas también 
buscaban complementar su educación junto al rey. Aparece así todo este grupo de “amigos” o “fieles” unidos 
al monarca por una fidelidad particular que les otorgaba un valor individual especial. Estos personajes serán 
los principales ejecutores del poder real.​
Los grandes podían ser esta “familia real” que se describe, aunque era un grupo más amplio en verdad. El 
poder de estos se expresó a partir de su posición particular en el seno social y su control de la tierra, que 
poco a poco iría concentrando. 

 
Este período no presentó al espacio geográfico como problema, pues la disponibilidad de tierras era suficiente. 
La población en cambio, sí ofreció particularidades. Controlar la disponibilidad de hombres era una manera de 
asegurar los brazos capaces de llevar adelante la producción y las fuentes de obtención de riquezas.  
 
Cuestiones económicas 
El paisaje mediterraneo se caracterizó, en época romana, por los límites entre los campos, bien definidos y separando 
lo cultivable de lo no. Los germanos y celtas, en cambio, privilegiaron la zona imprecisa, con el bosque como 
frontera y el seto vivo, valorizando la silva (bosque) como espacio a aprovechar junto con la agricultura, dado 
los intereses pastoriles de los recién llegados.  
La explotación agraria tomó relevancia fundamental, ya fuera a partir de las propiedades más o menos pequeñas 
de tipo familiar, como a través de grandes concentraciones en manos de los potentes. De todas formas, aunque se le 
puede atribuir ser aquel que impulsó las características salientes a la estructura agraria medieval, la consolidación del 
gran domino es cosa de siglos posteriores.  De momento podemos afirmar que la producción agraria estaba a cargo 
de campesinos agrupados en comunidades aldeanas o familias amplias, que explotaban en conjunto los terrenos 
comunales y avanzaban hacia las tierras incultas cuando lo necesitaban o les era posible. No significaba que no 
existiese la concentración de tierras. Las tierras se trabajaban de forma similar a la época romana: el aratrum era 
predominante.  
La economía del periodo se constituyó en torno a una base fundamentalmente agraria, con cierta vigencia del 
comercio. Las rutas del Imperio, ahora reducidas y en peor estado, seguían siendo transitadas o por hombres 
actuando en nombre de un señor para ocuparse en otras tierras de los negocios del dueño, o es posible que incluso 
por verdaderos mercaderes. La existencia de la circulación monetaria nunca desapareció del todo cerca del 
mediterraneo y siguió registrándose el precio de las cosas por un cierto número de monedas, aunque serían más un 
símbolo de prestigio y poder, que un medio de cambio extendido.  
Mientras tanto, en el Imperio de Oriente el Estado mantenía el control sobre la fiscalidad, protegía el comercio 
exterior y buscaba aumentar el control sobre la economía urbana. El Estado dirigía la actividad productiva 
según sus intereses políticos. Daba licencias de exportación, establecía monopolios, fijaba límites salariales, 
señalaba los lugares de venta y almacenamiento.  
 
Cuestiones culturales 
En los aspectos culturales, tanto como en los políticos, sociales y económicos, la palabra que mejor define la 
situación del siglo VI es síntesis. En ningún lugar se impuso un orden nuevo traído por un número relativamente 
bajo de invasores bárbaros. Por lo que la fusión de elementos en los reinos romano-germánicos fue una 
constante. Igualmente, puede plantearse que existió una resistencia romana, que buscaba mantener modos de 
vida, lengua y derechos tradicionales, sobre todo en las ciudades bien consolidadas. Zonas como Germania junto al 
Rin, norte de Galia, Hispania e Italia, fueron notables por la pervivencia de una cultura y ordenamiento clásico, que, 
aunque sufrió modificaciones no desapareció por completo y hasta esporádicamente se fortaleció.  En el caso 
de Italia, la llegada de los bizantinos trajo consigo la recuperación de las antiguas tradiciones e incluso, la 
incorporación de las nuevas enseñanzas de Oriente en el plano espiritual y artístico. Esta resistencia no fue 
mérito solo de los romanos. Los germanos tuvieron su papel destacado en este proceso, cuando tomaron los 
códigos legales romanos y los mantuvieron luego de adaptarlos a sus principios consuetudinarios, aceptando 
la idea de la ley como el fundamento de la sociedad y el gobierno justo. 

49 



Del mismo modo, si bien se ha marcado que las ciudades bajo los germanos decayeron en muchos casos, no 
significa que pueda caracterizarlos como enemigos de ellas. Los reyes francos y godos no fueron reyes 
nómadas, tuvieron sus palacios en varias ciudades administrativas. La importancia del centro urbano germánico 
radicaba en su función de capitales o residencias reales, enriquecidas por una corte, la administración, escuelas 
santuarios y una basílica funeraria para la dinastía. Los obispos también propiciaron el mantenimiento de las 
ciudades en torno a la catedral y sus dependencias.  
 
Los obispos recibieron una valoración especial en esta etapa, pues se creía que ellos serían los poseedores de 
una visión privilegiada y depositarios de una cierta paideia. A partir de ella, estarían en condiciones de convertirse en 
la autoridad que, legítimamente, ofrecería al pueblo cristiano las herramientas necesarias para la salvación. En 
esta época la cristinadad occidental vivió una serie de transformaciones de la mano de los reinos que fueron 
organizándose y que construyeron iglesias regionales, que tuvieron sus leyes y liturgia propias, aunque aceptaban 
la supremacía de Roma. Las invasiones bárbaras sin duda favorecieron el resurgimiento de antiguas herejías latentes 
muchas veces en las poblaciones del Imperio, el apego al paganismo y a las supersticiones se mantuvieron, pero el 
catolicismo se impuso sobre el arrianismo. 
El monacato, en un primero privativo de oriente, se difundió con fuerza por occidente, si bien los obispos se 
interesaron en la conversión de la población de las zonas rurales, la expansión de la fé cristiana por Europa del norte 
se debió mayoritariamente a monjes misioneros.  
 
En líneas generales, la cultura del siglo VI respetó la vieja base romana, donde la lengua latina y la pasión por la 
retórica encontró expresiones destacadas en manos de hombres como Casiodoro, que establecerá los esquemas 
retóricos latinos que aparecerán en la literatura y pedagogía cristiana y será él quien establezca como obligación de 
los monjes la copia de los manuscritos antiguos. No se hicieron obras meramente copiando a lo anterior, sino 
producciones originales asentadas en la adhesión a sus tiempos y a las nuevas estructuras que se estaban 
construyendo.  
El arte presentó una marcada síntesis de elementos diversos. Se centró mucho más en las producciones mobiliarias 
que en la arquitectura y la gran escultura. Ambas de estilo simple, sin recargas de relieve o detalle.  
En cuanto a Oriente, fue un siglo de gran esplendor cultural,sobre todo en la corte de Constantinopla. Justiniano 
enriqueció la capital con palacios, acueductos, baños públicos y las iglesias de Los Santos Apóstoles y la Santa 
Sofía. Fue también una época pródiga para las ciencias pues se buscó recopilar y transmitir los conocimientos 
de la antigüedad en matemática, botánica, física, astronomía, etc. y tratar de encontrar sus aplicaciones prácticas. 
Se destaca también la recopilación del derecho romano, con obras como el Código de Justiniano e Instituta. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

50 



 

Trabajo Práctico N°1 

Introducción a la Edad Media – Eco Umberto 
La Edad Media constituye un período histórico de extraordinaria complejidad y duración, que abarca 
aproximadamente desde la disolución del Imperio romano de Occidente en el año 476 hasta el fin del siglo XV, 
convencionalmente situado en 1492 con el descubrimiento de América. Este lapso de más de mil años no puede ser 
entendido como una unidad homogénea, sino como una sucesión de épocas diversas, con transformaciones 
profundas en todos los ámbitos de la vida. Su estudio requiere, por tanto, desmontar una serie de estereotipos 
persistentes y comprender sus aportaciones fundamentales, muchas de las cuales siguen vigentes en la 
configuración de Europa y Occidente. 
 
Uno de los primeros equívocos que deben aclararse es la idea de la Edad Media como un "siglo" extenso o un 
periodo con características uniformes. Por el contrario, se trata de una "edad" en el sentido histórico amplio, 
comparable en extensión y diversidad a la Edad Antigua o la Edad Moderna. Fue el humanista Flavio Biondo, en el 
siglo XV, quien acuñó el término "Medievo" para referirse a los siglos transcurridos entre la caída de Roma y su propia 
época, considerándolos un paréntesis de decadencia entre dos momentos de esplendor clásico. Irónicamente, él 
mismo quedó incluido en ese periodo, ya que la fecha convencional de su final se sitúa en 1492. La enormidad de 
este marco temporal —más de mil años— hace imposible generalizar sobre una supuesta uniformidad cultural, social 
o intelectual. Entre san Agustín de Hipona (siglo IV-V) y santo Tomás de Aquino (siglo XIII) median ochocientos años, 
el mismo tiempo que nos separa a nosotros de santo Tomás. En un lapso así, es inevitable que se sucedan múltiples 
"medievos", con rupturas, renacimientos y transformaciones profundas. 
 
Tradicionalmente, se distingue entre Alta Edad Media (siglos V-X), caracterizada por las invasiones bárbaras, la 
desestructuración del mundo romano y la lenta gestación de nuevas realidades políticas y culturales; una Edad Media 
central o plena (siglos XI-XIII), con el renacimiento urbano, el auge del feudalismo, las Cruzadas y el florecimiento de 
las universidades; y una Baja Edad Media (siglos XIV-XV), marcada por crisis demográficas, guerras, pero también por 
el surgimiento de los estados modernos, el humanismo y los inicios de la expansión ultramarina. Incluso el 
Renacimiento del siglo XV forma parte, en rigor, de la Edad Media, pues sus grandes figuras —desde Petrarca y 
Boccaccio hasta Leon Battista Alberti o Nicolás de Cusa— vivieron y produjeron antes de 1492. La delimitación 
cronológica es, en buena medida, arbitraria y convencional. 
 
Otro estereotipo frecuente es concebir la Edad Media como un fenómeno exclusivamente europeo occidental. En 
realidad, fue un periodo de intenso intercambio y convivencia —no siempre pacífica, pero sí constante— entre tres 
grandes tradiciones culturales y religiosas: la cristiana, la islámica y la judía. El Imperio bizantino perpetuó la herencia 
romana en Oriente durante mil años después de la caída de Roma. La cultura árabe, por su parte, vivió una edad de 
oro en campos como la filosofía, la medicina, la astronomía y las matemáticas, preservando y transmitiendo a Europa 
obras capitales de la antigüedad griega que se habían perdido en Occidente. Aristóteles, por ejemplo, fue 
redescubierto en Europa a través de traducciones árabes y comentarios de pensadores como Avicena y Averroes. La 
cultura judía, aunque a menudo vivida en condiciones de clandestinidad o marginación, floreció en comunidades 
dispersas por toda Europa, contribuyendo decisivamente a la filosofía, la exégesis bíblica y el pensamiento místico. 
Los confines entre estas tradiciones eran mucho más permeables de lo que suele pensarse; la imagen de un 
enfrentamiento irreductible entre cristianos y musulmanes es, en gran medida, una construcción posterior, alimentada 
por la mental de cruzada. 
 
Ahora bien, el Medievo occidental se caracterizó por su tendencia a apropiarse y reinterpretar todas las aportaciones 
culturales —ya vinieran de la antigüedad clásica, del mundo árabe o de otras tradiciones— en términos cristianos. 
Esto no significa que Europa careciera de otras raíces —grecorromanas, judías, celtas, germánicas—, sino que el 
cristianismo actuó como el principal elemento aglutinador y de sentido. La Biblia se leyó casi exclusivamente en latín 
(la Vulgata de san Jerónimo), y los filósofos griegos se estudiaron a través de traducciones latinas y con el objetivo de 
demostrar su concordancia con los principios de la teología cristiana. La monumental síntesis de Tomás de Aquino 
aspiraba precisamente a armonizar la razón aristotélica con la revelación cristiana. 

51 



 
La idea de la Edad Media como una "edad oscura" (Dark Ages) es otro tópico que debe matizarse. Es cierto que los 
siglos inmediatamente posteriores a la caída del Imperio romano (especialmente los siglos VI al X) fueron periodos de 
indigencia, inseguridad y retroceso material. Las invasiones bárbaras arrasaron Europa, las ciudades se despoblaron, 
las vías de comunicación se abandonaron, se olvidaron técnicas artesanales y mineras, y vastos territorios cultivados 
volvieron a convertirse en bosques. La población disminuyó drásticamente: de unos 30-40 millones de habitantes en 
el siglo III, se pasó a apenas 14-16 en el siglo VII. El hambre, las epidemias y la violencia eran endémicas. Crónicas 
como las de Rodolfo el Calvo describen con crudeza espeluznantes hambrunas que llevaron al canibalismo. 
 
Sin embargo, incluso en estos siglos "oscuros" se sentaron las bases de la futura Europa: surgieron las lenguas 
romances y germánicas que aún hablamos; se establecieron las civilizaciones romano-germánica y bizantina, que 
transformaron profundamente las estructuras jurídicas y políticas; y brillaron figuras intelectuales de la talla de Boecio, 
Beda el Venerable, Alcuino de York o Juan Escoto Eriúgena. Los monjes irlandeses, convertidos al cristianismo, 
fundaron monasterios que se convirtieron en faros de cultura, preservando manuscritos antiguos, evangelizando 
vastos territorios y creando un arte de la miniatura de extraordinaria belleza, como atestigua el Libro de Kells. 
 
A partir del año 1000, la situación cambió radicalmente. El aumento de la población (que pasó de unos 30-40 millones 
en el siglo XI a 60-70 en el XIV), gracias a innovaciones agrícolas como la rotación de cultivos y el mayor consumo de 
legumbres ricas en proteínas, permitió una recuperación demográfica y económica. Se produjo entonces lo que 
algunos historiadores han llamado una "primera revolución industrial" medieval, basada en una serie de innovaciones 
técnicas decisivas. 
 
En el ámbito agrícola, la introducción de un nuevo tipo de collarín para los caballos —que trasladaba el punto de 
apoyo del pecho a la espaldilla— permitió aprovechar mucho mejor la fuerza de tracción del animal, incrementándola 
en dos tercios y haciendo posible que sustituyera a los bueyes en muchas tareas. La herradura y el estribo, llegados 
de Asia, mejoraron la eficacia y comodidad de la monta. El arado de ruedas, con vertedera para voltear la tierra, se 
generalizó a partir del siglo XIII. 
 
En la navegación, las innovaciones fueron aún más revolucionarias. La brújula magnética, descrita ya en el siglo XIII 
por Pedro Peregrino de Maricourt y mencionada por Dante en la Divina Comedia, permitió una orientación mucho 
más precisa. Pero el cambio crucial fue la invención del timón de codaste, un timón único, abisagrado y situado en la 
popa, perpendicular a la quilla. Hasta entonces, los barcos griegos, romanos o vikingos utilizaban dos timones 
laterales, un sistema pesado e ineficaz que hacía casi imposible navegar contra el viento y limitaba la navegación al 
cabotaje. El timón de codaste, combinado con la vela latina de origen árabe (triangular y más maniobrable), permitió 
la construcción de barcos más grandes y estables, capaces de navegar en alta mar y aprovechar vientos de todas 
direcciones. Sin estas innovaciones, el viaje de Colón a América habría sido impensable. El hecho simbólico que 
convencionalmente marca el fin de la Edad Media fue, pues, hijo de sus propias invenciones técnicas. 
 
Estos avances facilitaron el renacimiento urbano, el crecimiento del comercio y la aparición de una burguesía 
dedicada a los oficios y el artesanado. La tradicional división tripartita de la sociedad en oratores, bellatores y 
laboratores (los que rezan, los que guerrean y los que trabajan) se complicó con este nuevo estamento. En las 
ciudades surgieron las universidades (la primera, Bolonia, en 1088), donde enseñaron figuras como Abelardo, Alberto 
Magno, Roger Bacon o el propio Tomás de Aquino. La cultura se secularizó progresivamente: la poesía trovadoresca 
y cortesana fue obra de laicos, y un intelectual como Dante se convirtió en el modelo del escritor moderno. En las 
nuevas lenguas vernáculas surgieron obras maestras de la literatura universal, desde el Cantar de los Nibelungos y el 
Cantar de Mio Cid hasta la Divina Comedia. 
 
Lejos de ser una época sombría y terrorífica, la Edad Media desarrolló una auténtica pasión por la luz y el color. La 
belleza se identificaba con la luminosidad y el esplendor cromático, más que con la proporción o la forma. Las 
miniaturas de los manuscritos, los vitrales de las catedrales góticas —cuyos muros parecen disolverse para dar paso 
a la luz—, la poesía y las visiones místicas están impregnadas de esta estética de la claridad y el color puro, sin 
matices ni claroscuros. Isidoro de Sevilla veía en el resplandor del mármol, el metal o el aire mismo una manifestación 

52 



de la belleza divina. Esta sensibilidad tenía raíces teológicas neoplatónicas: el Bien era el Sol de las ideas, y la belleza 
sensible era un reflejo de la belleza inteligible. La óptica, influida por los estudios árabes, se convirtió en una ciencia 
fundamental, y de ella surgieron reflexiones profundas sobre el arcoíris, los espejos y la naturaleza de la visión. 
 
Tampoco corresponde a la realidad la imagen idílica o Disneylandizada de la Edad Media como un mundo de castillos 
majestuosos y caballeros andantes. El castillo feudal primitivo era una simple estructura de madera sobre una 
elevación del terreno, rodeada de una empalizada. Sólo gradualmente, a partir del siglo XI, se fue evolucionando 
hacia construcciones de piedra, con torres del homenaje, murallas y fosos. Los suntuosos castillos del valle del Loira, 
que a menudo se toman como modelo, son en realidad renacentistas. 
 
Respecto al conocimiento de la cultura clásica, si bien es cierto que se perdieron muchos textos (especialmente 
griegos, como Homero o los trágicos), el Medievo occidental conservó y leyó a una gran parte de los autores latinos: 
Virgilio, Horacio, Ovidio, Cicerón, Séneca, Lucano, entre otros. El ansia por conseguir manuscritos era enorme, como 
atestigua la anécdota —quizá legendaria, pero significativa— del papa Silvestre II (Gerberto de Aurillac), que prometió 
una esfera armilar a quien le consiguiera un manuscrito de la Farsalia de Lucano. Eso sí, la lectura que se hacía de 
estos autores era predominantemente alegórica y moralizante, buscando en ellos un sentido acorde con la fe 
cristiana. Virgilio, por ejemplo, fue leído a veces como un profeta pagano que había anunciado el advenimiento de 
Cristo en su cuarta égloga. 
 
Uno de los estereotipos más persistentes y erróneos es el que presenta a la Edad Media como una época de 
obscurantismo científico, en la que se creía que la Tierra era plana por dogmatismo religioso. Nada más lejos de la 
realidad. La esfericidad de la Tierra era un conocimiento heredado de los griegos (Pitágoras, Parménides, Platón, 
Aristóteles, Eratóstenes, Ptolomeo) y nunca se perdió del todo entre los eruditos. Figuras como san Agustín, Isidoro 
de Sevilla, Beda el Venerable, Alberto Magno, Tomás de Aquino o Roger Bacon la dieron por sentada. El problema de 
Colón con los eruditos de Salamanca no era sobre la forma de la Tierra —que todos aceptaban redonda—, sino sobre 
su tamaño: los cálculos de Colón, que subestimaba la circunferencia terrestre, les parecieron erróneos y temían que 
la distancia por navegar hasta Asia fuera insalvable. Naturalmente, ninguno de los dos bandos sospechaba la 
existencia de América. 
 
Los mapas medievales, como los llamados mapas "T-O" (Orbis Terrarum), que representaban la Tierra como un 
círculo dividido por una T (que simbolizaba el Mediterráneo y los ríos Nilo y Don), no pretendían ser representaciones 
literales de la geografía, sino esquemas simbólicos y conceptuales, centrados en Jerusalén y el mundo conocido. 
Eran proyecciones convencionales, como lo son nuestros mapas actuales, que también aplanan la esfera. La 
dificultad para trazar mapas precisos radicaba más en la falta de comunicaciones y medios técnicos que en una 
supuesta ignorancia cosmográfica. 
 
La Edad Media fue, de hecho, una época de grandes viajes y movimientos. Peregrinaciones a Jerusalén, Roma o 
Santiago de Compostela movilizaban a miles de personas de todas las condiciones sociales. Mercaderes como 
Marco Polo recorrieron miles de kilómetros hasta China. Monjes irlandeses y vikingos surcaron los mares del norte. 
Las repúblicas marítimas italianas (Génova, Venecia, Pisa) tejieron una red comercial por todo el Mediterráneo. Existía 
una auténtica "industria" de las peregrinaciones, con guías, hospederías y una feroz competencia entre ciudades y 
monasterios por albergar reliquias prestigiosas que atrajeran a los devotos. 
 
Tampoco fue la Edad Media una época de puritanismo uniforme y represión sexual. Junto a la misoginia de algunos 
Padres de la Iglesia y autores monásticos (como el terrible pasaje de Odón de Cluny que describe el cuerpo femenino 
como un "saco de excrementos"), coexistió una glorificación apasionada de la mujer, tanto en la poesía cortesana del 
amor trovadoresco y el dolce stil novo como en la divinización dantesca de Beatriz. Figuras femeninas de gran talla 
intelectual y espiritual, como Hildegarda de Bingen, Catalina de Siena, Eloísa o Christine de Pizan, desafiaron los roles 
tradicionales. Incluso en el mundo monástico, los comentarios al Cantar de los Cantares, a pesar de su interpretación 
alegórica, revelan una fascinación por la belleza corporal femenina, descrita a veces con minucioso detalle (como en 
el caso de Gilberto de Hoyland, que especifica las proporciones ideales de los senos). La literatura está llena de 
historias de amor apasionado y adulterio (Tristán e Isolda, Lancelot y Ginebra, Paolo y Francesca). Los poemas de los 

53 



goliardos celebran sin tapujos los placeres del vino, el juego y el sexo. El carnaval y la Fiesta de los Locos permitían 
una liberación temporal de las normas sociales y una sátira despiadada de las autoridades eclesiásticas. 
 
La quema de herejes y brujas es otro sello asociado a la Edad Media, pero su intensificación y sistematización 
ocurrieron, en realidad, en los umbrales de la Edad Moderna. El manual de caza de brujas por excelencia, el Malleus 
Maleficarum, data de 1486. Giordano Bruno fue quemado en 1600, Galileo procesado en 1633, y las grandes cazas 
de brujas se dieron sobre todo en los siglos XVI y XVII. Esto no exime a la Edad Media de haber practicado la 
persecución religiosa, pero sitúa el fenómeno en una perspectiva más amplia y compleja. 
 
Lejos de ser una época de ortodoxia monolítica y sumisión piramidal, el Medievo fue escenario de tensiones sociales, 
luchas de clases y herejías milenaristas de profundo calado revolucionario. La "invención de la Historia" como un 
proceso con un sentido lineal (Creación, Pecado Original, Redención, Juicio Final), heredada del profetismo judío y 
elaborada por el cristianismo, generó una constante espera escatológica. El Apocalipsis de san Juan, con su promesa 
de un reino de mil años de Cristo en la Tierra antes del Juicio Final, fue interpretado de dos maneras: una "ortodoxa" 
(Agustín de Hipona), que veía el milenio como el tiempo presente de la Iglesia, y otra "herética" o marginal, que lo 
esperaba como una edad dorada futura de igualdad y justicia, precedida por la derrota de los poderosos y corruptos. 
 
Esta segunda lectura alimentó numerosos movimientos populares de inspiración apocalíptica y milenarista, que 
combinaban el fervor religioso con la protesta social contra la opresión feudal y la riqueza de la Iglesia. Desde los 
flagelantes y los fraticelli hasta los husitas taboritas o la revuelta de Thomas Müntzer, estos movimientos prefiguraron, 
en clave religiosa, ideales de igualdad social y comunitarismo que serían retomados siglos después por el 
pensamiento secular. La propia Magna Carta (1215) supuso una primera limitación del poder absoluto de los 
soberanos. 
 
El legado de la Edad Media es inmenso y perdura en numerosos aspectos de nuestra vida cotidiana e instituciones. 
De ella heredamos los molinos de agua y viento, la universidad como comunidad autónoma de maestros y 
estudiantes, los conceptos de libertad municipal y participación ciudadana, los bancos y los instrumentos de crédito 
(letras de cambio, cheques). Inventos medievales como la chimenea, el papel, los números arábigos, la contabilidad 
por partida doble, el nombre de las notas musicales, los botones, las gafas (un avance revolucionario que duplicó la 
vida laboral de intelectuales y artesanos), el reloj mecánico o la pólvora (aunque de origen chino) transformaron la vida 
material y intelectual. Nuestros paisajes están sembrados de abadías románicas y catedrales góticas, y nuestras 
disputas contemporáneas entre el Estado y la Iglesia tienen su origen en las luchas de investiduras del Medievo. 
 
Pero quizás la diferencia más profunda entre la mentalidad medieval y la moderna radique en la forma de percibir el 
mundo. Para el hombre medieval, el cosmos era un "libro escrito por el dedo de Dios", un vasto sistema de símbolos 
y significados ocultos en el que cada criatura —desde una piedra o una planta hasta un animal monstruoso— remitía 
a una verdad espiritual superior. Esta actitud, fundamentada teológicamente en el neoplatonismo (especialmente el 
Pseudo-Dionisio Areopagita) y en la exégesis bíblica alegórica agustiniana, implicaba una lectura en profundidad de la 
realidad. Un león no era sólo un león, sino un símbolo de Cristo; una nuez, con su cáscara, su fruto y su aceite, 
representaba la Trinidad; los monstruos descritos en los bestiarios (cinocefalos, blemias, esciápodos...), aunque 
quizás no existieran físicamente, eran portadores de enseñanzas morales. El mundo era un espejo enigmático 
(aenigma) de lo divino, y la tarea del hombre era descifrar sus claves. 
 
Esta visión simbólica, sin embargo, no fue estática. A partir de los siglos XII y XIII, en el ámbito universitario, comenzó 
a abrirse paso una mirada más naturalista y aristotélica, interesada en estudiar la naturaleza por sí misma, con sus 
propias leyes. No obstante, ambas perspectivas —la simbólica y la naturalista— coexistieron durante mucho tiempo, 
como coexisten hoy la mentalidad científica y las creencias irracionales. 
 
La Edad Media tuvo también una concepción muy particular de la tradición y la innovación. El autor medieval solía 
presentar sus aportaciones —que a menudo eran muy novedosas— como meros comentarios o glosas de la 
autoridad precedente (la Biblia, los Padres de la Iglesia, Aristóteles). El lema "non nova sed nove" (no cosas nuevas, 
sino de una manera nueva) resume esta actitud: la originalidad no consistía en inventar algo desde cero, sino en 

54 



reinterpretar y actualizar la tradición. La "autoridad" era entendida no en un sentido filológico (como la atribución 
correcta de un texto), sino como sinónimo de "verdad". Una interpretación era "auténtica" si decía lo verdadero, 
aunque el texto original no lo dijera explícitamente. Esta mentalidad hace incomprensibles muchos debates 
medievales si se juzgan con criterios modernos de originalidad o rigor histórico. 
 
El arte medieval tampoco se regía por nuestros conceptos estéticos. "Arte" (ars) significaba sobre todo "técnica", el 
saber hacer bien algo según unas reglas, ya fuera construir un barco, pintar un fresco o esculpir una estatua. La 
belleza era una propiedad de la naturaleza y de Dios; el arte podía representar "bellamente" incluso lo feo o lo 
monstruoso si cumplía su función didáctica o moral. Las artes liberales (como la gramática, la retórica o la lógica) se 
consideraban superiores a las artes serviles o mecánicas (que requerían trabajo manual), razón por la que conocemos 
los nombres de muchos poetas pero no de la mayoría de los arquitectos o escultores románicos. 
 
En conclusión, la Edad Media fue una época de contradicciones profundas y fecundas. Declaraba, en el plano 
teórico, una adhesión inquebrantable a la ortodoxia y a los ideales morales, pero convivía con toda naturalidad con la 
transgresión, la carnalidad, la sátira y la violencia. Proclamaba la unidad de la fe, pero estaba surcada por herejías y 
disidencias que often tenían un trasfondo social revolucionario. Buscaba ver el mundo con los ojos de Dios, pero 
llenaba los márgenes de sus manuscritos con grotescas parodias de obispos y monjes. Esta capacidad para abarcar 
y tolerar la contradicción, para vivir entre la aspiración a lo alto y la aceptación de lo bajo, es quizás una de sus 
lecciones más sorprendentes. 
 
Un ejemplo último y elocuente de la sofisticación y honestidad intelectual del pensamiento medieval lo ofrece santo 
Tomás de Aquino. Aunque, por fe, defendía que el mundo había sido creado por Dios y no era eterno, admitió con 
rigor que la razón no podía demostrar filosóficamente la no eternidad del mundo. De igual modo, en su reflexión sobre 
el alma y el aborto, sostuvo —siguiendo la biología aristotélica— que el embrión iba adquiriendo sucesivamente el 
alma vegetativa, luego la sensitiva, y sólo en un momento posterior, cuando el cuerpo estaba suficientemente 
formado, Dios infundía el alma racional que lo convertía en ser humano. Por ello, afirmó que los embriones que no 
habían alcanzado ese estadio no resucitarían en el Juicio Final, pues no eran propiamente seres humanos. Esta 
postura, radicalmente diferente de la doctrina oficial actual de la Iglesia, muestra la complejidad y nuances del 
pensamiento medieval, y nos obliga a abandonar definitivamente la etiqueta simplista de "edad oscura". La Edad 
Media no fue un paréntesis de barbarie entre dos edades de luz, sino el largo y complejo parto del mundo moderno. 
 

Cambio de época versus época de cambios. Los medievalistas y las nuevas tecnologías – Alcazár 
El texto aborda la relación entre los medievalistas y las tecnologías digitales, planteando un análisis sobre cómo esta 
interacción define no solo una época de cambios, sino un cambio de época en la práctica historiográfica. Parto de la 
premisa de que existe una disociación inicial entre los investigadores del Medievo y las herramientas digitales, lo que 
genera un desafío epistemológico y metodológico. Esta disociación no es trivial; refleja una tensión entre la tradición 
académica y las nuevas formas de producir y consumir conocimiento histórico. 
 
Vivimos en un momento de transformación estructural, no meramente coyuntural. La globalización y la revolución 
digital han alterado los modos de escribir, divulgar y enseñar la historia. Quienes nos dedicamos al estudio de la Edad 
Media nos enfrentamos a la necesidad de posicionarnos ante esta realidad: ser testigos pasivos de una época de 
cambios o actores participantes en un cambio de época. La indiferencia o la confusión ante este panorama pueden 
derivar en la producción de una historia “huérfana”, desconectada de los medios y los lenguajes que definen la 
comunicación contemporánea. 
 
La formación de los medievalistas es un punto crucial. Las nuevas generaciones que llegan a las aulas universitarias 
son *nativos digitales*, término acuñado por Marc Prensky para describir a aquellos que han crecido inmersos en las 
tecnologías digitales. Para ellos, internet, los videojuegos o las redes sociales no son novedades, sino elementos 
constitutivos de su experiencia vital. Frente a ellos, los *inmigrantes digitales* —aquellos que hemos conocido estas 
herramientas en etapas adultas— nos enfrentamos a una brecha generacional y cognitiva. Esta dicotomía no es solo 
anecdótica; afecta directamente a cómo se concibe y se transmite el conocimiento histórico. 
 

55 



El acceso a los contenidos se ha democratizado y complicado simultáneamente. Internet ofrece recursos antes 
impensables: bibliotecas digitales, repositorios documentales, bases de datos, blogs especializados, podcasts y 
archivos en línea. Proyectos como Dialnet, PARES, Digital Scriptorium o el Proyecto Carmesí ponen al alcance del 
investigador fuentes primarias y secundarias de manera inmediata y often gratuita. Esto supone un avance cualitativo 
enorme, pero también conlleva riesgos: la sobreabundancia de información, la fugacidad de los contenidos web y la 
necesidad de desarrollar habilidades críticas para discriminar entre lo relevante y lo superfluo. 
 
La tecnología digital no se reduce a internet. El videojuego, por ejemplo, se ha erigido como un medio poderoso para 
la representación y divulgación del pasado medieval. Títulos como *Medieval Total War II* o la saga *Assassin’s 
Creed* ofrecen reconstrucciones virtuales de escenarios históricos con un nivel de detalle y inmersión sin 
precedentes. Estos productos no tienen una finalidad educativa explícita —su objetivo principal es el entretenimiento 
y el lucro—, pero su impacto en la construcción del imaginario colectivo sobre la Edad Media es profundo. Los 
medievalistas debemos prestar atención a este fenómeno, no solo como objeto de estudio, sino como canal de 
influencia en la percepción social del pasado. 
 
La formación de nuevos medievalistas por parte de quienes ya estamos en ejercicio plantea otro desafío. La brecha 
digital entre formadores y estudiantes puede obstaculizar la transmisión efectiva del conocimiento. Es esencial que 
los docentes se familiaricen con estas herramientas, no como un añadido superfluo, sino como parte integral de su 
metodología. El uso de bases de datos, software especializado, comunicación en red o recursos digitales debe 
incorporarse de manera natural en la práctica académica. La resistencia a este cambio —justificada a veces por la 
inseguridad o el desconocimiento— puede llevar al aislamiento y a la irrelevancia progresiva. 
 
La tecnología es, en esencia, una herramienta. Esta obviedad a menudo se olvida en el debate sobre su papel en la 
investigación histórica. Las herramientas definen las capacidades y los límites de cualquier disciplina. El medievalista 
que rechaza de plano el uso de lo digital está renunciando a un conjunto de recursos que potencian su trabajo: desde 
la accesibilidad a fuentes hasta la posibilidad de colaborar en redes transnacionales de investigación. El problema no 
es la tecnología en sí, sino el uso que se hace de ella y la reflexión crítica que acompaña ese uso. 
 
El consumo de historia medieval ya no se limita al ámbito académico. La sociedad accede al pasado a través de 
múltiples canales: cine, televisión, literatura, videojuegos, juguetes, etc. Este ecosistema *crossmedia* y *transmedia* 
redefine constantemente la imagen de la Edad Media. Los medievalistas tenemos la responsabilidad de intervenir en 
este proceso, ya sea para corregir distorsiones, para enriquecer los discursos o para dialogar con los creadores de 
estos contenidos. Ignorar esta realidad equivale a renunciar a nuestro papel social como intérpretes del pasado. 
 
El futuro de la disciplina dependerá en gran medida de cómo integremos estas tecnologías en nuestra práctica 
cotidiana. No se trata de un ejercicio de optimismo o pesimismo, sino de adaptación necesaria. La historia no 
divulgada es historia muerta. Las herramientas digitales ofrecen oportunidades sin precedentes para llegar a un 
público global y diverso. El desafío es aprender a usarlas con rigor, creatividad y sentido crítico. 
 
En definitiva, el medievalista del siglo XXI debe ser consciente de que su oficio ya no se circunscribe al archivo y la 
biblioteca. Debe habitar también el espacio digital, comprender sus lógicas y aprovechar sus potencialidades. Esto 
no implica abandonar los métodos tradicionales, sino complementarlos y enriquecerlos. La coexistencia entre lo 
analógico y lo digital no solo es posible, sino deseable. El cambio de época al que nos enfrentamos exige, sobre 
todo, una actitud abierta y proactiva hacia las transformaciones que definen nuestro tiempo. 
 

La idea de la Edad Media – Giuseppe 
El concepto de "Edad Media" como un período histórico definido es una construcción cultural e intelectual que se fue 
forjando a lo largo de siglos. Su origen se remonta a los humanistas italianos de los siglos XIV y XV, quienes, en su 
esfuerzo por recuperar y emular la cultura clásica grecorromana, comenzaron a percibir los siglos que los separaban 
de aquella antigüedad idealizada como un intervalo, un paréntesis de decadencia y oscuridad. Fueron estos literatos 

56 



e intelectuales los primeros en articular la noción de una edad intermedia, aunque aún no la designaran con el término 
específico que luego se popularizaría. 
 
Fue a mediados del siglo XV cuando empezaron a utilizarse expresiones latinas como "media aetas", "media 
tempora" o "media tempestas" para referirse a este lapso. En el siglo XVI, el uso se consolidó con "medium aevum" y 
su equivalente en lenguas vernáculas, como "middle age" en inglés. El éxito posterior del adjetivo "medieval" (y su 
variante "medieval") terminó por imponer la denominación "Edad Media" sobre otras fórmulas iniciales, como "edad 
de medio", que también tuvo cierto uso. Una figura crucial en este proceso de periodización fue el historiador del arte 
Giorgio Vasari, quien alrededor de 1550 estableció la división tripartita que se ha vuelto canónica: Edad Antigua, Edad 
Media y Edad Moderna. No obstante, es importante señalar que la idea de una Edad Media como entidad histórica 
distintiva ya estaba presente antes de Vasari. 
 
El humanista italiano Flavio Biondo puede ser considerado el primer historiador propiamente dicho de la Edad Media. 
En sus obras, realizó una exposición analítica y meticulosa de los acontecimientos ocurridos en el mundo occidental 
desde el año 412 d.C. hasta la década de 1440, es decir, su propia época. Aunque Biondo no utilizó el término "Edad 
Media" para definir este extenso período, el marco cronológico que delineó —aproximadamente un milenio— 
coincide sustancialmente con la concepción posterior más generalizada de lo medieval. 
 
La operación intelectual de "periodizar" la historia, es decir, de dividir el continuum temporal en segmentos más 
manejables y conceptualmente homogéneos, responde a una necesidad cultural de comprensión y memorización. La 
mente humana, y más aún la memoria colectiva, tiene dificultades para aprehender la complejidad infinita del pasado 
en toda su particularidad. La periodización actúa como una herramienta heurística que permite agrupar fenómenos, 
tendencias y estructuras bajo etiquetas comunes, facilitando así su estudio y transmisión. 
 
La periodización que dio origen a la idea europea de Edad Media está profundamente condicionada por una 
valoración negativa de su fase final. Los humanistas, que se consideraban a sí mismos como los artífices de un 
renacimiento de las artes y las letras, miraron hacia atrás y vieron en los siglos inmediatamente precedentes una era 
de barbarie y decadencia intelectual. Para conformar un período largo y coherentemente negativo, fue necesario 
buscar también un inicio "oscuro". Este punto de partida se encontró en el siglo V de nuestra era, con eventos como 
la deposición del último emperador romano de Occidente, Rómulo Augústulo, en el 476, o incluso antes, con el 
saqueo de Roma por los visigodos en el 410. Estos episodios simbolizaron la caída de un gran imperio, la ruptura de 
un orden secular y el inicio de una crisis de readaptación para Europa, que ya no se encuadraba en una estructura 
estatal unificada y aún no había desarrollado plenamente las nuevas formas de organización política, social y 
económica que caracterizarían la época medieval propiamente dicha. 
 
Hoy en día, los historiadores profesionales son plenamente conscientes de los problemas que entraña el concepto de 
Edad Media. Saben que se trata de una construcción, de una etiqueta útil pero que no debe confundirse con la 
realidad histórica misma, que es infinitamente más compleja y matizada. Sin embargo, también reconocen que el 
término está tan arraigado en el uso común, tanto académico como popular, que resulta prácticamente imposible 
abolirlo. Su utilidad como convención cronológica y marco de referencia general lo mantiene vigente. 
 
Uno de los correctivos más importantes que aplica la historiografía contemporánea es subrayar la enorme duración 
de este período. Mil años abarcan una multitud de transformaciones, innovaciones, crisis y renacimientos. Es un error 
metodológico grave pensar que una época tan extensa pudo ser cultural, social, económica o políticamente 
homogénea. La vida en la Europa del año 600 era radicalmente diferente a la del año 1000, y esta, a su vez, poco 
tenía que ver con la del año 1300. Afirmar que la Edad Media fue de una determinada manera es, casi siempre, una 
generalización inexacta. 
 
No obstante, los historiadores sí suelen encontrar ciertas líneas de coherencia y continuidad en lo que podríamos 
llamar el núcleo central de la Edad Media, aproximadamente desde el siglo IX hasta el XII o XIII. Este período, que a 
veces se denomina "los siglos centrales de la Edad Media", puede ser entendido como la infancia o la fase de 
gestación de la Europa moderna. Es en estos siglos donde se consolidan muchas de las características que se 

57 



asocian al Medievo: la síntesis cultural latino-germánica, el feudalismo como sistema de relaciones sociales y 
políticas, el papel central de la Iglesia cristiana, el surgimiento de las monarquías feudales, el desarrollo del mundo 
rural y, posteriormente, el renacimiento urbano y comercial. Esta fase presenta una identidad más claramente 
diferenciada tanto de la Antigüedad tardía que la precede como del incipiente Renacimiento que le sigue. 
 
En cuanto a los límites cronológicos, la tradición más habitual en los manuales, especialmente en el ámbito cultural 
italiano e hispánico, establece el inicio en el año 476 (caída del Imperio romano de Occidente) y el final en 1492 
(descubrimiento de América). Estas fechas, aunque simbólicas y convencionales, tienen una fuerte carga significativa: 
una marca el fin del mundo antiguo, la otra el inicio de la expansión europea y de la Modernidad. Otras fechas 
lindantes también han sido propuestas y tienen adeptos. Para el inicio, el 410 (saqueo de Roma) ofrece un 
simbolismo similar. Para el final, el 1453 (caída de Constantinopla en manos otomanas) es una fecha muy utilizada, 
sobre todo fuera de Italia, ya que marca el fin definitivo del Imperio romano de Oriente, otro pilar del mundo antiguo. 
Incluso hay fechas de finalización diferentes según la historia nacional de cada país: en Inglaterra, 1485 (advenimiento 
de la dinastía Tudor); en Francia, 1494 (inicio de las guerras de Italia); en el ámbito germánico, 1517 (Reforma luterana) 
o 1519 (elección de Carlos V). A pesar de estas variaciones, existe un consenso general en considerar como medieval 
el arco temporal que abarca, grosso modo, desde el siglo V hasta el XV. 
 
Esta delimitación convencional choca, sin embargo, con la práctica especializada de la investigación histórica. Los 
expertos en "Antigüedad Tardía" suelen extender su campo de estudio hasta los siglos VI o incluso VII, analizando la 
lenta transformación del mundo romano. Por otro lado, los historiadores de la Edad Moderna suelen comenzar su 
trabajo en el siglo XV, o incluso antes, rastreando los orígenes de los fenómenos modernos. Como consecuencia, los 
"medievalistas" profesionales suelen concentrar sus esfuerzos en el período que va del siglo VII/VIII al XIV, que 
constituye el corazón de su objeto de estudio. 
 
La periodización interna del milenio medieval también varía significativamente según las tradiciones historiográficas 
nacionales. La escuela italiana tradicional ha tendido a una bipartición: 
*   Alta Edad Media (Alto Medioevo): desde el siglo V hasta aproximadamente el año 1000. Esta fase se 
caracterizaría por las invasiones bárbaras, la fusión de culturas, la formación de los reinos romano-germánicos, el 
auge del monacato y el sistema feudal incipiente. 
*   Baja Edad Media (Basso Medioevo): desde el año 1000 hasta el siglo XV. En este período se asistiría al 
renacimiento urbano y comercial, al surgimiento de las universidades, a la consolidación de las monarquías y a la 
crisis del siglo XIV (hambrunas, peste negra, guerras). 
 
Esta división ha tenido una amplia difusión. Sin embargo, otras tradiciones ofrecen matices diferentes. La 
historiografía anglosajona, por ejemplo, a menudo utiliza el término "High Middle Ages" (Alta Edad Media) no para 
referirse a los siglos iniciales, sino al apogeo de la civilización medieval, es decir, a los siglos XI, XII y XIII, un período 
de crecimiento, organización y esplendor cultural. La periodización alemana es más articulada y se ajusta con mayor 
precisión a los modelos sociales y políticos identificables: 
* Frühmittelalter (Primera Edad Media o Alta Edad Media temprana): siglos V-VIII/IX. Abarca el final de las grandes 
migraciones, el reino merovingio y el surgimiento del Imperio carolingio. 
* Hochmittelalter (Alta Edad Media plena): aproximadamente siglos X-XI/XII. Corresponde al feudalismo clásico, la 
reforma de la Iglesia, las Cruzadas y el inicio del renacimiento cultural. 
* Spätmittelalter (Baja Edad Media o Edad Media Tardía): siglos XIII-XV. Es la época de la consolidación de los 
estados modernos, la crisis bajomedieval, el desarrollo de la burguesía urbana y los preludios del Renacimiento. 
 
Esta triple división germánica refleja de manera más fiel la realidad de los estudios históricos contemporáneos y la 
evolución de las estructuras sociales, económicas y políticas. No es casualidad que en la cultura histórica actual, 
incluso en Italia, se hable cada vez más de los "siglos centrales de la Edad Media" (IX-XII) como el período más 
característico y definitorio de la era medieval, claramente distinto tanto de la Antigüedad clásica como de las 
sociedades del Antiguo Régimen que emergerían después. 
 

58 



En definitiva, la "Edad Media" es una idea, un concepto historiográfico nacido de una necesidad de autoafirmación 
cultural (la del Humanismo y el Renacimiento) que, a fuerza de uso, se ha convertido en una convención 
indispensable. Su utilidad reside en proporcionar un marco general para el estudio de un milenio de historia europea. 
Pero su correcta comprensión exige ser consciente de su carácter construido, de su enorme diversidad interna y de 
las diferentes maneras en que se ha subdividido y conceptualizado a lo largo del tiempo y según las distintas 
escuelas historiográficas. Lejos de ser un bloque homogéneo de "oscuridad", fue un período dinámico, complejo y 
fundacional, cuyas contradicciones, logros y transformaciones sentaron las bases del mundo moderno. 
 

Trabajo Práctico Nº2 

El Mundo Mediterráneo en la Antigüedad Tardía – Ubierna 
La Antigüedad Tardía, comprendida aproximadamente entre los años 300 y 800 d.C., constituye un período de 
profundas y duraderas transformaciones que reconfiguraron por completo el mundo mediterráneo. Este marco 
temporal no es arbitrario; se inicia con las reformas de Diocleciano, que buscaron reorganizar un Imperio romano 
sumido en una crisis profunda, y se extiende hasta la consolidación de nuevas entidades políticas y religiosas, como 
el Imperio bizantino, los reinos germánicos en Occidente, el Imperio sasánida y, de manera decisiva, el surgimiento y 
expansión del Islam. Lejos de ser una simple etapa de transición o decadencia, fue una época de intensa creatividad, 
redefinición de identidades y continuidad de estructuras económicas y culturales a lo largo de un espacio 
interconectado. 
 
El Mediterráneo funcionó siempre como el gran eje articulador de este mundo. Sus aguas no separaban, sino que 
conectaban las tres riberas: europea, asiática y africana. Por ello, cualquier análisis que se limite a una sola de estas 
regiones resultará incompleto. La circulación de personas, mercancías, ideas y enfermedades a través de este "gran 
lago interior" fue una constante que aseguró una base de unidad cultural y económica, incluso cuando la unidad 
política del Imperio romano se quebró. Esta perspectiva global es fundamental para comprender procesos que, de 
otro modo, parecen desconectados. 
 
El siglo III había dejado al Imperio romano en una situación crítica. La anarquía militar, las invasiones en las fronteras, 
la presión del renacido Imperio persa sasánida en Oriente y una severa crisis económica marcaron el período previo a 
la ascensión de Diocleciano en 284. Su gobierno representó un punto de inflexión. La Tetrarquía, un sistema de 
gobierno compartido entre dos Augustos y dos Césares, buscó terminar con el ciclo de guerras civiles y usurpaciones 
al proveer una estructura para la sucesión y la defensa de las vastas fronteras. Aunque el sistema tetrárquico colapsó 
tras su abdicación, sentó las bases para una nueva forma de gobierno imperial, más autocrática y militarizada. 
 
Las reformas de Diocleciano fueron extensivas. Reorganizó la administración provincial, dividiendo las antiguas 
provincias en unidades más pequeñas y manejables, lo que incrementó el número de funcionarios y la capacidad de 
control central. Reformó el sistema impositivo, estableciendo un censo regular y unificando la recaudación en torno a 
dos impuestos principales: la _capitatio_ (impuesto personal) y la _iugatio_ (impuesto territorial). Esto permitió una 
planificación presupuestaria más previsible, crucial para mantener al enorme ejército y a la burocracia. Su reforma 
monetaria intentó frenar la galopante inflación del siglo III introduciendo nuevas monedas de oro, plata y bronce de 
mejor calidad, aunque la estabilidad total sería esquiva durante todo el siglo IV. 
 
Una consecuencia social de gran alcance de estas reformas fiscales fue la progresiva adscripción de los campesinos 
libres a la tierra. Para garantizar el pago de los impuestos, el estado incentivó que los pequeños propietarios buscaran 
la protección de grandes terratenientes, a quienes cedían su propiedad a cambio de que estos últimos se hicieran 
cargo de la obligación fiscal. Este proceso, unido a la lenta disminución de la mano de obra esclava como base del 
sistema productivo, sentó las bases para el surgimiento del campesinado medieval en Occidente, ligado a la tierra y 
bajo la autoridad de un señor. 
 
Sin embargo, es un error concebir al Imperio romano de esta época como una entidad monolítica. Las diferencias 
regionales eran abismales. La mitad oriental, de lengua mayoritariamente griega, era más urbanizada, populosa y rica. 
Ciudades como Antioquía, Alejandría y Éfeso eran centros económicos y culturales de primer orden, con densas 

59 



redes comerciales que se extendían hasta India y China. En Occidente, la urbanización era menos densa y la 
economía más orientada a la producción de materias primas. Además, bajo la capa superficial de la administración 
romana y el latín, persistía una enorme diversidad lingüística y cultural: copto en Egipto, siríaco en Siria y 
Mesopotamia, lenguas bereberes en el norte de África y sustratos celtas e ibéricos en Galia e Hispania. El obispo 
Isidoro de Sevilla lo expresó con claridad: los pueblos se definen por su lengua, no al revés. 
 
La llegada al poder de Constantino el Grande marcó otro hito fundamental. Su victoria en la batalla del Puente Milvio 
en 312, asociada a una visión cristiana, cambió para siempre la relación entre el Imperio y el cristianismo. El Edicto de 
Milán (313) legalizó la religión cristiana, pero el paso de Constantino fue mucho más allá. Comenzó a integrar el 
cristianismo en la estructura misma del estado, sentando las bases para lo que se conoce como "cesaropapismo". 
Constantino, y muchos de sus sucesores, se vieron a sí mismos como representantes de Dios en la tierra, 
responsables de guiar al pueblo cristiano hacia la salvación. Esta concepción del poder imperial, que unía la tradición 
regia de David y la sacerdotal de Leví en la persona del emperador, tendría una profunda influencia en la teoría 
política bizantina y, en distinta medida, en Occidente. 
 
Constantino también fundó una nueva capital, Constantinopla, sobre la antigua ciudad de Bizancio. Estratégicamente 
ubicada entre Europa y Asia, controlando el estrecho del Bósforo, la ciudad fue concebida como una "Nueva Roma", 
con su propio senado, foros y edificios monumentales. Aunque al principio su población fue escasa, gracias a 
importantes obras de infraestructura como el acueducto de Valente, se transformó rápidamente en la metrópoli más 
importante del Mediterráneo, un crisol de culturas y el centro nerve del Imperio romano de Oriente durante más de mil 
años. A pesar de su imagen cristiana, Constantino la llenó de obras de arte pagano trasladadas de todos los rincones 
del Imperio, creando un pais urbano donde lo antiguo y lo nuevo coexistían. 
 
El siglo IV fue testigo de la consolidación del cristianismo como religión mayoritaria y luego oficial del Imperio (bajo 
Teodosio I). Sin embargo, hablar de "cristianismo" en singular es engañoso. Existían múltiples "cristianismos". La 
disputa arriana, que cuestionaba la naturaleza divina de Cristo, dividió profundamente a la Iglesia y al Imperio. El 
Concilio de Nicea (325), convocado y presidido por Constantino, condenó el arrianismo y estableció un credo 
ortodoxo, pero lejos de zanjar la cuestión, inició siglos de conflictos teológicos. Figuras como Atanasio de Alejandría 
en Oriente y Ambrosio de Milán en Occidente se erigieron como defensores de la ortodoxia nicena. 
 
La vida religiosa de la época era de una riqueza y diversidad extraordinarias. Junto a los diversos cristianismos, los 
"paganismos" (término peyorativo cristiano para referirse a la religión clásica) mostraban una vitalidad sorprendente. 
Lejos de ser un simple politeísmo, la religiosidad clásica abarcaba desde el monoteísmo filosófico de las élites 
educadas hasta los cultos mistéricos de Mitra o Isis, que ofrecían una experiencia religiosa personal y de salvación. 
La conversión del Imperio al cristianismo no significó la desaparición instantánea de estas creencias. Los grandes 
templos paganos cerraron paulatinamente, pero la religiosidad popular se recicló en cultos locales, santuarios 
familiares y prácticas supersticiosas que sobrevivirían integradas en el cristianismo y el islam posteriores. 
 
Otras religiones también definieron su identidad en este período. El judaísmo, tras las desastrosas revueltas contra 
Roma (66-70 y 132-135 d.C.), se reorganizó alrededor de la figura del rabino y el estudio de la Ley oral, culminando en 
la compilación de la Mishná y el Talmud. Este judaísmo rabínico se convertiría en la corriente dominante, aunque no 
exenta de disidencias, como la de los caraítas, que siglos después rechazarían la autoridad del Talmud para apegarse 
únicamente al texto bíblico. 
 
El maniqueísmo, fundado por Mani en el siglo III en Persia, se presentó como una religión universal sincrética, que 
incorporaba elementos del zoroastrismo, cristianismo y budismo. Su estricto dualismo entre el bien y el mal, la luz y la 
oscuridad, y su estructura eclesiástica bien organizada, la convirtieron en una seria competidora, perseguida tanto 
por Roma como por el Imperio sasánida una vez el zoroastrismo se consolidó como religión de estado. 
 
Precisamente, el Imperio sasánida es el gran "universo olvidado" de la historia tardoantigua, pero su importancia es 
capital. Surgido en el siglo III tras derrocar a los partos, los sasánidas crearon un estado persa altamente centralizado 
y organizado, con el zoroastrismo como religión oficial promovida por poderosos magos. Fue el rival a la altura de 

60 



Roma durante cuatro siglos. Más allá de los conflictos militares casi constantes en la frontera del Éufrates, la 
interacción entre ambos imperios fue intensa. Los sasánidas se veían como los herederos legítimos del Imperio 
aqueménida y buscaron "recuperar" los territorios de Siria, Palestina y Egipto, algo que lograron brevemente en el 
siglo VII. Culturalmente, fueron mecenas del saber, traduciendo obras griegas de filosofía, medicina y ciencia al persa 
medio (pahlavi) y al siríaco, y creando centros de estudio como la Academia de Gundishapur. Esta "cultura de la 
traducción" que ellos fomentaron sería luego heredada y ampliada por el califato abasí en Bagdad. 
 
La crisis del siglo V en Occidente debe entenderse no como una "invasión" violenta y repentina de "bárbaros", sino 
como un proceso complejo de instalación gradual y pactada de diversos pueblos dentro de las fronteras imperiales. 
Godos, vándalos, francos o burgundios no eran nómadas salvajes; muchos eran antiguos vecinos, cristianos (a 
menudo arrianos) y conocedores de las estructuras romanas. Fueron asentados como federados (_foederati_), a 
menudo recibiendo tierras o, como sugieren investigaciones recientes, el derecho a percibir una parte de los 
impuestos recaudados en el territorio donde se instalaban. La desaparición de la autoridad imperial en Occidente en 
476 no fue un evento catastrófico, sino la culminación de este proceso, tras el cual estos grupos germánicos 
formaron reinos autónomos que, no obstante, seguían reconociendo en teoría la superioridad del emperador en 
Constantinopla. 
 
La religión jugó un papel clave en la integración o separación de estos pueblos. Los visigodos, ostrogodos y 
vándalos, convertidos al arrianismo por el obispo Ulfilas, mantuvieron durante un tiempo una identidad religiosa 
distinta a la de la población romana católica mayoritaria. Los francos, en cambio, al entrar paganos a la Galia, se 
convirtieron directamente al catolicismo bajo Clodoveo, facilitando una fusión más rápida con las élites galorromanas. 
 
El siglo VI representa el último gran esfuerzo de restauración del poder romano desde Constantinopla, encarnado en 
la figura del emperador Justiniano. Su ambicioso programa incluyó la reconquista de territorios occidentales (norte de 
África a los vándalos, Italia a los ostrogodos, parte de Hispania a los visigodos), la compilación monumental del 
derecho romano en el _Corpus Iuris Civilis_ (base del derecho occidental moderno) y un gigantesco programa de 
construcciones, cuya obra cumbre es la basílica de Santa Sofía en Constantinopla. Sin embargo, su reinado también 
tuvo sombras: la brutal represión de la revuelta de Nika, la creciente presión fiscal sobre una población diezmada por 
la Peste Justinianea (541) y su fracaso en resolver las divisiones cristológicas con los monofisitas de Egipto y Siria, lo 
que debilitó la cohesión interna del Imperio frente a la nueva amenaza que se cernía. 
 
El surgimiento del Islam en Arabia en el siglo VII fue el acontecimiento que, más que ningún otro, redefinió el mapa del 
Mundo Mediterráneo. La prédica de Mahoma unificó a las tribus árabes bajo una nueva fe monoteísta. Tras su muerte 
(632), los ejércitos musulmanes, impulsados por una combinación de fervor religioso, dinamismo tribal y necesidad 
económica, emprendieron una expansión vertiginosa. En pocas décadas, derrotaron y absorbieron al exhausto 
Imperio sasánida y arrebataron al Imperio bizantino sus provincias más ricas: Siria, Palestina, Egipto y el norte de 
África. La unidad política del Mediterráneo se rompió para siempre, pero se creó una nueva unidad cultural bajo el 
islam, que desde Al-Andalus (España) hasta los confines de Asia Central compartiría la lengua árabe, la religión 
musulmana y una vibrante cultura que absorbió y reinterpretó las herencias griega, persa y romana. 
 
El califato omeya, con capital en Damasco, organizó este nuevo imperio. Aunque inicialmente dependieron de las 
estructuras administrativas y las élites locales preexistentes (bizantinas y persas), gradualmente arabizaron la 
administración e implantaron un nuevo sistema fiscal que distinguía entre musulmanes y " protegidos" (_dhimmi_) no 
musulmanes (cristianos, judíos, zoroastrianos). Su arte y arquitectura, visible en la Mezquita de Damasco, muestran 
una apropiación y reinterpretación de las tradiciones clásicas y sasánidas. 
 
Mientras tanto, el Imperio bizantino, reducido a Anatolia, los Balcanes y partes de Italia, sobrevivió a la embestida. 
Bajo Heraclio y la dinastía heracliana, se reorganizó profundamente para sobrevivir. El sistema de _themata_ (themata) 
transformó las provincias en distritos militares gobernados por un estratego, donde los soldados-campesinos 
aseguraban la defensa a cambio de tierras. El latín fue abandonado definitivamente por el griego, y el emperador 
adoptó el título de _basileus_. La pérdida de las provincias monofisitas simplificó, en cierta manera, el panorama 
religioso interno, pero surgió un nuevo y profundo conflicto: la Querella Iconoclasta. 

61 



 
La Iconoclasia (literalmente, "ruptura de imágenes") fue un movimiento que prohibió el culto a las imágenes religiosas 
(iconos) por considerarlo idolatría. Los emperadores isaurios, que la impulsaron en los siglos VIII y IX, no solo 
respondían a una interpretación estricta de los mandamientos judíos y a la influencia del islam, sino que también 
buscaban debilitar el creciente poder económico e independencia de los monasterios, grandes defensores de los 
iconos. La lucha entre iconoclastas e iconódulos (defensores de las imágenes) convulsionó al Imperio durante más de 
un siglo, hasta que el triunfo final de los iconódulos en el Segundo Concilio de Nicea (787) y la restauración definitiva 
en 843 consolidó la ortodoxia religiosa bizantina y el lugar central de los iconos en su espiritualidad. 
 
En Occidente, los reinos germánicos siguieron caminos divergentes. El reino visigodo de Toledo en Hispania alcanzó 
un notable grado de romanización y unidad religiosa tras la conversión de Recaredo al catolicismo en 589. Desarrolló 
una importante cultura, con figuras como Isidoro de Sevilla, y un código legal unificado. Sin embargo, su estructura 
colapsó frente a la invasión musulmana del 711. En la Galia, el reino franco merovingio entró en un período de 
fragmentación del poder real, que fue aprovechado por sus mayordomos de palacio. Carlos Martel detuvo el avance 
musulmán en Poitiers (732), y su hijo, Pipino el Breve, destronó al último rey merovingio en 751 con un apoyo crucial: 
el del Papado de Roma. 
 
El Papado emergió en este período como una fuerza política independiente en Occidente. La ausencia de un 
emperador efectivo en Roma y la lejanía de Constantinopla (sumida en la iconoclasia y con problemas propios) 
permitieron a los obispos de Roma reclamar una autoridad espiritual y temporal única. La alianza con los francos 
carolingios, sellada con la coronación de Carlomagno como emperador en el 800, fue mutuamente beneficiosa: los 
carolingios obtenían una legitimación religiosa sin precedentes para su poder, y el Papado se aseguraba un protector 
militar y la base para reclamar una primacía sobre toda la cristiandad occidental. La falsificación de la "Donación de 
Constantino" fue un instrumento clave en esta construcción de una autoridad papal basada en derechos 
pretendidamente otorgados por el primer emperador cristiano. 
 
En conclusión, la Antigüedad Tardía fue un período de una complejidad y dinamismo extraordinarios. Lejos de ser una 
simple "edad oscura" de transición, fue una era de transformaciones creativas donde se forjaron las identidades del 
mundo medieval y moderno. El mundo que emerge alrededor del año 800 es profundamente diferente al del año 300: 
el Imperio romano unificado ha dado paso a un tripartismo formado por el mundo bizantino, el islamico y la 
cristiandad latina occidental. Sin embargo, subyacente a esta nueva geopolítica, permanecieron intactas muchas de 
las estructuras económicas, las rutas comerciales y los sustratos culturales del Mundo Mediterráneo. La herencia 
romana, en sus facetas administrativa, jurídica y urbanística, fue adaptada y reinventada por bizantinos, musulmanes 
y reinos germánicos. La herencia religiosa y filosófica del mundo clásico y del cercano Oriente fue preservada, 
debatida y transmitida, often through the crucial mediation of Syriac, Persian, and Arabic scholars, ensuring that the 
flame of classical learning was not extinguished but instead fueled new intellectual traditions. El estudio de este 
período, por lo tanto, requiere abandonar visiones estrechas y nacionales para adoptar una perspectiva tan amplia y 
interconectada como el propio Mediterráneo, reconociendo que las historias de Roma, Persia, el incipiente Islam y los 
reinos bárbaros están inextricablemente entrelazadas, constituyendo juntas los cimientos del mundo posterior. 
 

Mujer cristiana y disciplina social antigua – Fioretti 
El texto aborda el proceso de disciplinamiento social ejercido sobre la mujer cristiana durante la Antigüedad Tardía, 
particularmente en el siglo IV, un período crucial para la consolidación del cristianismo como fuerza religiosa, social y 
política en el Imperio Romano. Este proceso no fue meramente religioso, sino que constituyó un mecanismo 
fundamental para la definición de los límites de la comunidad cristiana, tanto hacia el exterior (frente al paganismo) 
como en su interior (frente a la heterodoxia y el pecado). La figura de la mujer, y específicamente el control sobre su 
cuerpo y sexualidad, se erigió como un eje central en este proyecto. 
 
La conformación de una identidad cristiana distintiva, delimitada por el dogma niceno y las estructuras eclesiásticas, 
requirió la creación de modelos de comportamiento claros y jerarquizados. En el caso de las mujeres, estos modelos 
se cristalizaron en tres estereotipos principales: la matrona cristiana, dedicada a la crianza de los hijos en un 
ambiente de devoción; la viuda, figura que el cristianismo revalorizó; y, de manera preeminente, la virgen. Este ideal 

62 



de virginidad no era una mera abstinencia sexual, sino un estado social y teológico cargado de simbolismo. 
Representaba la ruptura con el orden social tradicional romano, donde el estatus de la mujer estaba irrevocablemente 
ligado a su relación con un hombre (padre, marido). Al proponer la virginidad consagrada como la cúspide de la 
realización femenina, el cristianismo ofrecía, en apariencia, una vía de emancipación de la sujeción marital y de las 
cargas de la maternidad. Sin embargo, esta liberación implicaba someterse a una disciplina corporal y espiritual aún 
más rigurosa, supervisada por la autoridad masculina de la Iglesia. 
 
Los Padres de la Iglesia, con San Jerónimo a la cabeza, fueron los arquitectos intelectuales de este disciplinamiento. 
Su extenso corpus epistolar, dirigido en gran medida a mujeres de la aristocracia romana, funcionó como un manual 
de instrucción. A través de consejos, normativas y una pedagogía exhaustiva, se delinearon las virtudes de la mujer 
cristiana por oposición a la corrupción atribuida a la mujer pagana. La vida ascética que promovían —caracterizada 
por la humildad, el recogimiento, la oración, la penitencia y un profundo temor a Dios— exigía una batalla constante 
contra los deseos de la carne. El cuerpo, visto como frágil, propenso al exceso y obstáculo para la salvación, debía 
ser dominado mediante prácticas como el ayuno severo, la abstinencia sexual y el trabajo manual. 
 
La privación alimentaria era considerada un arma privilegiada en esta lucha. Se operaba con una lógica médica y 
simbólica heredada del pensamiento griego (oposiciones seco/húmedo, caliente/frío), donde los ayunos y una dieta 
fría y seca (sin vino ni carnes) buscaban “apagar” el calor innato del cuerpo que alimentaba la lujuria. Esta ascesis no 
era un fin en sí misma, sino el medio para alcanzar un estado de pureza angelical, una prefiguración en la tierra de la 
incorruptibilidad que se disfrutaría en el Paraíso. El asceta, hombre o mujer, era un “atleta” de Cristo en una lucha 
contra el diablo, que se manifestaba en los ardores de la juventud y los instintos corporales. 
 
Lo que distingue a la virginidad cristiana de prácticas similares en el paganismo romano es el protagonismo social 
que se le confirió. Dejó de ser una elección privada para convertirse en un pilar de la identidad comunitaria. La 
integridad física de la virgen se transformó en una potente metáfora de la integridad inviolable de la Iglesia misma. Su 
cuerpo, custodiado y cerrado, simbolizaba una comunidad sin fisuras, pura y protegida de las influencias corruptoras 
del *saeculum* (el mundo). Por el contrario, la violación de una virgen consagrada —considerada una adúltera contra 
Cristo— o su desviación hacia la herejía, era imaginada como la causa de la violación y disolución de todo el cuerpo 
social. Esta conexión simbólica explica la obsesión de autores como Jerónimo por vigilar y controlar el cuerpo 
virginal, advirtiendo que la línea entre virginidad y prostitución era extremadamente delgada. 
 
El modelo por excelencia para esta nueva feminidad fue la Virgen María. Su figura, imaginada como un cuerpo 
siempre cerrado, sin deseo, virgen antes, durante y después del parto, resultó enormemente funcional para los 
propósitos doctrinales y disciplinarios de la Iglesia. Ambrosio de Milán articuló con claridad esta teología: así como el 
pecado y la muerte habían entrado en el mundo por Eva, la salvación y la vida eterna fueron restituidas por María. Ella 
permitía huir del ciclo dialéctico de generación-corrupción-muerte del que la mujer era parte fundamental, e iniciar la 
recuperación del estado paradisíaco. María se convirtió así en el arquetipo de la Iglesia misma, que también era 
concebida como *Sponsa Christi*: madre fecunda por su prole espiritual y, al mismo tiempo, virgen inmaculada por 
su castidad. 
 
Los relatos de martirio femenino también servían como herramientas ejemplares. Con el fin de las persecuciones 
romanas, el “martirio” de las vírgenes ya no era el sufrido a manos de perseguidores externos, sino el “automartirio” 
elegido para defender su virginidad ante una agresión sexual, prefiriendo la muerte a la violación. La virginidad misma 
era considerada un martirio continuo, un testimonio diario de fe que igualaba a la mujer con los ángeles. 
 
Este ideal no se impuso sin debate. A finales del siglo IV, las tesis de autores como Helvidio y Joviniano cuestionaron 
la superioridad de la virginidad sobre el matrimonio y la perpetua virginidad de María. Defendían que las mujeres 
bautizadas, ya fueran vírgenes, viudas o casadas, tenían igual mérito ante Dios si su fe era la misma. La furibunda 
respuesta de Jerónimo contra estas posturas, plasmada en tratados como *Adversus Helvidium* y *Adversus 
Iovinianum*, revela que lo que estaba en juego no era una mera cuestión de moral sexual, sino la propia definición de 
los límites comunitarios y doctrinales. La defensa de la virginidad perpetua de María, que culminaría en el Concilio de 
Éfeso (431) con la proclamación de María como *Theotokos* (Madre de Dios), fue para obispos como Ambrosio una 

63 



forma de defender las fronteras absolutas entre la Iglesia católica y la confusión del mundo. En un contexto de lucha 
contra el arrianismo, la pureza doctrinal y la pureza sexual se entrecruzaban. 
 
La contrapartida de la virgen ortodoxa era la ramera herética. Los mismos grupos ascéticos y vírgenes que existían 
fuera de la ortodoxia nicena eran demonizados y considerados peores que los pecadores públicos. Su virginidad era 
declarada fraudulenta porque, al proceder de una doctrina falsa (del diablo), no podía honrar el cuerpo, obra de Dios. 
Este discurso permitía a la Iglesia jerárquica apropiarse del prestigio del ascetismo al tiempo que desacreditaba y 
perseguía a sus rivales, often con el apoyo del poder imperial que comenzó a criminalizar la herejía. 
 
En última instancia, la construcción androcéntrica de la sexualidad virginal sirvió a un doble propósito. Por un lado, 
fue una herramienta de delimitación comunitaria, creando y defendiendo las nuevas fronteras del cuerpo social 
cristiano. Por otro, fue un mecanismo de control y subordinación gender dentro de ese mismo cuerpo. Si bien el ideal 
ascético parecía elevar a la mujer por encima de su rol tradicional, en la práctica la subordinaba a una nueva 
autoridad: la de los obispos y directores espirituales masculinos que regulaban cada aspecto de su vida, su cuerpo y 
su fe. El discurso sobre el cuerpo virginal, por tanto, no se limitaba a la esfera privada o espiritual; fue un discurso 
profundamente político que ayudó a consolidar el poder de una Iglesia verticalista y jerarquizada en el siglo IV, 
utilizando el cuerpo de la mujer como el terreno primario donde se definió, impuso y defendió su identidad 
hegemónica. 
 
 

64 


	UNIDAD UNO – La historia medieval en la mira ♞♚♜ 
	La Edad Media hoy: concepto y valoración – Estrella, Jorge y Rodríguez, Gerardo 
	La valoración histórica de la Edad Media: entre el mito y la realidad – Baruque 
	Un nuevo enfoque de la Edad Media - Wickham 

	UNIDAD DOS : Siglos III – VIII 
	Desintegración del Imperio Romano – Arranz Guzmán 
	El mundo mediterráneo en la Antigüedad Tardía – Cameron 
	Alta Edad Media – Collins 
	El final de las villas y las transformaciones del territorio rural en Occidente (siglos V-VIII) – Brogiolo y Chavarría 
	Guerreros y campesinos – Duby  
	Tardía Antigüedad: registros literarios de sucesos históricos – Florio  
	Principales argumentos y conclusiones 
	El fin del Imperio romano como punto de inflexión: La desintegración del Imperio (en Occidente en el s. V, en Oriente en el s. VII) es el evento catalizador de todos los cambios posteriores. No fue una catástrofe súbita, sino el punto de ruptura de un sistema político y económico que ya mostraba tensiones. Wickham rechaza las explicaciones basadas en causas externas únicas (invasiones, plagas) y aboga por un modelo de vuelco catastrófico matemático, donde pequeños cambios acumulativos desembocan en una crisis sistémica. 
	Regionalización y diversidad: La principal consecuencia de la caída de Roma fue la enorme diversificación regional. Las provincias del Imperio, que en el año 400 compartían muchas características, siguieron caminos radicalmente diferentes hacia el 800. Esta diversidad es un campo de experimentación ideal para comparar cómo factores como la herencia romana, la fiscalidad, la fuerza de la aristocracia o la vitalidad urbana condicionaron el desarrollo de cada zona. 
	Simplificación fiscal y estatal: Los sistemas fiscales complejos y unificados del Imperio se colapsaron o regionalizaron. Los reinos germánicos occidentales perdieron casi por completo la capacidad de recaudar impuestos generales, mientras que Bizancio y el califato los mantuvieron, pero a escala regional. Esto tuvo un impacto profundo en la capacidad de los estados para intervenir en la economía y la sociedad. 
	Debilitamiento aristocrático y auge de la autonomía campesina: En la mayoría de las regiones (excepto en Francia y Próximo Oriente), las aristocracias posromanas fueron más pobres, más localizadas y ejercieron un control menor sobre el campesinado que sus predecesoras romanas. Esto permitió un aumento significativo de la autonomía campesina y, en muchas zonas, el surgimiento de un modo de producción campesino más independiente. 
	Cambio cultural aristocrático: La identidad de las élites cambió de la cultura cívica y literaria romana a una identidad militarizada. El linaje perdió importancia temporalmente y la cultura material se simplificó enormemente. Wickham minimiza el impacto de la etnicidad (germánica, árabe) en estos cambios estructurales, atribuyéndolos más a la dinámica interna de las sociedades posromanas. 
	Movilidad social y flexibilidad: La Alta Edad Media fue un período de estructuras sociales notablemente fluidas y menos rígidas que en el Bajo Imperio romano o en la Plena Edad Media. La posición social era más negociable y estaba menos codificada por ley. 
	El papel de la comparación: Wickham insiste en que solo mediante la comparación se pueden aislar las causas reales del cambio social y evitar las teleologías nacionales. Por ejemplo, encuentra paralelismos estructurales sorprendentes entre regiones tan alejadas como Egipto y Francia, o entre Gran Bretaña y Mauritania, que de otro modo pasarían desapercibidos. 
	Conclusión general: Wickham no ofrece una respuesta única, sino un marco para entender la Alta Edad Media a través de la diversidad. Rechaza tanto el continuismo extremo (que ve puro legado romano) como el catastrofismo (que solo ve ruptura). Argumenta que, si bien hubo elementos de continuidad en la vida cotidiana y la población, la desintegración del marco unificador del Imperio romano provocó cambios profundos y duraderos en las estructuras estatales, económicas y sociales, dando lugar a una Europa y un Mediterráneo notablemente más diversificados y regionalizados. La oscuridad de la época no es tanto una falta de fuentes (que en algunos ámbitos son más abundantes que para el Imperio) como una simplificación material y cultural resultante de la contracción del estado y la riqueza aristocrática. El libro sienta las bases para un nuevo paradigma interpretativo basado en la comparación regional sistemática y el análisis social y económico. 
	La esclavitud medieval: estado actual de la cuestión – Rodríguez  
	Historia Medieval – Siglos III al VIII 
	Trabajo Práctico N°1 
	Introducción a la Edad Media – Eco Umberto 
	Cambio de época versus época de cambios. Los medievalistas y las nuevas tecnologías – Alcazár 
	La idea de la Edad Media – Giuseppe 
	Trabajo Práctico Nº2 
	El Mundo Mediterráneo en la Antigüedad Tardía – Ubierna 
	Mujer cristiana y disciplina social antigua – Fioretti 


