UNIDAD UNO - La historia medieval en la mira 2% &

La Edad Media hoy: concepto y valoracion - Estrella, Jorge y Rodriguez, Gerardo

La operacidn intelectual de dividir la historia en etapas temporalmente delimitadas surge como un mecanismo para
hacer inteligible el pasado de las sociedades humanas. Esta taxonomia, sin embargo, no es neutral; esta cargada de
presupuestos implicitos propios del historiador y de su época. La periodizacién tripartita (Antigledad, Edad Media,
Edad Moderna) se consolida en el siglo XIX, superando divisiones cuatripartitas previas, y con ella, el periodo
medieval adquiere una autonomia histérica que, en su origen, estuvo marcada por una significativa desvalorizacion.

En la actualidad, los criterios que sustentan estas subdivisiones histéricas se encuentran en un proceso de profunda
renovacién. Esto no implica desconocer la utilidad didactica que la periodizacién brinda para una ensefianza
secuencial de la historia, pero si cuestiona la posibilidad de establecer una periodizacion universal y homogénea para
toda la historia de la humanidad. Subyace a este debate la pregunta sobre la existencia de periodos globales,
caracterizables a partir de elementos constitutivos basicos comunes a todas las sociedades.

La propia denominacion "Edad Media" (Medium Aevum) emerge en la erudiciéon europea de los siglos XVII y XVIIl. Se
atribuye a autores como el tedlogo holandés Gilberto Voetius, quien en 1644 dividié la historia de la Iglesia occidental
en tres edades, y sobre todo a Cristdbal Celario (Keller) de la Universidad de Halle, quien a finales del mismo siglo
institucionalizd definitivamente la division tripartita en los manuales académicos de historia con sus obras "Historia
antigua", "Historia de la edad media..." e "Historia nueva". Este término, que se consolida en el siglo XVIIl, era
indisociable de una valoracion negativa del periodo que designaba. Expresaba el desprecio que humanistas, sabios y
artistas sentian hacia esos siglos que consideraban un paréntesis oscuro y barbaro entre la grandeza de la
Antigliedad clasica y el renacer de las luces en su propia época moderna. Para los reformistas religiosos, era la era de
la corrupcion del cristianismo primitivo; para los eruditos secularizados, una época de esterilidad y decadencia.

Un juicio paradigmatico de esta actitud ilustrada es el de Voltaire, quien en "El siglo de Luis XIV" (1751) describe la
disolucion del Imperio Romano de Occidente como el paso de un viajero que abandona una ciudad espléndida para
adentrarse en un paraje desértico e inhdspito, sumido en la barbarie y la ignorancia hasta que, tras terribles
convulsiones, Europa comienza a superarlo a partir del siglo XVI.

Sin embargo, esta visién no fue la Unica. Los propios hombres medievales, particularmente desde el siglo XIV,
tuvieron conciencia de vivir un cambio. Humanistas italianos como Leonardo Bruni o Flavio Biondo percibieron las
transformaciones culturales de su tiempo, caracterizadas por un retorno al arte y la literatura de la Antigliedad clasica.
Esta comparacion generé un modelo idealizado de humanidad antigua y establecié fuertes vinculos culturales entre
los siglos XIV-XV y el mundo clasico. Entre su presente renaciente y esa Antigliedad ideal, se interponia una época
intermedia que comenzaron a caracterizar como turbulenta y oscura, un "tiempo menor". Maquiavelo y la Reforma
protestante reforzarian posteriormente esta idea, identificando los males de la religion con la tradicion eclesiastica
medieval.

La radical incomprensién del siglo XVIII por los valores medievales fue sucedida por una apasionada reivindicacion
durante el Romanticismo. Este movimiento espiritual, opuesto al culto exclusivo de la razén, promovio el culto a la
tradicion en todos sus aspectos: politicos, religiosos y artisticos. Bajo la "magia romantica”, la "edad sombria y
tenebrosa" se transformd en la "edad de oro de la civilizacion cristiana de Occidente". Las ruinas de castillos y las
catedrales cubiertas de hiedra se bafaron en una nueva luz, frecuentemente acritica pero llena de entusiasmo.

Dos factores complementarios coadyuvaron a esta exaltacion romantica del mundo medieval. En primer lugar, un
considerable esfuerzo erudito que exhumdé una masa impresionante de fuentes documentales, ampliando
enormemente el conocimiento sobre la Edad Media. En segundo lugar, el culto a la nacionalidad y a la patria,
intrinsecamente ligado a la esencia del pensamiento romantico. Las naciones emergentes buscaron sus origenes
politicos y culturales en el Medioevo, haciendo de este periodo el eje vertebrador del trabajo historiografico
decimonodnico. Las historias nacionales encontraron en la Edad Media sus raices fundacionales: la Francia de Juana

1



de Arco y las cruzadas, la Alemania de Federico Barbarroja y los caballeros teuténicos, la Espafna del Cid, la Italia de
Dante y Marco Polo. Incluso la burguesia liberal encontrd sus referentes en los movimientos comunales urbanos a
partir del siglo Xl, y los criticos sociales destacaron las hazafas de figuras populares como Robin Hood.

En el siglo XX, la Edad Media se convirtié en una etapa mas de la periodizacion histoérica, objeto de estudio cientifico
que busca comprender sus luces y sus sombras. La escuela de los Annales, con Marc Bloch a la cabeza, encontré en
este largo periodo un campo fértil para el estudio de las estructuras y las mentalidades de larga duracion. Los
cuestionamientos a la periodizacién tradicional han permitido a los medievalistas actuales considerar la "Edad Media"
no tanto como una entidad histérica homogénea, sino como una construccion, una invencién, un mito dindmico
cargado de representaciones e imagenes superpuestas. Se impone un dialogo critico entre los avances de la ciencia
histérica y el concepto mismo de Edad Media.

Los investigadores son conscientes de la imposibilidad de dotar de homogeneidad y un unico sentido a un periodo
tan extenso (aproximadamente mil afos) y diverso como el medieval. Afirman que su uso persiste mas por la inercia
de ciertos usos académicos y costumbres didacticas que por su precision conceptual. En cuanto a sus contenidos,
es crucial distinguir entre la "Edad Media imaginada" —aquella cargada de topicos y proyecciones— y la realidad que
emerge de la investigacion histdrica rigurosa, que no cesa de matizar y especificar nuestra comprension de esta era.

Es importante recuperar un medievalismo sobrio y posible, que supere las visiones extremas que lo identifican bien
con una edad de oro, bien con una era de oscuridad absoluta. Se debe evitar la tendencia a buscar en la Edad Media
los origenes directos de elementos caracteristicos de épocas posteriores, a menudo forzando una continuidad
histoérica poco probable.

El problema de la periodizacién se plantea con fuerza: ;cuédles son los limites cronolégicos de la Edad Media?
¢ Existen hitos simbdlicos que los marquen? ¢Cémo caracterizarlos? La revision de estos limites, tanto externos (su
comienzo y fin) como internos (sus subdivisiones), es una tarea pendiente. Nuevas miradas y lecturas de las fuentes
permitiran poner de relieve las limitaciones de los criterios tradicionales (como la caida de Roma o el descubrimiento
de América) y observar mejor las transiciones, que suelen ser procesos largos y complejos, no momentos precisos.

Finalmente, la escuela, como institucién, tiene un papel crucial en la transposicion didactica de estos debates. La
capacitacion docente en estas nuevas perspectivas podria desarrollar contenidos que permitan conformar una visién
mas matizada y compleja del mundo medieval, acorde con los avances de la historiografia y sensible a la complejidad
de las tematicas y al desarrollo cognitivo de los alumnos. El tratamiento de la Edad Media en la educacién basica
debe huir de los simplismos y abordar la riqueza y diversidad de este periodo fundamental para entender la formacién
de Europa y, por extensiéon, del mundo occidental moderno. Incluso para paises como Argentina, se subraya la
importancia de comprender este pasado europeo, ya que una gran parte de la historia y la cultura argentinas tienen
Sus raices en procesos iniciados durante la Edad Media en Europa, desde las estructuras legales y linguisticas hasta
las instituciones sociales y religiosas.

La valoracion histoérica de la Edad Media: entre el mito y la realidad - Baruque
La Edad Media es un concepto inventado que data de la segunda mitad del siglo XV y hacia referencia a unos

“tiempos medios” , situados entre una época lejana pero sumamente gloriosa, la Antigliedad Clasica, y el periodo de
los humanistas que inventan el término, cuyo tiempo se caracterizaba por intentar retornar al espiritu de aquellos
tiempos brillantes. La obra de mayor relieve en cuanto a la fijacion del concepto de Edad Media, fué la de Cristébal
Keller en 1688. Este marco su inicio en tiempos del emperador Constantino y la concluia en el momento en que los
turcos conquistaron Constantinopla.

Existia en la Europa de finales del siglo XVII, por lo tanto, un concepto de Edad Media que se proyectaba sobre un
amplio periodo de la historia, si no del conjunto de la humanidad en si cuando menos de Europa y su entorno
inmediato. Sin embargo, ni en el siglo XVI ni el XVII hubo un minimo interés por esos tiempos. Es mas, existia un
cierto desprecio por los siglos medievales, en los cuales el rasgo dominante, al menos asi se pensaba entonces,
habia sido el paulatino olvido de la rica y fecunda tradicidon greco-latina. Desde un punto de vista religioso,

movimientos como los de Martin Lucero buscaban retornar a un cristianismo primitivo, abandonando la tradicion
2



medieval caracterizada por un iglesia de caracter “tiranico”. La Edad Media era vista como un lamentable tiempo
de transito entre dos épocas gloriosas, caracterizado por la barbarie e ignorancia.

Fué en el siglo XVIII que la imagen del periodo alcanzé el nivel mas retrégrado inimaginable. EI denominado “siglo
de las luces” o “ilustracion”, predicaba con mucho énfasis el racionalismo y la idea del progreso imparable de la
especie humana. Para ellos el Medievo habia sido una etapa de barbarie, oscurantismo y supersticién, pero también
de inmovilismo, pardlisis e irracionalidad. Se creia que en la Edad Media se habia alcanzado la cuspide del ejercicio
de la brutal tirania por parte de aquellos que controlaban el poder econémico y el politico, los sefiores feudales.
No significd esto que algunos eruditos aislados no hubiesen recogido interesantes materiales de la época, cuyo valor
se les reconoceria s6lo mas tarde.

El siglo XIX, en agudo contraste con el que le precedid, fue testigo de un cambio radical en lo que se refiere a la
consideracién de la Edad Media. No solo en los historiadores, sino también en los escritores. Sin duda el
Romanticismo tuvo mucho que ver con ello. Contrario a la racionalidad de la ilustracién, éste ponia el foco en las
sensibilidades y el sentimiento, exaltando al individuo y la vuelta a la naturaleza. Veia naturalmente en la edad
media un triunfo de las virtudes individuales, destacando la caballerosidad, la pasion, el amor cortés. No es
extrafio que acabase por mitificar a la Edad Media, en donde veia representados todos sus valores. A pesar de esta
mitificacién, el romanticismo fué clave para despertar la curiosidad en los estudios de la época.

Decisivo fué también el rol del Nacionalismo, fendmeno politico-ideolégico que cobré importancia en Europa con
las guerras napolednicas. Cada pueblo buscaba afirmar sus especificas sefias de identidad, buceando en el
pasado a la busqueda de sus origenes. En Alemania, la falta de unidad en buena parte del siglo XIX contrastaba
con el Medievo, en donde estaba en vigencia el Sacro Imperio Romano Germanico, cabeza indiscutible de la
Cristiandad. Esto despertd un fuerte orgullo en Alemania hacia su pasado medieval. En Gran Bretafa, que habia
logrado un excepcional poderio en la época, sus ahora orgullosos ciudadanos volvian su mirada al Medievo,
interesados en conocer sus raices. En Francia, el Medioevo era para los reaccionarios la época dorada de la alianza
entre el trono y el altar, y para los progresistas, el inicio de los movimientos populares.

Este siglo XIX fue clave en su publicacion de fuentes de la Edad Media y la constitucion de importantes
escuelas histdricas nacionales, en las cuales el estudio de la época tenia un papel fundamental.

En el siglo XX, se abre el campo de la Arqueologia medieval y comienzan debates entre la historia y las ciencias
sociales, en los que podemos destacar el papel de la escuela francesa de “Annales” o el materialismo histérico. A
nivel de la opinién publica general, lo medieval se sitia en dos lineas contrapuestas, una negativa y otra
emocionante, heredadas de la tradicion de los siglos XVI-XVIIl y el XIX respectivamente.

La Edad Media tiene una importancia singular para comprender el conjunto de Europa, pues fué entonces
cuando se pusieron sus cimientos. Se constituyeron las principales naciones-estados que conforman el mapa
actual europeo y se formaron las lenguas fundamentales que hoy alli se hablan. Se forjaron las instituciones como los
parlamentos y municipios, se cred la universidad y se inicié el conflicto entre lo secular y lo sacral. De todas formas,
mas alla de todo lo actual que tuvo alli su origen, es innegable que se traté de un periodo que conocidé importantes
progresos, tanto en el terreno de la vida econdmica y social como en el del pensamiento y la cultura. Se pusieron los
cimientos del mundo urbano y de la burguesia, la protagonista por excelencia de los cambios revolucionarios en
Europa. La expansién Europea hacia las Indias no hubiera existido sin el medioevo. Mientras el mundo musulman se
estancaba tras el siglo Xl, Europa continuaba creciendo. Hoy sin duda conocemos con bastante lujo de detalles lo
que significé esa Edad Media, mucho mejor que en la época en la que surge el concepto.

Un nuevo enfoque de la Edad Media - Wickham
Si ya no pensamos a la Edad Media (500-1500) como un periodo oscuro de violencia aleatoria, ignorancia y

supersticion, ;qué es lo que la diferencia de otras épocas? El comienzo del periodo se halla unido a las crisis
politicas que surgieron tras la caida del imperio romano de Occidente en el siglo V (500), tanto si consideramos
a los estados que le sucedieron como “mejores” o “peores”, lo cierto es que todos fueron realidad fragmentadas,
de fragilidad estructural y una mayor simplicidad econémica. El establecimiento de este punto de ruptura
encuentra un problema en que el imperio romano de Oriente sobrevive, y pasa a llamarse Bizancio, por lo que en el

sureste de Europa, el aino 500 no es tanto una frontera entre periodos. De hecho tampoco lo es en los lugares a
3



los que no llegd el imperio romano, donde se dié una importante continuidad cultural que podria considerarse una
“Ultima tardoantigliedad” hasta incluso el siglo XI. De todas formas, el medio siglo que se extiende a ambos lados de
la fecha del 500, sigue resultando un buen punto de partida y el punto de partida de una transformacién radical en
varios planos.

Mas dificil resulta establecer una linea de separacion en el afio 1500. La caida de Bizancio a manos de los turcos
otomanos en 1453 no supuso una conmocion tan grande para el mundo conocido, ese imperio ya venia
debilitandose y de todas formas, los otomanos conservaron las estructuras politicas bizantinas. Los efectos del
“descubrimiento” y conquista de América entre 1520 y 1530 tardaron en adquirir una magnitud notable fuera de
Espana. Entendiendo estos hechos, resulta posible presentar al movimiento humanista, que fué el nucleo intelectual
del Renacimiento, como parte de la Edad Media. Esto nos deja solo con la referencia de la Reforma protestante,
también entre 1520 y 1530, que supuso un vuelco religioso y cultural que partié en dos bloques antagoénicos a
Europa. Sin embargo, seria extrafio atribuir a una crisis cultural y religiosa (en la que se conserva lo politico y
econdémico) el final de la Era, cuando su inicio lo marcamos con una crisis politica y econdmica, en un contexto de
continuidad cultural y religiosa (caida de Roma Occidental).

Habiendo entendido esto, podemos ver el caracter artificial de la definicion de la Edad Media, pero de igual
manera podemos utilizar esta division para realizar comparaciones con otras experiencias histéricas, fuera de
Europa que, todo sea dicho, también se trata de un concepto poco claro. Hablar de una unidad esencialmente
europea resulta ficticio hoy en dia y absurdo en la Edad Media. La Europa medieval es sencillamente un vasto
espacio diferenciado que contemplamos a lo largo de un dilatado periodo de tiempo.

e El escenario
Suele haber dos formas de presentar a las personas de entonces: como iguales a nosotros, Unicamente en un mundo
tecnolégico mas simple, o como seres demasiado distintos a nosotros, con valores y categorizaciones del mundo
muy dificiles de comprender. Ambos tienen algo de verdad y tenerlas a las dos en cuenta nos ayuda a comprender la
forma en que éstas tomaban sus decisiones en los entornos politicos y econémicos en los que se desenvolvian, y
con los valores que verdaderamente manejaban. Marx diria que hacian “su propia historia, pero no haciéndola a
su libre arbitrio, bajo circunstancias elegidas por ellos mismos, sino bajo aquellas circunstancias, dadas y
heredadas, en que se encuentran directamente”.
Dicho esto, es posible identificar un cierto nimero de caracteristicas comunes a una notable cantidad de
gentes de la época, consecuencia de las pautas socioeconémicas elementales del periodo. Por ejemplo, no era
facil acceder a los territorios de la Europa medieval: la red de calzadas que le habia legado el imperio romano no
se extendia mas alla de lo que habian sido sus fronteras, y los viajeros debian recurrir al transporte fluvial o maritimo y
a utilizar los valles de los grandes rios. El factor que mas resultaba una barrera era la cubierta boscosa de la mayor
parte de la Europa continental. Esto no impidié6 que algunas de las formaciones politicas europeas adquirieran
dimensiones notablemente grandes ni que las conservaran ademas de forma duradera.
El universo europeo era por lo general extremadamente localizado. La mayoria de la gente no conocia mas alla
de un pufiado de aldeas de sus alrededores y los representantes locales del rey, los condes, podian hacer
practicamente lo que se les antoje durante un tiempo, sin que el rey dispusiera de medios para detenerle, o ni siquiera
llegar a enterarse.

e Lo militar y lo politico: uno mismo

Los mercenarios constituian el grueso de la infanteria. Los lideres de la caballeria y el ejército eran en general
hombres que, pese a recibir también algun tipo de paga, se hallaban unidos por obligaciones personales al reino o a
la persona del rey, cuando no a ambos. El imperio romano habia contado con un ejército sustentado enteramente en
la percepcidén de salarios, y para lograrlo se habia visto obligado a gravar con fuertes impuestos la posesion de
tierras. En casi toda Europa, durante buena parte de la Edad Media, no hubo nadie que se ocupara de gravar
fiscalmente las tierras, al menos no mas alla de la tributacion a pequena escala. En consecuencia, la reuniéon de un
ejército tuvo que basarse en la prestacion de un servicio de caracter publico por parte de los terratenientes o,
alternativamente, en la distribucion de tierras entre los militares a fin de que estos pudieran vivir en ellas. Si se
reclutaban mercenarios, se les pagaba con tributos de las tierras del rey o conde y con metalico de los terratenientes
a los que se eximia del servicio. Gran parte de la formacion de ejércitos dependia de las relaciones personales,
vinculadas a la posesion de tierras.



Bloch llamé “feudal” a esta sociedad basada en la posesion de tierras. El argumenta que una sociedad fundada
en la posesion de tierras lleva aparejada una “fragmentacion del poder”, lo que significa que tiende a generar
unas estructuras politicas de caracter descentralizado debido al simple hecho de que, en un juego de suma cero,
cuantas mas tierras se concedan, menos se poseeran, con lo que en el futuro podria darse el caso de que las élites
terratenientes vengan a prestar una menor obediencia al sefior, dad que cada vez tiene menos posesiones que darles.
Aunque hubo excepciones, es innegable que los estados que si que recaudan impuestos son mucho mas
solidos que los basados en el intercambio de tierras donadas para compensar una lealtad militar o politica. En
un ejército de asalariados, si un individuo se revela desleal basta con dejar de pagarle. Si un gobernante quiere
conseguir el éxito politico y resulta que obtiene todos sus recursos de la posesion de tierras, debera proceder con
mucha mas cautela, dado que es mas dificil retirarles a sus jefes militares sus bienes raices. Esta circunstancia es una
de las marcas caracteristicas de la mayoria de los sistemas politicos medievales.

La actividad politica y el servicio militar estaban muy unidos. A lo largo de la Edad Media, la gobernacion giré
en torno a organizar las leyes y la justicia por un lado, y la preparacion de la guerra por el otro. La lealtad
politica se hallaba inseparablemente unida a la determinacion de combatir, y en consecuencia, la aristocracia
terrateniente del medievo poseia casi siempre una institucién y una identidad militares. No resultaba nada comun que
el desarrollo econdmico se tuviera por incumbencia de los gobernantes, la limitada responsabilidad de los
gobiernos de la Europa occidental, junto con la estrecha relacion que existe entre esa circunstancia y el alcance de
las relaciones personales, ha empujado a algunos historiadores de prestigio a argumentar que el empleo de la
palabra “estado” resulta de escasa utilidad en el debate relativo a las sociedades y las organizaciones politicas
medievales.

La politica de la posesion de tierras no tenia por que dar lugar necesariamente a un conjunto de maniobras
cinicas por parte de unos senores decididos a limitarse a aguardar la ocasién de romper con sus gobernantes tan
pronto como constataron su debilidad. Las obligaciones asociadas con la aceptacion de cualquier concesion de
tierras, y el honor como elemento inseparable de la fidelidad, también eran factores importantes, pues era
dificil revertir una situacion de deshonor. En cualquier caso, las relaciones de poder que definian el marco en el
que se desarrollaban esos juegos de fidelidad hundian enteramente sus cimientos en la politica de la posesion
de tierras. Los Unicos sistemas estatales que se mantuvieron al margen de estas costumbres, fueron los de
mayor solidez, Bizancia, el imperio otomano, la Espafia musulmana.

e El comportamiento econémico

Las comunidades politicas medievales basaban su cohesidn y su éxito en el control de la tierra. La razén es
muy simple: todas las sociedades preindustriales dependen fundamentalmente de la riqueza agricola. No
habia nada a lo que pudiéramos dar propiamente el nombre de “fabrica”. Las labores a las que se dedicaba la
mayoria de la gente eran las propias de los campesinos. El control de los frutos del campo, y por extension de las
tierras en donde se cultivaban, era decisivo. ¢Quién controlaba la tierra y sus productos? En algunos casos los
propios campesinos, esto ocurria en el norte y el este donde era muy comun, pero también podia darse en el sur en
donde los estados extraian de ellos impuestos. Los gobernantes ejercian un control parcial de las tierras por el
simple hecho de tomar una parte de su produccién, pese a no ser de hecho los propietarios del suelo. Sin
embargo, una gran porcion de Europa fue siempre propiedad de individuos que no eran campesinos:
terratenientes que vivian y prosperaban gracias a las rentas que exigian a los agricultores arrendatarios. Estos
terratenientes pasaron a constituir las élites aristocraticas de Europa, la clase de sefiores militarizados cuya lealtad a
los reyes ya sefialamos y a integrar asimismo las cupulas de los grandes cuerpos eclesiasticos -las tierras en manos
de las iglesias podian llegar a representar una tercera parte de la extension total de los reinos medievales-.
Los propios reyes eran terratenientes, y los recursos de que disponian también procedian, en la abrumadora
mayoria de los casos, de las tierras que poseian de primera mano. La riqueza seforial, ya se trataba de reyes, de
miembros de la iglesia o de aristocratas, provenia por tanto del volumen de bienes que alcanzaran a tomar del
campesinado. Se hacian con esa riqueza por la fuerza, y por la amenaza de emplearla.

Evidentemente no todo podia arrebatarse violentamente a los campesinos, ya que los sefiores carecian de los
efectivos humanos suficientes para lograr tal cosa. Lo habitual era que los campesinos acordaran las rentas a
pagar, y muy a menudo los sefiores aceptaban que esos compromisos se fueran transformando poco a poco en
costumbre, convirtiéndose asi en realidades dificiles de modificar. Sin embargo la exaccién de las rentas contaba

5



invariablemente con el respaldo del potencial uso de la fuerza que podian ejercer los hombres armados que todos los
sefiores tenian bajo su mando. De hecho, el momento de la recogida de las rentas y, sobre todo, de los impuestos se
efectuaba muchas veces bajo la atenta mirada de los hombres de armas que supervisaban el procedimiento. En toda
la sociedad agricola del medievo, la violencia tenia un caracter implicito.

Algunos campesinos eran libres y otros no. Los libres participaban plenamente de la vida publica, como las
asambleas, y gozaban de acceso a los tribunales de justicia y de rentas mas bajas. La situacidén de los no libres
variaba mucho mas. Existian criados domésticos esclavos, pero la mayoria de los no libres (llamados servi) eran
aparceros. No tenian derechos legales, pagaban rentas mas altas y a menudo debian de realizar labores serviles no
remuneradas y consideradas degradantes. No se los puede considerar esclavos.

En las aldeas habia importantes conjuntos de 6rdenes jerarquicos entre los libres y no libres, pero con el paso del
tiempo la experiencia comuin del sometimiento econémico cobré mayor importancia que las distinciones de
caracter estrictamente juridico. A medida que los senores fueron incrementando las presiones que ejercian
también sobre los campesinos libres, ambos grupos acabaron en condiciones bastante similares, que se suele
conocer como “servidumbre”.

La dinamica de las relaciones entre sefiores y campesinos hizo posible el conjunto de la politica de la posesién de
tierras. Tanto la riqueza como el poder politico se fundaban en la explotacién de la mayoria campesina. Todas las
dinamicas econdmicas de los sistemas sociales medievales, incluyendo el conjunto de los cambios que
tendremos a relacionar con el “desarrollo” econédmico -el aumento en nimero y dimensiones de los mercados, la
aparicion de gremios de artesanos- dependen de la desigual relacion entre los senores y los campesinos y de
los excedentes que los primeros conseguian tomar de los segundos.

e El marco cultural

En la Edad Media, las relaciones politicas debian buena parte de su solidez al hecho de estar basadas en el
honor. Esto incluye al campesinado. Cosas como la deslealtad o la cobardia podian resultar en pérdidas de honor y
delitos como el robo eran considerados peor que el homicidio ya que eran llevados a cabo en secreto, por lo tanto
eran deshonrosos. Alguien deshonrado no podia prestar declaracion ante un tribunal y quedaba legalmente
desamparado.

La violencia era tenida por una accioén respetable y quien no protegia su propiedad de ataques podia ser pensado
como no merecedor de las mismas. En las aldeas medievales de Inglaterra, los niveles de criminalidad homicida eran
comparables a los de las mas violentas ciudades yanquis del siglo XX. No significa esto que todas las sociedades
medievales tuviesen estos valores, pero la defensa violenta del honor era una practica notablemente generalizada.

El reparto de roles en funcién del género podia ser marcadamente restrictivo. En las sociedades campesinas se
suponia que los Unicos que podian utilizar el arado eran los hombres y que las labores textiles estaban reservadas a
las mujeres. Las mujeres no podian permitirse el tipo de licencias sexuales que se aceptaban en el caso de los
varones heterosexuales y la violencia tampoco era de su incumbencia. En ocasiones, ni siquiera eran personas
juridicas. Podia ocurrir, sin embargo, que en ciertos casos llegaran a ejercer su poder politico, ya fuese haciendo uso
de su potestad como madres tras el fallecimiento de sus maridos o, mas raramente, como herederas si se daba la
circunstancia de que carecian de hermanos. Una gran diferencia entre la Alta y la Baja Edad Media, fué el
incremento de la ambigiiedad de los roles femeninos, consecuencia del paulatino aumento del grado de
complejidad de las sociedades. Las restricciones legales impuestas al género femenino parecen estar a menudo
mejor arbitradas en épocas posteriores. Sin embargo, los roles que se reservaban a las mujeres fueron muy
limitados en todas las épocas, como también ocurria con los hombres con verdadero miedo a la violencia.

La gente de la Edad Media se mostraba muy religiosa y la abrumadora mayoria era cristiana. Los cristinaos
laicos aceptaban la importancia y omnipresencia de la religion, aunque no estuviesen informados de la
doctrina o dispuestos a atender a los reclamos de los clérigos, sobre todo en cuestiones como la violencia o el
comportamiento sexual.




UNIDAD DOS : Siglos Il = VIII

Desintegracion del Imperio Romano — Arranz Guzman
La caida del Imperio romano de Occidente en la época de las grandes invasiones germanicas, y con ello la transicion

de la Antigliedad tardia a la Edad Media, es uno de los temas de mayor interés entre intelectuales, y se defienden
como claves de las mismas la difusion del cristianismo y la barbarizacion del ejército, respectivamente.

En la actualidad se subrayan tres aspectos para explicar el proceso de desintegracién del Imperio. En primer lugar,
aceptar que en la caida del Imperio intervienen al menos dos factores fundamentales y excluyentes: los conflictos
internos de diversa indole y las invasiones barbaras. En segundo, entender que las distintas causas posibles del
derrumbamiento no tuvieron la misma incidencia en cada una de las regiones del Imperio, ya que en el ultimo siglo
romano en Occidente presenta limites difusos en las variadas regiones y provincias. Y por ultimo observar que si su
caida oficial se dio en el afio 476, tras la muerte del ultimo emperador romano de Occidente, la idea de Roma se
intentaria mantener viva, adaptandola a las nuevas circunstancias histéricas del Medioevo. En definitiva, una realidad
tan compleja como la de los Ultimos tiempos del Occidente romano no puede comprenderse sin tener en
consideracion un buen numero de acontecimientos de diferente origen, intensidad y alcance, que finalmente
desembocaron en la configuracion de la Europa medieval. Para conseguir una explicacion mas completa, se sintetiza
en factores internos y externos, aludiendo en primer caso a todas las realidades, desde institucionales a ideoldgicas,
que desde dentro del Imperio fueron minando su curso, y en el segundo, a la entrada en escena de los barbaros.

1. Factores internos

La caida del Imperio Romano de Occidente se asocia tradicionalmente a la desaparicién politica del mismo en el afo
476 con el destronamiento de su ultimo emperador Rémulo Augustulo por Odoacro, rey de los hérulos, y al envio de
las insignias imperiales por parte de éste a Constantinopla, al emperador romano de Oriente, Zendn. Pero hoy este
acontecimiento tiene valor anecdético, ya que ni siquiera tuvo eco en la sociedad de la época, si lo comparamos con
el saqueo de Roma por Alarico en el afio 410, que impresiond a intelectuales y a la ciudadania en general, que no
dudaron en creer que el fin de Roma habia llegado.

Hay muchas dudas de por qué el desplome imperial no causé el interés esperado; quiza por la ausencia documental
respecto a la deposicion de Romulo Augustulo hasta casi medio siglo después, o por la ausencia de una verdadera
literatura germanica que hubiera convertido el acontecimiento en gesta nacional.

1. 1. Tiempos de crisis, tiempos de reformas

Desde el gobierno de Diocleciano (284-305) hasta el 476 varias circunstancias explican la precariedad del Estado,
aunque desde finales del siglo Il ya eran conscientes de los problemas del Imperio y comenzaban a adoptar una serie
de medidas para solucionarlos.

Desde Augusto (61-14 d. C.) hasta finales del siglo Il se idearon diferentes férmulas de gobierno con el propésito de
mantener la estabilidad estatal, siendo el Principado (Princeps) una de las mas sobresalientes. Basado en el
consensus universorum, al recibir el poder del pueblo y del Senado, y representando un compromiso entre la
Republica y la Monarquia, fue en la practica una forma de poder autocratico en cuanto el titular disfrutaba de
poderes ilimitados al haberse reforzado la potestad ejecutiva. También desde Augusto se busco la férmula sucesoria
ideal, sufriendo la transmisiéon del poder numerosas variaciones, que fueron desde intentos de educar a un familiar
concreto, hasta la mas original de todas, la Tetrarquia de Diocleciano, pasando por el principio hereditario bajo los
Flavios, la eleccion entre los mejores con los Antoninos, o el golpe de estado llevado a cabo por los generales
fronterizos.

Tras la crisis del siglo lll, el Imperio intentd por todos los medios rehacerse en su marco politico y administrativo. Para
ello habia que adaptarlo a las nuevas realidades econdmicas, sociales y culturales. En esta idea trabajaron, sobre
todo, los emperadores Diocleciano y Constantino (307-337). En primer lugar habia que reforzar la teoria y el ejercicio
del poder. Asi se pasara de concebir al emperador como un primer ciudadano a verle como un amo absoluto
(Dominus). Ya a comienzos del siglo Il el jurista Ulpiano escribia: “lo que el emperador decide tiene fuerza de ley”.
Y progresivamente, se subrayara el origen divino del poder imperial como fundamento que lo justifica. De este
modo, Diocleciano entraba en comunién con la divinidad, recibiendo de Jupiter las cualidades sobrehumanas que
precisaba para el ejercicio del poder. Constantino daria un paso mas en la sacralizacion del poder imperial con el
reconocimiento del Cristianismo. “Los emperadores del Alto Imperio podian creerse “dios”, lo que sdlo les servia para

ponerse al nivel de los diosecillos del pantedn politeista. Los del Bajo Imperio, siendo hombres, reflejaran la majestad
7



temible del Dios de Abraham”. Al menos Teodosio (379-395) lo entendié asi al declarar al Cristianismo religién oficial
del Estado. Aunque este objetivo resultaba de dificil cumplimiento en la parte occidental del Imperio, donde no existia
la larga tradicién oriental de sumisién a la autocracia sacralizada. Ademas, habia una realidad distinta que impediria el
triunfo de estas ideas: una peor economia y el ascenso del ejército al poder. Tras la muerte de Teodosio, la dificil
situacion pondra casi todo el poder en manos de sucesivos generales.

El ejército también vivié grandes transformaciones, uno de los motivos fue el fin de las conquistas romanas y la
distinta concepcién que sobre el “limes” (frontera) se iba a tener a partir de las presiones ejercidas por los barbaros.
Hasta entonces la frontera se habia concebido como una linea provisional dependiente de los sucesivos avances del
Imperio, pero después se mostrara ya como una linea defensiva. Era necesario defenderse de los invasores, lo que
conllevaba modificar el esquema militar y destinar al ejército mayores recursos. También Constantino cre6 un nuevo
sistema defensivo, completado mediante tratados (foedera) con los jefes germanos que actuaban como aliados del
Imperio. Pero, a la larga se iba a asistir a una barbarizacién del ejército.

También se modificaron érganos politicos y administrativos, desde el Senado de Roma, que vio perder su antiguo
poder para limitarse a ratificar las constituciones imperiales, hasta las provincias que pasaron de la cincuentena al
centenar con Diocleciano. Asimismo, decayeron los gobiernos urbanos, y con ellos “la mejor raiz del patriotismo
romano y la fuente mas fecunda de ideales politicos y ciudadanos del mundo clésico, de modo que el Imperio vino a
reforzar su caparazon a costa de su médula sin crear otra nueva”.

Primero con Diocleciano y luego con Constantino se llevaron igualmente a cabo los ultimos intentos de reforma
monetaria y financiera, empezando por el ejercicio de la regalia monetaria. Se adoptaron medidas para regular los
precios de los productos y los salarios de los trabajadores (Edicto de Diocleciano del afio 301). Desde el punto de
vista fiscal, el Estado de los siglos IV y V, junto a las “res privata” (tierras propiedad del titular del Imperio), los
ingresos ordinarios y las regalias, hizo proliferar los impuestos extraordinarios que se cobraban en especie para
mantener la “annona” alimenticia de los soldados y las obras publicas. Diocleciano los regularizé a través de la
“indiccion” (calculo anual de las necesidades de alimentos y materiales que el gobierno tenia, cuyo montante se
repartia entre las tierras agricolas de acuerdo con su rendimiento para cubrir asi el total del presupuesto de gasto). A
este impuesto, Constantino afadio el censo de la poblacion agricola o “capitatio”. La indiccidn proporciond ingresos
pero resulté aplastante para buena parte de la poblacion.

Reformas monetarias y financieras:
e Tanto Diocleciano como Constantino hicieron los ultimos intentos de reorganizar la moneda (regalia monetaria = el
derecho exclusivo del emperador a acufiar moneda).
e laidea era frenar la inflacion y la devaluacion que afectaban al Imperio.

Regulacion de precios y salarios

e Diocleciano dicté en el afio 301 el Edicto de Precios Maximos, que fijaba cuanto podia costar un producto y cuanto
podia ganar un trabajador, para evitar la especulacion y la subida descontrolada de precios.

Ingresos fiscales del Estado
e El Estado se financiaba con:
o Res privata — tierras que eran propiedad directa del emperador.
o Ingresos ordinarios — impuestos regulares.
o Regalias — beneficios de monopolios estatales (como la acufiacion de moneda o algunas minas).
Impuestos extraordinarios en especie
e Ademas de los impuestos regulares, empezaron a cobrar impuestos en especie (grano, aceite, animales, etc.) en lugar
de dinero.
e Esto servia para mantener la annona militar (el abastecimiento de alimentos para los soldados) y para financiar obras
publicas.

La indiccién (bajo Diocleciano)

O Era un sistema fiscal regularizado: cada afo el Estado calculaba cuantos alimentos y materiales




necesitaba (para el ejército, la administracion, obras, etc.).
O Ese “presupuesto” se repartia entre las tierras agricolas segun su productividad.
O En otras palabras: si una finca producia mas, debia aportar mas; si producia menos, aportaba menos.

La capitatio (anadida por Constantino)

O  Fue un complemento: se hacia un censo de la poblacion agricola (quiénes trabajaban la tierra) y se
vinculaba a la tierra misma.

O  Asi, no solo se gravaban las tierras, sino también a los campesinos que las cultivaban.

Consecuencias:

O El sistema aseguraba ingresos estables al Estado (importante para mantener al ejército).

O  Pero se volvié muy pesado para la poblacién campesina, porque los impuestos eran altos, rigidos y dificiles
de pagar, lo que aumenté la miseria y até a muchos campesinos a la tierra (origen de la servidumbre
medieval).

En resumen, la indiccion fue el sistema de impuestos agricolas anual introducido por Diocleciano, que distribuia la carga fiscal
segun el rendimiento de las tierras. Constantino lo reforzé con la capitatio, un censo de campesinos que ligaba a las personas
con la tierra. Si bien dio al Estado recursos estables, se convirtié en una carga insoportable para gran parte de la poblacién
rural.

Las reformas fiscales se completaron con otras medidas coactivas, adoptadas para organizar las fuerzas productivas
mediante la adscripcion hereditaria al oficio. A fines del siglo Ill, con Aureliano, se obligd a los artesanos a integrarse
en corporaciones, los “collegia”. Para asegurar los servicios indispensables y el abastecimiento de soldados y
funcionarios el Estado acabd por organizar sus propias redes artesanales y mercantiles, minando con ello la libre
iniciativa, provocando la regresion en la economia altomedieval.

La estratificacion social también iba a resultar alterada desde el siglo lll. En la cuspide estaba el orden senatorial, por
debajo, los comerciantes y artesanos. El grupo de poderosos se alejaba cada vez mas del resto, los “humiliores”,
adscritos al oficio.

Las guerras civiles y defensivas asi como las medidas tomadas por el Estado repercutieron en todos los ciudadanos
aunque con distinta intensidad. Los grupos privilegiados pudieron mantener su posicién, las clases medias,
pequefos propietarios y comerciantes practicamente desaparecieron como tales. En el medio rural, el nimero de
pequefios y medianos propietarios fue disminuyendo progresivamente. Las causas principales fueron la excesiva
presion fiscal y el endeudamiento progresivo. Su pésima situacion les llevé a buscar proteccion a través del
“patronato”, entrando en encomendacion con algun latifundista, a quienes cedian sus tierras o parte de ellas,
conservando el usufructo, a cambio de proteccion real tanto rente al fisco como a la violencia existente. También la
situacion de los no propietarios, arrendatarios o “colonos” se degradd a lo largo del siglo IV, al encontrarse adscritos
al propietario de la tierra, quien podia perseguirlos si huian y maltratarlos fisicamente. El colono pagaba sus
impuestos a través del propietario. Tales situaciones de dependencia no encajaban con el Derecho romano, al reducir
a la minima expresion las libertades.

El fin del Mundo Antiguo coincidié con el declive de la sociedad esclavista, pero el nacimiento de estos
especiales lazos de proteccion y el desarrollo del colonato manifiestan hasta qué punto dicho declive no
conllevo el triunfo del trabajo libre. La razon que explica esta nueva situacion del campesinado es clara: la
obsesion del Estado por retener la mano de obra que garantizara la cobertura de sus necesidades agricolas y
el cobro religioso de los impuestos.

Igualmente, si el Estado romano tuvo claro el motivo para reducir a la nada las libertades del campesinado, también
lo tuvo éste pera mostrarse insolidario con el Imperio en los momentos de crisis, y llegar a protagonizar una serie de
revueltas contra los grandes propietarios, y por supuesto contra el Estado. La mas popular de todas fue el
movimiento “bagauda”, extendido por la Galia, los Alpes e Hispania, siempre regresando cuando las autoridades
romanas creian haberlo sometido. “El presbitero galo acusa a los ricos propietarios o patronos, a los recaudadores de
impuestos y funcionarios en general de abusar sin pausa de los mas humildes. El descontento generalizado de los
campesinos y el clima de injusticia social conduce al autor Salviano a entender la revuelta campesina armada
bagauda. “;Cémo extrafiarse de que algunos se hayan hecho bagaudas si no es por nuestras injusticias, por la falta

9



de honradez de los jueces, por las confiscaciones y robos de esos hombres que han hecho de la recaudacion de
impuestos y de las indicciones tributarias un beneficio personal?”.

1.2 Expansion y consolidacion del Cristianismo

La difusion y consolidacion del Cristianismo en el Imperio romano coincidié también con su periodo de decadencia,
por lo que algunos autores se plantearon su grado de responsabilidad en el derrumbamiento final de esta alabada
expresion politica. Los escritores de la Antigliedad Tardia, coincidieron en observar que la integracién del Cristianismo
en la sociedad y en la vida politica del Imperio supuso un cambio fundamental. Pero para los historiadores paganos,
la consolidacion del Cristianismo fue decisiva en el derrumbamiento de Roma; para los cristianos, las desgracias del
Imperio no se debian al Cristianismo sino al envejecimiento imparable de un mundo ya decadente fisica y
moralmente.

Autores de los siglos XVI y XVIII, y mas de la llustracién, acusaron al Cristianismo y a la Iglesia de haber dado muerte
al racionalismo de la cultura clasica y haber impuesto la irracionalidad y la intolerancia frente a la religiosidad romana
tradicional, que se fundamentaba en la aceptacion de la diversidad de creencias y en la convicciéon de que sus
practicas religiosas resultaban indispensables para contar con el favor a la ciudadania de las divinidades y para
afirmar el espiritu civico comun.

El espiritu religioso del ultimo tiempo del Imperio estaba en plena evolucién. Desde el paganismo comenzaron a
preocuparse mas por la suerte del creyente después de la muerte, tendiendo a ser menos civico y mas mistico. El
paganismo del Imperio presentaba dos vertientes. Una, basada en la tradicion religiosa clasica y representada
fundamentalmente por los grupos aristocraticos, la clase senatorial e intelectuales, que despreciaban el bajo nivel
intelectual del Cristianismo. Otra, los cultos campesinos de origen neolitico, elementales pero a la larga mas
resistentes, contra los que tendria que luchar la jerarquia eclesiastica altomedieval, que se concretaban en fiestas y
ritos asociados a fuerzas naturales o a objetos y lugares.

Se han buscado diferentes interpretaciones para explicar la oposicion presentada al Cristianismo por el Estado
romano y una buena parte de los intelectuales de la época, siendo, la mas contundente la de que la Iglesia se
estaba convirtiendo en una institucion que rivalizaba con el propio Estado. También se deben tener en cuenta las
acusaciones que se hacian a los cristianos, de abandonar las actividades civicas y de procreacioén, de desatender el
conjunto de deberes sociales y con ello de contribuir a la desintegracién del mundo clasico. Asimismo, se han
presentado muchas razones para explicar el triunfo del Cristianismo: falta de homogeneidad religiosa en el
Imperio; el caracter universalista del Cristianismo, por encima de peculiaridades regionales; el alto nivel moral y
solidaridad que presentaban los cristianos de la época; los mecanismos de la psicosis de angustia existente que
arrastraba a las gentes a buscar mas la fe que la razén; el fortalecimiento numérico e institucional cada vez mayor
que presentaba la Iglesia. Aunque todo parece indicar que el llamado “Giro constantiniano”, la conversién del
emperador Constantino, y el trato de favor dado al Cristianismo a partir de ese momento, fue definitivo en su
consolidacion.

Sobre la conversién de Constantino al Cristianismo, los historiadores han destacado la ambigiiedad religiosa y el
oportunismo politico del emperador, caracteristicas que le habrian llevado a intentar conciliar los principios de la Fe
cristiana con los de un paganismo todavia fuerte. De hecho, Constantino nunca renuncié al titulo pagano de “Pontifex
Maximus”, y presidio los ritos paganos tradicionales en la fundaciéon de Constantinopla. Segun Eusebio de Cesarea,
Constantino se convirtié en el afo 312 tras tener una vision providencial, que le anunciaba la victoria sobre la muerte
antes de enfrentarse a su rival Majencio y quedar duefio de las provincias de Occidente. Segun el pagano Zésimo, en
una linea anticonstantiniana, situa la conversion en el afio 226, al ponerla en relacién con la muerte de su hijo Crispo y
su esposa Fasta, de las que hace responsable al emperador, quien se convierte al cristianismo ya que esta doctrina
concedia el perdén inmediato a toda falta.

Al margen de interpretaciones favorables o no, y del ultimo intento serio de restauracién pagana que llevaria a cabo el
emperador Juliano (362-365), la conversion de Constantino dio lugar a numerosas novedades surgidas del reajusta en
las relaciones Iglesia-Estado. Un reajuste iniciado con el edicto de Milan en el afno 313, a partir del cual los
cristianos iban a disfrutar de la tolerancia estatal, pero que avanzaria mucho mas y de forma rapida. Constantino
ordend que se le devolvieran a la Iglesia las propiedades confiscadas durante las persecuciones; eximié al clero de
pagar impuestos; confirid6 a los obispos autoridad judicial; autorizé a la Iglesia a recibir donaciones y a que sus
templos fueran lugares de asilo; dispuso medidas ligadas al caracter humanitario del Cristianismo, como la
prohibiciéon de marcar esclavos con fuego a la crucifixién; inaugurd la politica de construccion de iglesias a expensas

10



del Estado. Pero, el acontecimiento de mayores repercusiones fue su intervencion en el Concilio de Nicea del 325, al
suponer el primer paso dado en la intromision del poder laico en los asuntos internos de la Iglesia, que tan larga e
intensa trayectoria tendria a lo largo del Medievo. El Concilio, bajo su presidencia y con la asistencia de trescientos
obispos, se reunid para resolver la controversia teoldgica arriana, iniciandose asi la serie de concilios convocados por
los emperadores que iban a ser instrumentos de sus respectivas politicas, siempre destinados a conseguir la unidad
religiosa del Imperio, imprescindible para la buena marcha de los asuntos del mismo.

Con la excepcion de Juliano el Apdstata, los sucesores de Constantino fueron dando pasos decisivos para la
expansion del Cristianismo y las relaciones Iglesia-Estado. El emperador Graciano dejé de ostentar el titulo de
Pontifex Maximus en el 379. Teodosio, con el edicto de Tesaldnica (380) hizo del Cristianismo la religion oficial del
Estado. En los afios 392 y 393 se prohibieron, respectivamente, las manifestaciones publicas del culto pagano y los
Juegos Olimpicos. El paganismo oficial y aristocratico recibia asi los golpes mas duros, reduciéndose a simples
practicas privadas en grupos cada vez mas minoritarios, destinados a desaparecer. A partir de entonces, los
enemigos de la Iglesia iban a ser las fisuras heréticas surgidas en el seno de la comunidad cristiana, entra las que
el arrianismo desempenaria un papel destacado por su éxito en las poblaciones germanicas, y brotes continuos del
paganismo rural y ancestral nunca vencido.

2. Factores externos: los barbaros

El término “barbaroi”, bajo el que se designaba a los pueblos mas alld de las fronteras politicas y culturales de la
Hélade, fue heredado por Roma, al igual que su caracter peyorativo, y su identificacion con gentes en un estadio de
civilizacion inferior. Esta imagen y la idea de la culpabilidad de los barbaros en la crisis politica que acabd con el
Imperio romano calé profundamente en las corrientes humanistas, siendo concebidos como “el diluvio destructor
de Occidente”, y Flavio Biondo situando el inicio de la decadencia del Imperio con el saqueo de Roma por los
visigodos de Alarico en 410. Sin embargo, esta interpretacion es parcial, pues parte de un esquema creado ya en la
Antigliedad, cuando Roma necesitaba justificar sus guerras de conquista presentando a sus vecinos como
enemigos inferiores y peligrosos. Mas tarde, esta misma ldgica sirvid para desviar la atencion de los problemas
internos —econdémicos, sociales, politicos y militares— que realmente minaban la solidez del Imperio. De esta forma,
se responsabilizé a los barbaros de una crisis que tenia sus raices en las debilidades propias de la civilizacién
romana.

En tiempos mas recientes, sobre todo a partir del Romanticismo y el auge de los nacionalismos modernos, la
percepcidén cambié. Los barbaros comenzaron a despertar fascinacién, no solo por su papel en la historia, sino
también por sus mitos y leyendas, lo que llevé a analizarlos de manera méas objetiva y reconocer que, si bien
intervinieron en las transformaciones del mundo tardoantiguo, no fueron por si mismos los culpables exclusivos de la
caida del Imperio.

En conclusién, la historiografia actual entiende que los barbaros fueron un factor externo de gran relevancia, pero su
impacto no puede explicarse sin tener en cuenta las crisis internas que atravesaba Roma. La imagen de los barbaros
como causantes unicos del derrumbe es en realidad una construccion ideoldgica heredada de la propia Antigliedad,
mas util para justificar conquistas o encubrir debilidades romanas que para explicar de manera realista el fin del
Imperio.

En los ultimos afos se insiste en considerar las posturas historiograficas tradicionales, fruto de la aceptacion ciega de
los modelos creados por la Antigliedad, culpables de revertir a otros pueblos y culturas los problemas inherentes a la
civilizacion clasica, “al necesitar contraponer ambos mundos para primero justificar las guerras de conquista y
después ocultar los factores internos causantes de los conflictos y transformaciones del suyo propio, desviando, en
suma, la opinién publica hacia planteamientos secundarios que implicaban a sus vecinos”.

2.1 Los pueblos germanos y Roma

La precariedad y subjetividad de las fuentes escritas sobre los germanos protohistéricos, todas ajenas a su mundo,
limita nuestros conocimientos sobre sus culturas, etnias, modos de asentamientos, gobiernos y formas religiosas y
culturales. Sabemos de una primera cultura germanica al sur de Escandinavia y en la Peninsula de Jutlandia, de su
expansion por la costa sur baltica y por la gran llanura centroeuropea, asi como de su llegada hacia el afio 500 a. C.
hasta el curso inferior del Rin y sus contactos con los celtas, a costa de quienes se llevaron a cabo las migraciones
germanicas entre los siglos lll-l a. C. hasta la conquista de la Galia por César y la organizacion del “limes” por
Augusto. Desde entonces hasta el siglo Il los germanos dejaron de constituir un peligro serio para el Imperio.

11



En la actualidad se suele hablar de tres momentos en las relaciones entre Roma y los pueblos germanos: el de
conquista y colonizaciéon romana, en el que la guerra de fronteras con los barbaros formaria parte del proceso de
creacion del Imperio; el de las migraciones de parte de las poblaciones germanas a las provincias imperiales,
acompanados ya los guerreros de mujeres y nifios, con un caracter casi siempre pacifico y con el deseo de servir a
Roma; por ultimo, el de las invasiones violentas protagonizadas por guerreros que guian a sus respectivos pueblos,
siguiendo las directrices de un jefe comun y cuyos desencadenantes podian ser varios: la presién de otro pueblo, el
fracaso de los pactos con Roma, traicion, o la envidia y el deseo de vivir como los romanos. Pero en este ultimo caso,
la actitud de los barbaros no era siempre igual, podian protagonizar simples ocupaciones momentaneas para llevarse
un botin o eran auténticos movimientos de poblacion con el propésito de poseer y gobernar un territorio.

El conocimiento de las ramas dialectales permitié clasificar estos pueblos. Todos conocian la agricultura sedentaria,
aunque sus formas econdmicas se hallaban ligadas a la ganaderia como principal fuente de riqueza. La practica
mercantil era rudimentaria igual que su artesania, ya que estaban acostumbrados al autoconsumo y al trueque. No
utilizaban la moneda, aunque la atesoraban por su valor en oro y plata. No obstante, por la influencia del Imperio su
comercio a través del limes llegé a tener un cierto peso, lo que llevé a considerar las funciones econdémicas de la linea
fronteriza junto a las defensivas. Los productos intercambiados eran esclavos, pieles y ambar germanos frente a
manufacturas y metales preciosos romanos.

Su estructura social se basaba en tres tipos de solidaridades. La primera era la sippe o familia amplia, que aseguraba
la proteccion de la parentela en torno al padre, que ostentaba el mundo, la autoridad o soberania doméstica. La
segunda era la tribu y la tercera el gau o pueblo, formado por un conjunto de tribus y con un jefe comun, que
resultaba elegido durante la celebracion de las reuniones anuales de sus guerreros o thing. A estas asambleas les
correspondian las funciones judiciales y la llamada a la guerra. Por encima del pueblo podia haber confederaciones
de varios de ellos y mas o menos duraderas bajo la guia del mas poderoso militarmente. La posicion del individuo
dependia de esta red de solidaridades.

El caracter militar de la sociedad germana y las relaciones especiales que se establecian entre el jefe y sus guerreros
fueron descritas por Tacito en Germania: el haber abandonado el escudo es la principal verglienza. En el campo de
batalla es vergonzoso para el jefe verse superado en valor y vergonzoso para los guerreros no igualar en valor al jefe.
Pero lo peor era haberse retirado de la batalla sobreviviendo al jefe. El principal deber de fidelidad consiste en
defender a aquél. Los jefes luchan por la victoria, sus companeros, por el jefe. La calidad guerrera y el sentido de la
lealtad personal hacia el jefe acabarian convirtiéndose en elementos trascendentales de la sociedad medieval.
Por debajo de la gran masa de poblacién libre se hallaban los semilibres, miembros de tribus germanas sometidas, y
los esclavos, domésticos o agricolas, de origen diverso.

Respecto al Derecho, los germanos carecian de norma escrita; tenian un Derecho consuetudinario de transmision
oral, pero por influencia de Roma acabarian codificandolo. Se dejaba gran parte de la competencia de la Justicia a la
familia, ya que a ella pertenecia la responsabilidad colectiva y la venganza de sangre, dar cuenta de los delitos, jurar
la inocencia de una persona, y el pago o cobro de multas judiciales. En ocasiones el Derecho germanico previ6 la
convocatoria de un combate para determinar la culpabilidad, y el juicio a través de la ordalia o juicio de Dios, que a
pesar de su primitivismo se mantendria en algunas partes de Europa hasta la plenitud medieval.

Sus creencias religiosas se basaban en la concepcion del universo como un gran campo de batalla, en donde los
diferentes dioses y fuerzas naturales median sus fuerzas. El culto a objetos o lugares sagrados y a los dias de luna
llena o solsticios eran frecuentes. Varias de sus formas paganas iban a subsistir, incluso tras su cristianizacion.

Uno de los pasos mas relevantes en el proceso de integracion de los germanos fue su aceptacion del Cristianismo
ortodoxo. El paso de los ya arrianos al catolicismo marcé un momento clave en la historia de pueblos como los
visigodos. Pero aun mas decisivo y complicado fue el paso directo del paganismo al catolicismo de francos o
anglosajones. Pese a que la conversién de Clodoveo (497) implicé el bautismo de 3.000 guerreros francos, la mayoria
no recibidé instruccién cristiana. El resultado fue que su conversion no conllevd la renuncia a sus antiguos dioses,
lugares sacros o costumbres, y el paganismo iba a mantener buena parte de sus formas y ritos, en especial en el
medio rural.

Esta mezcla de paganismo y Cristianismo explica que personajes como Carlomagno consideraran oportunas las
conversiones forzosas, y otros como el papa Gregorio Magno pensaran que las Unicas conversiones firmes y
duraderas tenian que llevarse a cabo con especial cuidado, sin intentar arrancar en un dia las creencias acumuladas y
vividas durante siglos; sin que fueran traumaticas. Asi se fueron cristianizando elementos paganos, dando
interpretaciones cristianas a sus antiguas narraciones, o construyendo iglesias sobre templos o lugares paganos.

12



Su epopeya germanica acabarian fundiéndose con otras tradiciones y narraciones en sintesis de elementos paganos
y cristianos; y su arte, tendente a la abstraccion frente al realismo romano, de cuya unién surgieron las obras de
escultura y de iluminacién de manuscritos durante el Medioevo.

2.2 Las grandes migraciones del siglo V.

L. Musset menciond la existencia de tres grandes
oleadas migratorias de los pueblos germanos sobre
Europa desde el afio 375 con la invasién de los hunos
hasta el 568 con el asentamiento de lo lombardos,
aunque subrayando la mayor profundidad de la
primera, asi como su superior impacto traumatico para

Ostroé odos

los romanos. - 200375 .
La situacion de estos frente al “limes” imperial antes !
de que en el 375 los hunos emprendieran su marcha _ 1\ ot \ e
hacia Occidente era la siguiente: el rio Dniéper - :
constituia la frontera entre las dos principales ramas # Vzi;.;:?;gos “:

=

del pueblo godo, los visigodos en Dacia y ostrogodos

en el Ponto y actual Ucrania. En esta época, el obispo

Ulfila cred su alfabeto, el gotico, tradujo la Biblia e introdujo la Fe arriana entre ellos.
En el desencadenamiento final de las grandes migraciones de estos pueblos fueron fundamentales las alteraciones y
posterior presiéon de los pueblos ndmadas de las estepas rusas, en concreto de los hunos, que tras vencer a los
alanos, ostrogodos y visigodos, desde el 375 dominarian las estepas del Don y el delta danubiano, encabezando una
confederacion de pueblos.

En el 376, los visigodos, presionados por los hunos, atravesaron el Danubio. Al emperador Valente de Oriente no le
quedd otra opcién mas que aceptarlos y mantenerlos a cargo de la annona. Pero el mal funcionamiento del sistema
de abastecimientos al que hallaban subordinados, asi como los abusos perpetrados por funcionarios y mercaderes
romanos provocaron su sublevacién y posterior victoria sobre las legiones romanas en la batalla de Adrianépolis
(878), donde muri6 el emperador. Los visigodos se dispersaron entonces por los Balcanes, sembrando panico entre la
poblacion. Sélo Teodosio | iba a lograr provisionalmente la paz, quien llevé a cabo un pacto con el pueblo godo en el
382, instalando a los ostrogodos en Panonia como federados del Imperio y a los visigodos en Mesia Inferior. Sin
embargo, los saqueos eran frecuentes cada vez que las provisiones escaseaban o que se deseaba presionar al
emperador con el fin de que otorgara nuevas concesiones. A pesar de todo la situaciéon se pudo mantener hasta la
muerte de Teodosio. Tras su desaparicion, el acuerdo, que no conllevaba la fidelidad de los godos al Estado romano
sino a la persona del emperador, quedo roto. A su muerte el imperio se divididé entre sus hijos: Arcadio en Oriente y
Honorio en Occidente, aunque éste ultimo cedié el poder, por su corta edad, a un militar de origen vandalo, Stilicén,
quien tuvo que enfrentarse continuamente a los ataques de los barbaros, en especial los protagonizados en Tracia y
Macedonia por el visigodo Alarico, el mas relevante del momento.

En el 405, grupos de ostrogodos, vandalos y alanos entraron en Italia. Aunque Stilicdn pudo aniquilar a la mayoria, a
Honorio no le quedé otro remedio que trasladar su corte a Ravena. En el 406, los suevos, vandalos y alanos lograron
romper la frontera del Rin y extenderse por las Galias. La apertura de este nuevo frente bélico y el asesinato de
Stilicon en el 408 iban a dejar desprotegida a Italia. Su falta de defensa fue aprovechada por Alarico y sus guerreros,
quienes asediaron Roma hasta su toma final en el 410. El incendio y saqueo de Roma provocé un gran impacto
psicolégico en todo el orbe romano. Pero Alarico no tenia intencién de permanecer en ltalia, sino pasar al norte de
Africa, pero murié antes de poder hacerlo. Su sucesor, Ataulfo, regresé a la peninsula italica y se asentd en el sur de
la Galia, pero su objetivo no era la destruccion del Imperio, sino llegar a un entendimiento con las autoridades
romanas. En este contexto se situa el matrimonio de Ataulfo con Gala Placidia, la hermana del emperador, prisionera
de los visigodos desde el saqueo de Roma, y el foedus suscrito por el rey Walia con el Imperio (418) por el que
quedaban asentados de manera estable en el sur de la Galia, a cambio de combatir a los bagaudas y luchar contra
los barbaros que habian entrado en Hispania en el 409. De esta manera nacia el primer reino barbaro en tierras del
Imperio.

Los barbaros comenzaban a entrar en la Peninsula Ibérica e iban a comenzar a instalarse de forma permanente. Por el
foedus, Walia debia hacer la guerra a estos pueblos. En la década del 420, ni el emperador Valentiniano lll, ni Aecio, el

13



militar defensor del Imperio, pudieron impedir que los vandalos se esparcieran por la Peninsula Ibérica. Los vandalos
ocuparon también Africa proconsular y sus areas proximas. Tomaron Cartago y amenazaron Sicilia. Roma perdia con
ello su mas importante granero. A Roma no le quedd otro remedio mas que admitir la existencia de un nuevo reino
barbaro, el de los vandalos en el norte de Africa, y sufrir el inicio de las violentas persecuciones de la poblacién
romana de la zona y el declive de su comercio en el Mediterraneo.

2.3 Atila

Entre los afios 450 y 451 tuvo lugar la mayor prueba de fuerza para el Imperio romano y los pueblos germanos, ya
asentados y parcialmente romanizados: la invasion de los hunos. Este pueblo de las estepas contaba con un caudillo
excepcional, Atila, “el azote de Dios” y “un hombre nacido para saquear el mundo y aterrorizar la tierra”. Hasta el 450
Atila habia dirigido sus incursiones hacia el Imperio de Oriente, al que no le habia quedado otra opcion mas que
pactar un tributo anual. Pero desde esa fecha Occidente pasaria a ser su objetivo. Su cambio de actitud debié haber
sido en parte por la propuesta de Honoria, la hermana del emperador Valentiniano Il (siglo V). Vivia en la corte de
Ravena y, segun las fuentes, mantenia una relacién amorosa no aprobada con un funcionario de palacio. Descubierto
el romance, su hermano quiso obligarla a casarse con un senador para controlar su vida y evitar escandalos que
pudieran dafar el prestigio de la familia imperial.

En ese contexto, Honoria buscd una salida desesperada: envié un emisario con una carta y, segun la tradicidn,
incluso un anillo a Atila, el caudillo de los hunos, pidiéndole ayuda. La interpretacion de este gesto varia: algunos
cronistas lo presentan como una propuesta de matrimonio, en la que Honoria se ofrecia como esposa; otros lo ven
mas bien como una peticion politica de auxilio para liberarse de la tutela de su hermano.

Atila aproveché la situacion a su favor. Declaré publicamente que habia recibido una propuesta de matrimonio y
reclamé como dote la mitad del Imperio romano de Occidente, la Galia, lo cual era, obviamente, imposible de
aceptar para Roma. Usé este argumento como justificacion politica para emprender campafas militares en territorio
romano, presentdandose no como invasor, sino como “pretendiente legitimo” con derechos dinasticos. En definitiva, el
episodio muestra dos cosas: por un lado, la desesperaciéon de una princesa romana atrapada en la rigidez de la corte,
y por otro, la habilidad de Atila para transformar un asunto privado en un pretexto diplomatico y militar que le sirvio
para presionar al Imperio de Occidente.

En el afo 451 d. C., tras haber utilizado la “propuesta” de Honoria como pretexto politico, Atila cruzé el Rin con un
enorme ejército huno y aliados barbaros, avanzando hacia la Galia. Su objetivo no era solo el saqueo, sino
también asegurarse una posicion de dominio en Occidente, quizas estableciendo alli un territorio bajo su control.

Al principio tuvo éxitos rapidos: tomd varias ciudades y puso sitio a Aurelianum (la actual Orléans). Sin embargo, el
papa Leodn |, los generales romanos al mando (como Aecio) y los visigodos aliados bajo el rey Teodorico | lograron
conformar una gran coalicion. Esa alianza enfrenté a Atila en la batalla de los Campos Cataldunicos (cerca de
Chalons), una de las mas decisivas de la Antigliedad tardia.

Aunque la batalla fue muy sangrienta y su resultado no fue una victoria absoluta para ninguno, Atila tuvo que retirarse.
Aecio alej6é a los adversarios mas peligrosos de Atila para permitir su retirada de la Galia sin dificultades, quiza con el
deseo de renovar las relaciones de amistad con los hunos y asi poder utilizarlos en el futuro como fuerza de
contencion frente a otros enemigos del Imperio. Atila perdié la oportunidad de dominar la Galia y, aunque invadio
Italia al afo siguiente (452), tampoco consiguié establecer un reino permanente alli.

En resumen: Atila no logré quedarse con la Galia porque se encontrd con una resistencia inesperadamente fuerte de
romanos Yy visigodos unidos. Su invasion marcé un punto culminante de su poder, pero también el inicio de su
retroceso, ya que después de esas campanas no pudo expandirse mas y murié pocos afos después, en 453.

En el 452 d. C., tras fracasar en su intento de consolidar dominio en la Galia, Atila invadid Italia. Saqued ciudades del
norte como Aquilea, Milan y Verona, y avanzaba hacia Roma. La situacion era critica: el Imperio romano de Occidente
estaba debilitado, sin recursos militares suficientes para detenerlo. En ese contexto, el emperador Valentiniano Il
envidé una embajada encabezada por el papa Ledn |, acompanado por altos funcionarios imperiales como el prefecto
Trigecio y el consul Avieno. El encuentro tuvo lugar cerca del rio Mincio, en el norte de Italia.

Las fuentes coinciden en que Atila decidié retirarse tras la entrevista, pero difieren en el porqué:

14



- Tradicion eclesiastica: presenta a Ledon como la figura clave, cuyo carisma y autoridad moral impresionaron a
Atila al punto de hacerlo desistir de atacar Roma. Algunos relatos medievales incluso afiadieron que Atila vio
aparecer a San Pedro y San Pablo armados, lo que lo amedrentd.

- Historiadores modernos: sefalan razones mas pragmaticas. Atila ya estaba en una situacién dificil: su ejército
sufria hambre y enfermedades, Italia habia sido devastada, los suministros eran escasos, y al mismo tiempo
el Imperio de Oriente estaba hostigando sus territorios en los Balcanes. La embajada de Ledn, con la
promesa de tributos o acuerdos, le ofrecia una salida honorable para retirarse sin parecer derrotado.

En conclusién, la embajada encabezada por Ledn | fue un éxito diplomatico y pasé a la memoria como un triunfo de
la autoridad espiritual frente a la amenaza militar. Sin embargo, detras de la imagen casi milagrosa, la decision de
Atila también respondio a calculos estratégicos y a las dificultades reales que enfrentaba su ejército en ltalia.

En el 453 d. C., Atila se apresuré a preparar el ataque contra el emperador de Oriente por haberse negado a pagar los
tributos acordados con su antecesor Teodosio, pero su muerte pondria fin a sus propodsitos, y el temible y
heterogéneo Imperio de los Hunos habia desaparecido.

2.4 El final politico del Imperio Romano de Occidente

La muerte de Atila sélo iba a significar un levisimo respiro. La inestabilidad del poder romano se acentuaba
progresivamente: Valentiniano Ill mandaba a ejecutar a Aecio y el propio emperador moriria asesinado en el 454 d. C.
En las décadas siguientes, el destronamiento del ultimo emperador de Occidente, Rdmulo Augustulo en 476 d. C., fue
consumandose la descomposicién del poder imperial, convertido ya en pura ficcidn. El poder se encontraba reducido
a una parte de ltalia. La presencia vandala en Africa, el principal granero de Roma, y en el Mediterraneo occidental
dificultaba enormemente el aprovisionamiento triguero de la capital. La propia Roma, que habia cedido su papel de
corte a Ravena, era asaltada por los vandalos en el 455, sin que ninguna autoridad civil o eclesiastica pudiera
detener el empuje barbaro como lo habia hecho Ledn | con Atila.

Al desaparecer la dinastia Teodosiana, los siguientes titulares del Imperio de Occidente carecieron de fuerza y
prestigio, depositando el poder en los grandes jefes militares de ascendencia germanica.

El destronamiento de Romulo Augustulo en 476 d. C. por su antiguo protector Odoacro ponia fin a cualquier nuevo
intento de restauracion del Imperio romano de Occidente. Entregé las insignias imperiales al Unico emperador con
poder efectivo que quedaba, Zenodn, con el deseo de seguir ejerciendo el poder militar en la parte occidental. Pero el
panorama en Occidente iba a ser otro. Los francos se alzarian a ocupar un puesto fundamental en la Galia, con su
protagonista Clodoveo acabaron con los restos de dominio romano en la zona tras su victoria en el 486 d. C. sobre
Siagrio. Los ostrogodos, bajo Teodorico el Grande, se asentarian en ltalia con el propdsito de crear una entidad
politica basada en un sistema de alianzas con los pueblos germanicos para luchar contra Bizancio. La creacion de
estos reinos y sus proyectos lograrian que el perfil en Europa fuera distinto a partir del siglo VI.

El mundo mediterraneo en la Antigiiedad Tardia — Cameron
Tras la muerte de Teodosio | en 395, deja a su hijo Arcadio Oriente y a Honorio Occidente. Desde ese momento el

imperio romano quedd definitivamente dividido a efectos administrativos. Ya en tiempos de Diocleciano, pese a
seguir siendo la sede del senado, Roma habia dejado de ser la capital administrativa del Imperio. Los emperadores se
trasladaban de una capital a otra. A finales del siglo 1V, las principales sedes del gobierno eran Milan en Occidente y
Constantinopla en Oriente. El imperio estaba dividido ademas desde el punto de vista lingtistico: pese a que el latin
era hasta el siglo IV o mas, la lengua “oficial” del ejército y el derecho, en Oriente laaa lengua de las clases cultas era
el griego, que ademas coexistia con muchas lenguas locales.

En Occidente el gobierno imperial ya era muy débil a finales del siglo IV, mientras que el poder de las grandes
familias terratenientes habia ido haciéndose cada vez mas fuerte. Las provincias occidentales se habian visto
afectadas y perjudicadas mucho mas pronto por las invasiones y guerras civiles del siglo lll. Desde la desastrosa
derrota en Adriandpolis (378) la presién de los barbaros iria aumentando constantemente hasta que en 476 fue
destronado el ultimo emperador romano que gobernaba el Imperio desde ltalia, y el poder pasé a un caudillo barbaro.
La célebre “reconquista “ emprendida desde Constantinopla por el emperador de Oriente, Justiniano, a partir de la
tercera década del siglo VI tenia por objeto dar un vuelco completo a la situacion, pero si bien en Italia se mantuvo la
presencia de los bizantinos en el Exarcado, occidente queddé definitivamente dividido a finales del siglo VI, con la
dinastia franca de los merovingios gobernando en Francia y la monarquia visigoda reinando en Espafia. El papado se

15



hizo con un considerable poder en la esfera secular. Pese a todo, en los reinos barbaros siguieron vivos muchos
elementos claramente romanos.

“El mundo mediterraneo en la Antigliedad tardia, 395-600" sugiere, al utilizar la expresidon “Antigliedad tardia”, que
en el Occidente barbaro todavia seguian vivos, aunque fuera de forma fragmentaria, algunos rasgos basicos
de la civilizacién clasica.

Las fuentes que hacen referencia a todo este periodo son extraordinariamente ricas y variadas, y entre ellas se
incluyen no sdélo las obras de autores excepcionales desde todos los puntos de vista, sino también una
documentacién numerosisima que relata la vida de personajes absolutamente corrientes.

Al contar con una mayor continuidad cultural, Oriente pudo conservar mejor que Occidente una tradicion
historiografica segun el viejo estilo. Otros autores, en cambio, escribirian la historia de la Iglesia. La lista del material
arqueologico es amplisima y cada dia se incrementa mas.

Alta Edad Media - Collins
e Lallegada de los Hunos

En términos de informacidon escrita, al menos hasta el siglo V, la unica perspectiva de que dispone el
investigador moderno acerca de los acontecimientos que tuvieron lugar mas alla de las fronteras del Imperio
Romano procede de los historiadores romanos que se mostraron dispuestos incluir breves informes sobre las
acciones de los “barbaros” en sus estudios sobre los acontecimientos contemporaneos. Se estimaba de escaso
interés la descripcion de los habitos de aquellos a quienes consideraban salvajes, y eso afectaba incluso a
sociedades tan avanzadas, desde una perspectiva moderna, como la de los persas. Incluso si un historiador romano
de formacién clasica hubiera sentido un interés etnografico real por los barbaros de mas alla de las fronteras, la
adquisicion de informacién detallada y fiable no habria sido facil.

En consecuencia no es sorprendente, aunque sea lamentable, que las causas de las alteraciones mas importantes
en el orden y distribucion de los pueblos al norte de Roma en el periodo imperial sigan siendo en gran medida
una incégnita y no puedan ser conocidas. Es el fendbmeno que con frecuencia se conoce, de forma cémoda pero
simplificadora, como “la llegada de los hunos”. La repentina partida desvde las estepas de Asia Central del
previamente desconocido pueblo némada de los hunos provocé el colapso del antes estable reino de los
ostrogodos, cuyo centro se encontraba al noroeste del mar negro. Esto y la consiguiente huida hacia el oeste de los
vencidos, produjo a su vez la caida de la confederacidn visigoda, inmediata los ostrogodos. Los visigodos fueron
también empujados hacia el oeste y el sur, y llegaron como refugiados en creciente nimero a la ribera norte del
Danubio, y con ello a la frontera del Imperio romano. La presion se alivié con la decision del emperador de oriente,
Valente, de admitir a los refugiados godos en territorio imperial en los Balcanes, pero en ultimo término con
consecuencias desastrosas para el Imperio.

Surgen preguntas: ¢Quién empujo a los hunos? Sobre todo teniendo en cuenta que la sociedad ndmada mantiene
sus viejos patrones de movimientos y areas fijas de pastoreo de invierno y verano. Si los hunos carecian de
organizacion social y politica unificada (como se cree) y operaban en bandas pequefias {Coémo pudieron derribar la
gran monarquia de los ostrogodos? La verdad es que el ascenso de esta monarquia a un puesto destacado era
relativamente reciente, por lo que era en verdad un poder poco estable. Mas importante resulta destacar que el
predominio de los ostrogodos, un pueblo basicamente agricola, fue sustituido por el de los hunos, que eran
nomadas, bajo quienes la presencia nomada se extendié por primera vez desde Asia Central hasta la frontera romana
en el Danubio. Una zona que hasta el momento habia servido de soporte a una sociedad agraria, centralizada y
mas desarrollada, ya no era capaz de hacerlo. Esta hipotesis plantea entonces que el fenbmeno no se trataria
tanto de una “invasiéon huna”, sino de la conversién de un territorio agricola a némada debido a circunstancias
externas.

e Los visigodos y el Imperio
En el 376, debido a lo recién sefalado, llegan a la orilla norte del Danubio numerosos refugiados visigodos y
algunos ostrogodos, que el emperador admitié en el imperio, dandoles tierras a cambio de colaboracion
militar. Los jefes militares romanos encargados de controlar y establecer a los visigodos en la parte oriental de los
Balcanes, les hicieron a estos pagar por las provisiones que el emperador pretendia regalarles, y los alejaron del
Danubio, hacia el sur y cerca de la ciudad de Marcianépolis. Alli mientras los jefes godos recibian un banquete de un
16



general romano, los visigodos intentaron entrar a la ciudad en busca de alimentos y el general romano entré en
panico e intentdé tomar como rehenes a los jefes godos. Los ejércitos se enfrentaron resultando en una
derrota romana y a estos visigodos se les unieron otros que también estaban siendo trasladados. Los visigodos,
junto con caballeria ostrogoda, concentraron sus fuerzas al norte de Adrianépolis y las fuerzas romanas fueron
derrotadas, muriendo el emperador Valente y dos tercios del ejército.

Ahora en guerra contra el imperio en su propio territorio, los visigodos no podian cultivar sus propios alimentos, por lo
que la ventaja era de los romanos y los godos acabaron pactando la paz y estableciéndose en los Balcanes
orientales. A partir de ahora serian un elemento clave a cualquier calculo militar y politico, tanto asi que los
emperadores siguientes fueron muy clementes hacia ellos.

e Estilicon vs Honorio
Tras la muerte del emperador Valente, gobernd Teodosio |, bajo quien ejercié la jefatura militar en Occidente
Estilicon, de origen germanico. Tras la muerte de Teodosio, gobernaron sus hijos Arcadio (Oriente) y Honorio
(Occidente). Estilicon afirmaba que Teodosio le habia pedido que proteja a sus hijos, pero Arcadio no lo permitio.
Estilicon, si debia permanecer en Occidente, pretendia al menos recuperar la region de lliria en los Balcanes,
bajo control Oriental pero que pertenecia a Occidente por un tratado previo. Para lograr esto, debia de pactar con
los visigodos, la principal fuerza militar de los Balcanes, ahora bajo el liderazgo de un tal Alarico.
Los visigodos, tras el pacto logrado con el imperio, recibian ingresos a cambio de aportar al ejército imperial, pero no
tenian sus propias tierras, de lo contrario no estarian “atados” a los romanos. La solidez de la posicién de Alarico
entre sus seguidores dependia de combinar su papel tradicional de jefe guerrero germanico con su estatus en el
nuevo orden del Imperio en el que ahora se movian los visigodos. Para ello, necesitaba mantener a su gente en el
futuro inmediato y un titulo. Por lo tanto, deseaba el aprovisionamiento general de comida, el pago anual de
dinero, y el titulo de magister militum. Buscaba obtener esto aprovechandose de la rivalidad entre oriente y
occidente. En el 402 intentd presionar a occidente atacando Italia, pero fue derrotado por Estilicdn, que debido a su
utilidad, le permitié a él y a sus hombres escapar. No fué la primera vez que se daba tal situacion.
En el 407 Estilicon alcanzé un acuerdo con Alarico para proporcionarle provisiones de forma regular, subsidios
y el titulo que queria, a cambio de la lealtad de los godos. La parte oriental del imperio reaccioné cerrando sus
puertos a occidentales, declarando enemigo publico a Estilicon y la guerra civil parecia inminente.
En Oriente, desde la muerte de Teodosio |, surgié un sentimiento anti-germanico, al igual que ocurrié luego en
Occidente. Por lo tanto, la aristocracia senatorial de occidente no aporté a Estilicon los recursos necesarios
para cumplir su acuerdo, y fué ejecutado por orden del emperador Honorio. El senado rechazé el reciente y
odiado acuerdo con Alarico, quien como respuesta invadio Italia para presionar al gobierno imperial. Marchoé y
saqueé Roma en el 410.
Liberado de la excesiva influencia de Estilicon, Honorio no deseaba verse sometido a otro dictador militar
germano. En la seguridad de su capital (Ravena), estaba situado en una posicion ideal para ignorar las
demandas de Alarico, quien incapaz de influir sobre Honorio, se hallaba en una posicion dificil, pues la invasién de
Italia no logré asegurar sus demandas. Este amenazé al senado para que influyera sobre Honorio, pero fué inutil. Un
ano después vuelve a marchar sobre Roma y el senado proclama emperador al principal magistrado de la
ciudad, Prisco Attalo, quien asi puede otorgar a Alarico el titulo que deseaba. Este nuevo emperador era una
mera farsa mientras que permanezca Honorio en Ravena, ademas de que dependia de la defensa de los godos. Esto
significa que cuando Alarico decide que el pueblo visigodo deberia trasladarse a Africa “el granero del Imperio
occidental”, para conseguir los alimentos y seguridad que deseaban, Attalo se opuso (pues quedaria indefenso ante
la venganza de Honorio), entonces Alarico lo obliga a abdicar. Viendo que no logra ninguno de sus objetivos,
algunos godos atacan a Alarico, ahora en una posicién desesperada, por lo que decide saquear Roma por
tercera vez. Luego de esto, los visigodos se dirigen al sur, buscando alcanzar Africa una vez mas, pero Alarico
muere. Su nuevo lider, Ataulfo, decide en cambio abandonar Italia por los Alpes, y eso hacen.
Mientras tanto, en Britania habian nombrado a otro emperador “usurpador”: Constancio lll, que decidi6
apoderarse de la Galia, que justo estaba siendo invadida por pueblos germanos: los vandalos, suevos y alanos.
Estos pueblos confederados avanzaron hacia Espafa, destruyendo todo a su paso. Constancio Ill tomé Galia y
luego Espana y buscando la legitimacion como colega imperial por parte de Honorio, avanzé sobre Italia. Sin
embargo, generales suyos se rebelaron en Espafa y Britania y le fué facil a Honorio capturar a Constancio lll, a

17



quien ejecuté. En menos de un afio desde el saqueo de Roma, Honorio restablecié el control sobre el sur de Galia e
Italia, resultado positivo de su politica de neutralidad ante las demandas de Alarico.

e Lareducciéon del Imperio occidental
Uno de los rasgos mas sorprendentes del periodo que va del 395 al 476 es la falta de referencias en las fuentes
literarias relacionadas tanto con la mitad oriental del Imperio como con la occidental a ejércitos especificamente
romanos.
En Galia se contrajo gradualmente la presencia militar romana a lo largo de varias décadas, dandose al mismo
tiempo una creciente dependencia en tropas mercenarias o federadas para mantener un enclave, siempre en
disminucion, bajo el gobierno imperial directo. En el 418, los visigodos se establecen en Aquitania, lo que marcé el
comienzo del proceso. Se los utilizd para frenar el avance de otros pueblos germanos alli y en Espafa, y luego se
establecieron, mediante un tratado, como federados en una provincia de la Galia. Luego crearon un reino en
torno a Tolosa, que comenzé a extenderse hacia areas que el Imperio deseaba retener bajo su gobierno
directo, por lo que se vieron atacados por ejércitos de mercenarios Hunos al servicio Imperial.
Se observa, en general, una decreciente capacidad del gobierno imperial en Occidente, aun con centro en
Ravena, para controlar directamente la administracion de las provincias y garantizar la defensa militar de
éstas. La Galia era, ademas de ltalia, la Unica area considerada como imprescindible y que debia de ser conservada
bajo gobierno imperial directo a toda costa. La responsabilidad de elaborar y llevar a cabo esta politica
corresponde en gran medida a un hombre, el general Flavio Aecio “el Ultimo de los romanos™.
El padre de Aecio habia sido el magister equitum de Honorio tras acabar con Alarico y “pacificar" el Imperio occiental.
Tras la muerte de Honorio, el ejército occidental eligié a un nuevo emperador, Juan. Aecio, que tenia contactos con
los visigodos y los hunos, habia formado un ejército de hunos para luchar en favor de Juan en la ultima de las guerras
civiles con el Imperio Oriental, pero este ultimo derroté al ejército occidental y Aecio quedé a las 6rdenes del nuevo
emperador Valentiniano Il y su madre, Gala Placidia, la hermana de Honorio, quien gobernaba como regente de
su hijo, aun nifio. Se le ordend a Aecio que realice una campafa contra los visigodos y luego se le otorgd el segundo
cargo en la jerarquia militar. Aecio organizé el asesinato de su superior y alcanzé asi el primer cargo. Tras
enfrentarse a la oposicion por parte de un comandante militar de Africa, con el apoyo de Gala Placidia, Aecio
vencio en el 433 y ejercid sin oposicion la supremacia politica y militar en la mitad occidental del Imperio.
Como ya se menciond, fué su politica utilizar mercenarios hunos para mantener el control imperial en la Galia,
pero permitié que se perdiera el control de Britania, Espaia y Africa que la tomaron los vandalos. Aecio no
permitié que nada lo distrajera de su en ultimo término fracasado intento de eliminar el reino visigodo de la
Galia, y en consecuencia estuvo dispuesto a conceder en la practica el control de Africa a los vandalos. En el
442 se firmo un tratado que formalizaba este reconocimiento con el matrimonio de la hija del emperador
Valentiniano Il y el mayor de los hijos del rey vandalo.
El reino visigodo con centro en Tolosa se volvié agresivo y expansionista y Aecio, por obvias razones, no
contaba con el apoyo de Valentiniano Ill o Gala Placidia. A consecuencia de esto, debié de buscar como aliados
a sus ejércitos hunos y a la aristocracia senatorial que tenia interés en continuar la defensa de la Galia y no
apoyaba a la corte imperial. Sin embargo, los hunos, que antes no tenian una autoridad politica central ahora
tenian una dinastia gobernante unitaria, y su gobernante ahora era Atila. Esto significaba que para el 445, la
aportacion de mercenarios hunos a los ejércitos del Imperio dependia de la buena voluntad de su rey. Los
hunos venian aprovechandose del Imperio de dos formas: ofreciéndose como mercenarios a la parte
occidental y extorsionando a la oriental, amenazandola con ataques a gran escala. Sin embargo, el nuevo
emperador oriental, Marciano, se rehusé a continuar con el pago anual a los hunos. Por motivos que no han
podido ser bien explicados, Atila, en lugar de atacar el imperio oriental, llevé a sus ejércitos a la Galia y usé
contra el imperio occidental a las mismas fuerzas que desde hace dos décadas lo venian protegiendo.
Aecio tuvo que hacer un rapido cambio en su politica. Habiendo estado intentando limitar o eliminar al reino visigodo
desde su primera campanfa, las nuevas circunstancias de la incursién huna lo obligaron a aliarse con el rey
visigodo Teodorico | contra la amenaza comun: los hunos. En la batalla de “los campos Catalaunicos”, Teodorico
murié, pero los hunos fueron derrotados. Sin embargo, en el 425 Atila y su ejército huno regresa e invade ltalia,
sorprendentemente sin oposicion alguna de parte de la milicia romana. Se envié en cambio a una embajada
formada por dos senadores y el papa ledn I, quien rogé a Atila que se retirara y este asi hizo.

18



En el 453 Atila muere y su imperio se desmoroné debido a enfrentamientos entre sus hijos y la sublevacion de los
pueblos sometidos. Para el Imperio, la posibilidad de utilizar ejércitos mercenarios hunos en el futuro dejé de ser
viable, por lo que ademas Aecio ya no era util para la corte. Aecio murié en Ravena en el 454, posiblemente a
manos de Valentiniano Ill. Sus oficiales germanicos, siguiendo sus tradiciones, decidieron vengarlo lo que contribuyé
a que fuesen facilmente sobornados por un antiguo cénsul, Petronio Maximo, para asesinar al emperador, sélo
seis meses después tras la muerte de Aecio.

e Una época de dicatodores militares
En Occidente en el siglo V se pueden encontrar una serie casi ininterrumpida de generales que ejercen el
verdadero poder del Estado, desde la época de Estilicon hasta el final de la linea de emperadores occidentales en el
476-480. Esto también puede observarse en Oriente pero las necesidades militares de esa mitad fueron menos
constantes y a menudo fue posible impedir que los jefes militares ejercieran la clase de control general de la vida
politica y el dominio de la corte imperial tipicos de sus colegas occidentales.
Habiendo dispuesto la muerte de Valentiniano Ill, Petronio Maximo pudo asegurar su propia proclamaciéon como
emperador al dia siguiente, y ligdé a su familia con la de su predecesor casandose con su viuda y casando a su hijo
con la hija de este. Esto rompié uno de los puntos del tratado del 442 con el rey vandalo Geiserico, y una flota
vandala rapidamente partié de Africa y cayé sobre la indefensa Roma, saqueandola. Petronio intenté huir pero
un ciudadano enfurecido le arrojé un ladrillo y murié.
La amenaza vandala y la ambicién de recuperar el control directo de Africa se convirtieron en el elemento
fundamental de la politica imperial durante los Ultimos afos de la parte occidental del Imperio. La falta de tropas
para la defensa de ltalia significaba que debian de buscarse hombres en la Galia. Petronio ya se habia percatado de
esto y designado a un magister militum con lazos con los visigodos: Avito. Fallecido Petronio, Avito, con el apoyo
godo y del senado, fue proclamado emperador. Asi, los visigodos una vez mas vinieron a jugar el papel de
tropas federadas, actuando en defensa de los intereses imperiales, pero al mismo tiempo pudieron extender su
propio control a zonas que eran de importancia secundaria para Avito. La falta de medidas inmediatas, sin embargo, y
el que haya sido nombrado emperador en una provincia en lugar de en Roma, hizo que su régimen sea cada vez mas
impopular. En el 456, un general llamado Ricimero gand una batalla maritima contra los vandalos y el alto mando
italiano sintié que podia entonces prescindir de Avito, quien fué derrotado por Ricimero y Mayoriano, un ex general
de Aecio.
La tardia determinacion de recuperar Africa dominé la politica imperial en Occidente durante los siguientes
quince afos, similar a lo ocurrido con la supuesta amenaza visigoda en época de Aecio. En el 457 Mayoriano fue
proclamado emperador. Se impuso en la Galia, que no habia recibido bien lo ocurrido con Avito, y pacté con el rey
visigodo Teodorico Il. Luego, en el 460, se dirigié a Hispania en donde estaba reuniendo una flota para trasladar
el ejército a Africa, pero avisados con antelacién los vandalos realizaron un ataque preventivo contra la flota
imperial y destruyeron o capturaron la mayo parte, suspendiendo la campafna. Mayoriano tuvo que aceptar
reconocer el tratado del 442, entregando Africa a cambio de la paz. Al volver a Roma en 461, Mayoriano fue
interceptado por las tropas de Ricimero, depuesto y ejecutado. Ricimero colocé como emperador a un senador
llamado Libio Severo, que resulté impopular entre un general de Mayoriano en la Galia, resultando en la pérdida de
la poca Galia que aun controlaba el Imperio. En el 465 el emperador muere, tal vez envenenado por Ricimero,
haciendo posible un acercamiento entre Oriente y Occidente. En el 467, Ricimero acepta a un candidato oriental
para el trono de Occidente: Antemio, a cambio de que Oriente financiara y lanzara una invasién de Africa para
eliminar a los vandalos.
La expedicion oriental a Africa en el 468 fue un desastre y conflictos entre Ricimero y Antemio desataron una
guerra civil, que acabd con el primero tomando Roma y ejecutando al otro. Ricimero muere por causas naturales en el
472 y el Imperio de Occidente queda reducido a Italia. La importancia de ltalia era tan escasa que el sucesor y
sobrino de Ricimero prefirid no quedarse y el candidato a emperador de oriente, Julio Nepote, se convirtié en
emperador aunque muy brevemente ya que era impopular en ltalia y fue expulsado a Dalmacia. Fue sustituido por
un nuevo magister militum, Oreste, que puso a su hijo Romulo Augustulo como emperador en 475, pero estos
fueron vencidos por Odoacro, otro general, a Rémulo se le permite continuar con su vida privada y Odoacro toma
el poder en italia bajo el titulo de rey en 476.
Esto no fue formalmente el fin del Imperio en Occidente, pues Julio Nepote, reconocido como emperador por
Oriente, aun vivia. Este fué asesinado en el 480, técnicamente poniendo fin al Imperio romano en Occidente.

19



Lo sorprendente acerca de la “caida del imperio romano de occidente” es la naturaleza fortuita, casi accidental, del
proceso. Desde el afio 410 en adelante sucesivos regimenes imperiales occidentales simplemente entregaron o
perdieron el control de un creciente niumero de territorios del antiguo Imperio. Ningin emperador, sin embargo,
habria pensado que en realidad estaba abandonando o excluyendo del imperio a las diversas provincias que
cedia. En términos de teoria constitucional la autoridad practica en las areas de administracion y la defensa
estaba siendo delegada en las personas de los reyes germanos. En teoria estos permanecian subordinados a la
autoridad superior de los emperadores.

De esta forma el Imperio de Occidente se extinguié por delegacién. Los acontecimientos del 476 o el 489
significaban en teoria, y asi era como Odoacro y el emperador de oriente (Zendn) lo veian, que en lugar de que
el Imperio estuviera dividido y existiera una parte occidental y orienta, ahora habia un solo imperio indivisible
de nuevo, y los derechos y la autoridad del gobernante occidental sobre sus subordinados, los reyes
germanos, meramente habia pasado al a partir de ahora unico emperador, que gobernaba desde
constantinopla. En la practica esto no era mas que una ficciéon constitucional.

La misteriosa desaparicion del ejército romano es uno de los fendmenos mas extraordinarios del siglo V, ya
que abundan los generales y también los soldados barbaros. Inevitablemente, al disminuir en tamario las areas bajo
control imperial directo, el ejército romano también perdié zonas tradicionales de reclutamiento. Ademas, en el 425
o antes, las unidades del ejército romano que quedaban, en poco se diferenciaban de los diversos enemigos que
combatian, la mayoria ya romanizados. La pérdida de adiestramiento y experiencia, el gasto de mantener un ejército
permanente y las dificultades politicas que podian resultar de tener uno, todo hacia parecer mas facil, barato y
seguro utilizar federados barbaros para combatir en nombre del emperador. Estos sin embargo demandaron, y
recibieron, mas control del gobierno en las zonas que defendian. La unica perspectiva era la de la protecciéon de
Italia y de los intereses preferidos por los que alli ejercian el poder politico.

e ¢Por qué cayo el Imperio romano?

La administracion central de la mitad del occidental del Imperio abandoné el control de un niimero creciente
de provincias al declinar su capacidad de defenderlas y vigilarlas ante una creciente serie de problemas
militares. Esto fue visto por los emperadores en esos momentos como una medida temporal. La administracion
central del Imperio Occidental sucumbid al proceso que ella misma habia alentado.

Las tradiciones intelectuales, de gobierno y de cultura material del Bajo Imperio romano continuaron
disfrutando de vitalidad en el Oeste mucho después de la desapariciéon de la estructura politica unitaria. “La
caida del Imperio romano en Occidente” no fue la desapariciéon de una civilizacién: fue simplemente la ruptura
de una aparato de gobierno que no se podia mantener mas tiempo.

El final de las villas y las transformaciones del territorio rural en Occidente (siglos V-VIll) — Brogiolo y
Chavarria
El texto estudia el territorio rural en el occidente europeo durante los siglos V al VII, analizando la desaparicion del

modelo arquitecténico de las villas tardoantiguas y la evolucién de otras formas de asentamiento, como aldeas o
aglomeraciones en altura. El analisis de las transformaciones en la cultura material se basa en datos arqueoldgicos,
mientras que los cambios en la propiedad y gestion agraria necesita fuentes escritas, como expresa Wickham, donde
se trata el final de las villas como uno de los aspectos mas significativos del mundo antiguo.
Las villas constituyen el aspecto mas vistoso del territorio en el mundo romano desde la época republicana hasta el
siglo V. Se contextualiza a la villa romana no como un elemento aislado, sino como la parte mas visible de un
paisaje rural mucho mas articulado y complejo. Este paisaje incluia:

e Asentamientos aglomerados: Vici (pueblos), castra (fortificaciones), castella (fortines).

e Infraestructura: Red viaria.

e Lugares de culto: Templos, santuarios y, posteriormente, iglesias.
Todas esas estructuras se relacionan entre ellas y con el ambiente (natural o antrépico) en cuadros evolutivos. Se
enfatiza que el concepto de "villa" abarcaba realidades muy diversas, desde lujosas residencias aristocraticas hasta
granjas mas modestas, y que sus estructuras y funciones evolucionaron con el tiempo. Los autores sefialan una
limitacion crucial de la investigacion arqueoldgica: el conocimiento se centra casi exclusivamente en la pars urbana
(area residencial), mientras que la pars rustica (areas de produccion, almacenamiento y vivienda de los

20



trabajadores) permanece en gran medida desconocida, lo que impide una comprensién global de estas
explotaciones.

La villa tardoantigua (siglos IV-V) representa el culmen de un modelo de vida aristocratico (otium), bien descrito
por autores como Simaco o Sidonio Apolinar, que cuenta con su fase de mayor desarrollo en el siglo IV. Su declive es
iniciado generalmente en las primeras décadas del siglo V, aunque en algunas zonas muestran signos de
decadencia desde finales del siglo lll, por lo que no fue un proceso homogéneo, sino que varié profundamente segun
las regiones, las caracteristicas de las propiedades y la evolucion politica y econdémica de cada territorio.

Las tres fases de evolucidn de las villas tardoantiquas:
Los autores proponen un modelo tripartito para entender la transformacion:

Ease 1 (finales siglos lll — IV): Reorganizacién y monumentalizacién. Coincide con las reformas administrativas y

territoriales de Diocleciano y Constantino. Se da una gran ola de monumentalizacién de las residencias aristocraticas
(peristilos, termas, mosaicos). Estos edificios adoptan una serie de elementos (entrada monumental, peristilo,
comedores, espacios de recepcion, amplios conjuntos termales, mosaicos, ricos aparatos decorativos) comunes a la
mayor parte de las grandes villas del Occidente mediterraneo. Paralelamente, muchas villas ven sus espacios
residenciales reconvertidos para usos productivos. Esto no se interpreta como "crisis", sino como un reflejo de
importantes cambios estructurales: la desaparicion de la pequefa y mediana propiedad y el surgimiento de grandes
latifundios controlados por una élite cada vez mas poderosa.

Ease 2 (siglos V - VI): El final del modelo. Es el abandono generalizado de la pars urbana de las villas. Su lugar es
ocupado por reocupaciones marginales: cabafias con postes de madera, hogares, silos y basureros, que indican un
cambio radical en el tipo de poblacién y su nivel de vida. Contemporaneamente, surgen nuevos modelos de
asentamiento aristocratico en contextos fortificados (castra) y comienzan a formarse las primeras aldeas en
algunas zonas, como la meseta ibérica.

Ease 3 (siglos VII — VIII): Nuevas residencias aristocraticas (hipétesis). Las fuentes escritas mencionan
residencias rurales de la nueva aristocracia (ej. palacio de Liutprando en lItalia, la villula de Recesvinto en Hispania).
Arqueoldgicamente, estas residencias no estan identificadas, pero los autores proponen la hipétesis de que podrian
estar asociadas a las iglesias rurales monumentales altomedievales, interpretadas como capillas privadas de estas
propiedades (egj. el edificio de Pla de Nadal, Valencia).

Existe un paralelismo crucial entre la transformacion del campo y de la ciudad, se argumenta que el fin de las
villas no fue un hecho aislado, sino parte de un cambio estructural general. En esencia, los autores demuestran que
el mismo patrén de auge, crisis y renacimiento que vivieron las villas rurales también se dio en las domus urbanas
(viviendas urbanas aristocraticas):

e Monumentalizacién (siglo IV): Tanto las villas en el campo como las lujosas domus en la ciudad (ej: en
Mérida y Roma) alcanzan su maximo esplendor arquitectonico.

e Desestructuracién (siglos V-VI): Ambas entran en crisis. Las villas son abandonadas o reocupadas de forma
precaria, y las domus urbanas se subdividen, se derrumban o se reutilizan para fines no residenciales,
reflejando el colapso del sistema socioeconémico que las sustentaba.

e Renacimiento (siglos VIII-IX): Tras un periodo de arquitectura mas modesta, surge una nueva élite con poder
y recursos. Esto se evidencia con la aparicién de nuevas residencias monumentales tanto en el ambito rural
(hipotéticas residencias aristocraticas) como en el urbano (ej: en el centro de Roma), marcando el final de la
transicién y el surgimiento de un nuevo orden altomedieval.

Esta comparacion refuerza la idea de que el final del mundo romano fue una transformacioén profunda y generalizada,
que afectd por igual al campo y a la ciudad, y no una simple "decadencia" rural. El declive, abandono y posterior
transformacion de las estructuras residenciales de élite (villas en el campo, domus en la ciudad) ocurrieron al
mismo tiempo y respondieron a las mismas causas macro: la crisis del sistema socioecondmico del Imperio
Romano, la fragmentacion del poder y el surgimiento de nuevas realidades politicas (reinos germanicos).

En todos los analisis, el final de las villas es estudiado desde un punto de vista arquitecténico e interpretado como
consecuencia de las transformaciones experimentadas por las élites tardoantiguas, acentuando cambios de caracter
cultural y por tanto de su estilo de vida, el papel de la iglesia en la reorientacion de los intereses de estos individuos o
la completa desaparicion de la clase propietaria y su sustitucion por parte de una nueva sociedad campesina
independiente. Se considera el periodo entre los siglos V y VII momento en el que desaparece el modelo
arquitectonico de las villas, considerando la evolucion de otras formas de asentamiento en el territorio para obtener
una vision global.

21



1. Delfinal de las villas a los nuevos modelos de asentamiento rural

La documentacién arqueoldgica muestra que las ultimas fases de reestructuracién arquitectonica y decorativa de las
villas tardoantiguas se fechan a mediados del siglo V. A partir de esta fecha, son muy reducidos los indicios de
inversiones en los edificios residenciales de las villas, y se hallan mas elementos de ruptura que de pervivencia de un
sistema de vida aristocratico en estos complejos. Se halla material arqueologico posterior al siglo V pero relacionado
con la presencia de hogares, muros de compartimentacion construidos con técnicas rudimentarias, agujeros de poste
que indican la presencia de cabafas, de basureros, silos, entre otros. El final de las villas no significé el abandono
definitivo de estos edificios, pero no podemos sostener que haya una continuidad del lujoso sistema de vida de las
villas en el siglo IV y la pobreza de material y recursos de los siglos posteriores. Tampoco la existencia de lugares de
culto relacionados con las villas puede considerarse indicio de la continuidad de la vida aristocratica en las villas,
porque estas se construyeron a partir del siglo VI cuando las villas ya estaban abandonadas.

Desde el siglo V se comienzan a documentar cambios en la estructura y organizacién del territorio y su poblamiento:

lglesias y episcopia rurales: por iniciativa de las autoridades eclesiasticas, a partir del siglo V comienza a tejerse
una red eclesiastica de iglesias rurales, edificios construidos en relacién con la red viaria y en centros de poblaciéon
aglomerada. También se suman en algunos territorios conjuntos eclesiasticos mas complejos, episcopia rurales.
Estas estructuras tomaran el papel de las villas como centros administrativos de las propiedades rurales y como
puntos de recaudacion de rentas e impuestos (luego se suman también los monasterios).

Los castra: estos asentamientos fortificados son contemporaneos al final de las villas. Se sabe que a partir del siglo
V existia un sistema defensivo que bloqueaba los valles alpinos (fractus circa Alpes). A fines del siglo VIl hay una lista
de castra definidos como civitates, posibles centros de jurisdiccion territorial. Se trata de una evoluciéon que
asegurd la supervivencia de los castra como nucleos de habitacion una vez que perdieron su funcion militar. Hay
evidencia de un importante excedente, productos de importacion y monedas. Es dificil asegurar si el excedente
procedia de la annona militar o si era producto de las actividades econdémicas de los residentes de los castra. La
calidad de las defensas, iglesias y edificios residenciales confirma que su produccién era obra de equipos
especializados.

Se pueden distinguir castra con distintas funciones dependiendo de sus dimensiones, caracteristicas y posicion,
siendo algunos importantes centros administrativos, fiscales y religiosos, papel que comparten con centros urbanos y
se reparten la recaudacién de excedente del territorio. Schneider subdivide cuatro grupos principales: fortalezas
militares de control de fronteras/vias de comunicacion; fortificaciones asociadas a un habitat; asentamientos rurales de
altura provistos de defensas construidos por privados; y grandes aglomeraciones protegidas con murallas y
construcciones de prestigio como iglesias o residencias de cierto estatus en su interior.

Las aldeas: se observa el nacimiento y desarrollo de nucleos de habitacion aglomerados a partir del siglo V,
consideradas aldeas cuando residen a un centenar de personas y constituyen un grupo social en condiciones de
producir suficientes recursos, de expresar una identidad propia y cohesion respecto a un territorio distinto al de otras
comunidades. Se forman en zonas ocupadas anteriormente por establecimientos rurales romanos o en areas libres.
Por ejemplo, Gozquez o El Pelicano en Hispania, se caracterizan por cabafias semienterradas (sunken-featured
buildings), silos y hornos. Las necrdpolis asociadas son de tipo visigodo. Los estudios paleoecondmicos sugieren una
economia agropecuaria (cereales, olivo, cria de équidos) que apunta a una organizacién dependiente de una
aristocracia externa, probablemente residente en ciudades o castra, que ejercia control sobre la produccién y
recaudacion de rentas.

La aparicion de estas aldeas con elementos culturales nuevos (como las cabafias semienterradas y ciertos ritos
funerarios) no debe atribuirse de forma simplista a la llegada de pueblos "barbaros". Los autores explican que fue un
proceso de aculturacion complejo y bidireccional: los grupos germanicos ya estaban parcialmente romanizados antes
de asentarse, y la poblacién hispanorromana local adopté después practicas utiles o prestigiosas de los recién
llegados. El resultado fue una sociedad nueva y mezclada, cuya cultura material refleja esta hibridacion y no
identidades étnicas puras.

Asentamientos de caracter disperso: son pequefias habitaciones marginales o granjas aisladas, visibles tras la
desaparicion de las villas, dispersas y a veces reutilizando espacios ocupados por las villas, de manera puntual y no
monumental. Sus estructuras se reutilizaron para fines modestos, como viviendas precarias, instalando cabafas de
madera o adobe dentro de las ruinas; usos productivos, en algunas areas se destinaron a silos, talleres o corrales, o
necropolis, en ocasiones, se usaron como cementerios de comunidades cercanas.

22



Lo que se mantuvo no fue la residencia lujosa, sino el espacio agricola alrededor, con sus aterrazamientos, canales,
fosas, etc.

Areas marginales: con la disolucion del sistema econémico romano globalizado, las areas marginales (zonas antes
consideradas periféricas o de escaso valor) adquirieron un nuevo protagonismo en la Alta Edad Media (siglos VII-IX).
Estos territorios, como bosques, zonas pantanosas, montafias o regiones mineras abandonadas, aptos para la
ganaderia y recoleccidn, experimentaron una revalorizacidn econdmica y estratégica bajo los nuevos reinos
regionales. Se revaloran recursos minerales, la pietra ollare, el pastoreo, productos como castafas, etc. Pequefias
comunidades se instalaron en estas zonas, a menudo en asentamientos temporales o estacionales (por ejemplo, para
la trashumancia o la mineria). Eran espacios menos controlados por el poder central, lo que permitia cierta autonomia,
pero también eran vulnerables a la expansion de sefores locales o0 monasterios. Aunque se suele pensar en estas
areas como ‘"libres", fuentes tardias (como el Poliptico de Santa Giulia, s. IX) muestran que aristocracias y
monasterios ejercian un control férreo sobre sus recursos. La marginalidad era relativa: sélo existia donde no habia
recursos valiosos que atrajeran el interés del poder.

Un_modelo multivariado: para Wickham, si bien la clave de los principales cambios que dieron lugar al final del
mundo romano se encuentra en el registro econémico, para explicar el final de las villas se basa en conceptos
vinculados a la militarizacion de la sociedad, transformaciones en el sistema de vida y de la cultura de las élites. Los
autores creen que el problema debe ser examinado area por area, ya que en cada territorio hay distintos factores. La
transformacion del mundo rural tardorromano y altomedieval no puede explicarse mediante una sola causa.

% Primero hay que considerar el sistema econémico, que significa indagar el territorio en relaciéon con los nucleos
urbanos y a los castra como nuevos centros de referencia para los territorios subalternos. Los hallazgos de
monedas, pesos monetarios, ceramicas importadas, confirman que estos centros continuaron atrayendo productos
de mercados internacionales e interregionales. Los flujos de bienes provenientes de territorios dependientes se
documentan ampliamente en ciudades y castra. A un nivel alto no hay duda de que los intercambios fueran
gestionados bajo el control politico y administrativo de organismos superiores.

2
L X4

Los testimonios relativos a la estratificacion de la sociedad y sobre las élites son menos significativos que en la
época tardoantigua, cuando las lujosas residencias sefalaban de manera indiscutible la presencia de aristocracias.
A partir del siglo VI, son los ajuares funerarios los que sugieren la presencia aristocratica. A partir del siglo VII
seran las iglesias funerarias privadas y el evergetismo hacia lugares de culto lo que la revela. También existen
diferencias sociales en la estructura de los asentamientos que se reflejan tanto en la cultura material de los
asentamientos como en las caracteristicas de la arquitectura residencial. Ademas de analisis que identifican
diferencias sociales en la dieta.

% El tercer elemento fundamental para entender la organizacion del territorio (aunque dificil) se refiere a la capacidad
de control por parte de las aristocracias sobre los campesinos. En la Antigledad Tardia se consolid6 la
tendencia a la concentracion de la propiedad rural en manos de grupos privilegiados, caracterizada por ser muy
fragmentada y dispersa en el Imperio, lo que condicioné un sistema de explotacion indirecto a través de
agricultores, que trabajaban estas tierras a cambio del pago de una renta al propietario, que solia vivir en nucleos
urbanos. Para los autores, la ausencia de indicadores arqueoldgicos de estatus en el territorio no puede ser
tomada como prueba de un sistema carente de jerarquias o controles. Ademas, la planificacion de aldeas como
Gozquez (Espafia), con su economia orientada al excedente y su infraestructura hidraulica, sugiere una
organizacion impuesta o dirigida desde un poder externo (urbano o desde un castrum), no una autogestion
comunal auténoma.

Guerreros y campesinos — Duby
l. Las Bases Productivas: La Lucha contra la Naturaleza

El nivel de la civilizacién material en este periodo es extremadamente bajo. La economia se reduce esencialmente a
una lucha diaria por la supervivencia contra unas fuerzas naturales abrumadoras, con unas herramientas humanas
notablemente ineficaces. Reconstruir el medio natural es una tarea compleja, que requiere de la arqueologia del
paisaje, la toponimia y la paleobotanica. El bosque domina el paisaje, cubriendo incluso en el siglo IX dos quintas
partes de dominios bien establecidos como los de Saint-Germain-des-Prés. Este elemento natural es omnipresente
en la cultura y la mentalidad de la época.

Sin embargo, la diversidad edafolégica es extrema. Los suelos ligeros y faciles de trabajar ("tierras calidas") se
oponen a los suelos pesados y resistentes (“tierras frias"). El bosque europeo del siglo VII no era una masa continua,

23



sino que estaba salpicado de innumerables claros, algunos recientes y pequenos, otros antiguos y extensos. En la
franja mediterranea, la aridez estival, la violencia de las lluvias y la erosién hacen el bosque mas fragil y vulnerable al
fuego, degradandose con facilidad en matorral. Alli, la lucha no es tanto contra el arbol como contra el agua: para
domesticarla, proteger las pendientes, drenar pantanos e irrigar en verano.

Las variaciones climaticas desempefian un papel determinante. Los estudios glaciares sugieren una fase de avance
entre los siglos V y VIII, seguida de un retroceso hasta mediados del Xll, mas acentuado que el actual. Esto sugiere
para Europa Occidental un periodo de clima mas suave y menos humedo, favorable para los trabajos de la tierra y la
produccion de subsistencias, sobre todo en las provincias septentrionales. En la zona mediterranea, este aumento de
la aridez hizo mas vulnerable el suelo a la erosién.

El conocimiento de la implantacién humana tropieza con dificultades insuperables. Los documentos escritos son
escasos Yy poco utiles para la demografia hasta los inventarios carolingios del siglo IX. La arqueologia ofrece indicios
dispersos y de interpretacion delicada. La impresion general es que el siglo VIl se situa al final de una larga fase de
regresion demografica, relacionada con fluctuaciones climaticas y, sobre todo, con la Peste Justinianea a partir del
543. Esta epidemia, descrita por Procopio y Gregorio de Tours, causo estragos recurrentes durante mas de medio
siglo en ltalia, Espafa y Galia. La arqueologia confirma una disminucién sensible del poblamiento incluso en zonas no
mencionadas en los textos, como en Alemania. Las estimaciones de poblacion para el siglo VI son muy bajas (5,5
hab/km? en Galia, 2,4 en Inglaterra, 2,2 en Germania), mostrando un continente practicamente vacio y cuyos
habitantes sufrian desnutricién, como revelan los esqueletos, lo que los hacia mas vulnerables a las epidemias. En
este vacio humano, la base de la fortuna no era la tierra, sino el poder sobre los hombres y sus escasos utiles de
trabajo.

El conocimiento de estos utiles es muy limitado. Los textos son vagos, usando términos latinos anticuados. Términos
como "grafium" o "carruca" designan un instrumento arrastrado por tiro, pero es imposible saber si era un arado
simétrico que solo abria el surco o un arado con reja asimétrica y vertedera capaz de remover la tierra en
profundidad. Los descubrimientos arqueolégicos y la iconografia aportan poco. La informacién mas clara procede de
inventarios carolingios de fines del siglo VI, que se refieren a los dominios mejor organizados. El inventario de
Annappes (Flandes) enumera utensilios de cocina, herramientas para trabajar la madera y, para la agricultura, solo
guadanas, hoces y palas de hierro. No se menciona un arado entre los Utiles metdlicos. El uso del hierro en el equipo
agricola parece extremadamente limitado. La Ley Sdlica castigaba con dureza el robo de un cuchillo, lo que indica la
rareza del metal. El capitulo "De villis" (c. 800) recomienda inventariar a los herreros, y en Annappes no habia ninguno.
En la abadia de Corbie, un solo taller central reparaba todos los utiles, y los arados de la huerta, proporcionados por
los campesinos, se construian y reparaban sin metal, probablemente con madera endurecida al fuego. Incluso los
arados pesados, arrastrados por seis u ocho bueyes, eran poco capaces de remover suelos compactos.

Existen indicios de una cierta superioridad técnica en regiones consideradas menos "civilizadas". Las lenguas eslavas
tienen un nombre especifico para el arado verdadero antes del siglo X. Se han hallado en Moravia y Paises Bajos
objetos de hierro que podrian ser rejas. Un manuscrito inglés del siglo X muestra un arado con vertedera. El poeta
Ermoldus Nigellus evoca rejas de hierro en Austrasia en el siglo IX. Esto induce a pensar que los pueblos de la
Germania primitiva extendieron poco a poco el uso del metal en los instrumentos agricolas. No obstante, la imagen
global es la de una sociedad agraria mal equipada, que debe complementar la agricultura con la recogida de frutos, la
pesca, la caza y una ganaderia intensiva.

La fisonomia del paisaje refleja la densidad del poblamiento, el estado de los utiles y, fundamentalmente, el sistema
de cultivo, que a su vez depende de tradiciones alimenticias arraigadas. La fusién de la civilizacion romana y la
germanica favorecid la confrontacién de dos tradiciones alimenticias y, por tanto, de dos tipos de paisaje: uno
romano, en degradacion, y otro germanico, en perfeccionamiento, que progresivamente se interpretaron.

El modelo alimenticio romano, legado por Roma y propagado por el monacato (como muestra la Regla de San
Benito), se basaba en cereales panificables, vino, legumbres, hierbas y aceite. Este modelo, asociado a la élite
civilizada y santificado por los ritos cristianos, se extendié como un ideal, obligando a importar productos o a
implantar un sistema de cultivo apropiado, basado en el cereal y la vid, cuyos principios se encontraban en los

24



agronomos latinos. Este paisaje, de base campesina permanente, se habia concebido inicialmente para una
agricultura de llanura, con una organizacién colectiva para la domesticacién de las aguas. En las provincias mas
romanizadas, esta organizacidon se desarrollé en el marco rigido de la centuriacidn, cuyas huellas son aun visibles.
Los amplios sectores de cultivo se hallaban repartidos entre grandes explotaciones compactas. En regiones mas
alejadas, la implantacién de campos y vifias fue mas dispersa. La produccion cerealista se basaba en una rotacion
bienal. Al "ager" (tierra de labor) se oponia vigorosamente el "saltus" (zona reservada al ganado). Este contraste era
decisivo en la reparticidn del habitat: en el "saltus" se mantenian formas primitivas de asentamiento (aldeas de altura),
mientras que en el "ager" se encontraban las "villae" sefioriales y las "casae" campesinas dispersas, asi como los
"vici", pequenas aglomeraciones que se convirtieron en sedes de parroquias rurales.

Estas estructuras representaban un vestigio en vias de degradacion. Una de las razones fue la lenta modificacién de
las tradiciones alimenticias. En Galia, el tocino, la grasa y la cera desplazaron al aceite. En Italia del norte, las
costumbres germanicas introdujeron un mayor consumo de cerdo y caza. Los productos del "saltus" ganaban
importancia. Ademas, la agricultura de llanura era fragil. La incapacidad del poder publico para mantener las obras de
drenaje y la accién de los merodeadores condujeron al abandono progresivo de las zonas bajas del "ager".
Innumerables "villae" fueron abandonadas en el siglo VI, y los "vici" perdieron su caracter. Parece iniciarse incluso un
lento movimiento de transformacién del habitat, un reflujo hacia los lugares elevados, un retorno a sistemas de cultivo
mas proximos al germanico.

Los paisajes de tipo germanico aparecen en estado puro en regiones no influidas por Roma, como el pais de los
sajones, 0 apenas romanizadas, como Inglaterra. La ocupacion humana era muy débil. Las condiciones técnicas y la
escasez de brazos obligaban a reducir los campos de cultivo a las tierras mas aptas. Los claros agricolas eran islotes
muy reducidos, limitados a una decena de hectareas, ocupados ante todo por huertos inmediatos a las casas,
enriquecidos con detritos familiares. Los campos de labor no cubrian totalmente el claro. Los germanos practicaban
una rotacion periddica mucho mas flexible, abandonando al barbecho durante muchos afios las parcelas agotadas y
abriendo nuevos campos mas lejos. Este area de cultivo itinerante estaba delimitada por setos, simbolo de la
apropiacion. Tras este limite existia una zona de explotacién colectiva para pastos, caza y recogida. La alimentacién
en esta parte de Europa incluia cereales, pero en mucha menor proporcion que en las comarcas romanizadas. Los
productos ganaderos (queso, mantequilla, carne), la pesca y la miel tenian un papel crucial. El paisaje respondia a un
sistema de produccién mas pastoril que agricola. La ganaderia era mixta, pero el cerdo, criado en bosques de
encinas y hayas, era el gran suministrador de carne.

La asociacién intima de ganaderia y agricultura, y la competencia entre campo de labor y espacio pastoral,
diferencian claramente el sistema "barbaro" del romano, donde "ager" y "saltus" aparecian disociados. Sin embargo,
esta distincion se atenud progresivamente durante la Alta Edad Media debido a la fusién de ambas civilizaciones, la
penetracion del cristianismo y la adopcién gradual de habitos "civilizados" como el consumo de pan y vino. La fusion
de ambos sistemas dio origen al que caracterizaria al Occidente medieval, y fue mas precoz y fecunda en regiones de
contacto, como la cuenca parisina.

Los primeros documentos explicitos sobre explotacién rural (guias de administracion carolingias de fines del Vill y
principios del IX) se refieren precisamente a estas regiones de confluencia. Muestran empresas de produccion
dirigidas por agentes del rey o grandes monasterios, explotaciones piloto presumiblemente las mejor atendidas. Estos
documentos revelan el papel considerable de la explotacién del "saltus" (bosques y pastos) junto a los campos de
cultivo. La interdependencia de actividades pastoriles y agricolas era la base del sistema. La fertilidad de la tierra
arable dependia de dejarla en reposo periédicamente, abonarla y labrarla. La eficacia de estas practicas dependia a
su vez de la ganaderia: animales para labrar, rebafios que pastaran en los barbechos aportando abono natural, y
estiércol de los establos. Sin embargo, los documentos del siglo VIII sugieren que los establos de los grandes
dominios estaban mal atendidos. Los animales eran vistos como competidores por el alimento, y no se comprendia
que su escasez era culpable de las deficiencias agricolas. La tierra estaba mal trabajada. Las sernas en los campos
sefioriales preparaban la siembra con dos o tres labores, insuficientes dada la precariedad del arado. Equipos de
trabajadores manuales completaban la acciéon con azadas. La falta de mano de obra y de equipo técnico hacia
imposible reconstituir suficientemente la fertilidad del suelo.

25



Esto obligaba a una agricultura extensiva: grandes descansos y puesta en cultivo cada afio de solo una parte limitada
del espacio. En los grandes dominios de la cuenca parisina en el siglo IX parece aplicarse una rotacion trienal
(cereales de invierno, cereales de primavera/leguminosas, barbecho), pero es probable que, debido a la escasez de
ganado para abonar el barbecho, los rendimientos de primavera fueran muy inferiores y los campos permanecieran
incultos varios afos consecutivos. La aportacion de abono animal era extremadamente reducida, reservada para
huertos y vifias. Solo en algunas regiones, como Paises Bajos y Westfalia, la arqueologia revela el uso de abono
vegetal (brezo, humus) para mejorar el suelo, pero no hay pruebas de su aplicacion generalizada.

El rendimiento del trabajo agricola se mantenia en un nivel muy bajo. El Unico dato numeérico disponible, del dominio
de Annappes, indica rendimientos para la escanda de 1.8 por 1, para el trigo de 1.7 por 1, para la cebada de 1.6 por 1
y para el centeno de 1 por 1. Estas tasas, aunque de un afio malo, no parecen excepcionales en la agricultura antigua
y se corroboran con otros indicios dispersos (el monasterio de Santa Giulia de Brescia calculaba un rendimiento
normal de 1.5 por 1; en Saint-Germain-des-Prés, uno de 1.6 por 1). Obligados a reservar para la simiente una parte
de la cosecha igual o superior a la destinada a alimentarse, y con la amenaza constante de que ese débil sobrante se
redujera aun mas por malas condiciones climaticas, los hombres de Europa vivian con la obsesion del hambre. Esta
productividad irrisoria explica la escasez permanente y la baja vitalidad de una poblacién ya de por si escasa. Los
estudios de cementerios (como los hungaros de los siglos X-Xl, extrapolables a los VII-VIIl) muestran una mortalidad
infantil cercana al 40%, una muerte prematura de los adultos y una tasa de fertilidad muy reducida, lo que dejaba un
margen de crecimiento demografico minimo. Solo los mas ricos presentaban una proporciéon menor de esqueletos
infantiles.

Il. Las Estructuras Sociales: La Explotacion del Hombre por el Hombre

Ni la sociedad romana ni las germanicas eran igualitarias. Ambas aceptaban la preeminencia de una nobleza y
practicaban la esclavitud. Las migraciones consolidaron estas desigualdades al fusionar las aristocracias y revitalizar
la esclavitud mediante la guerra. En el cuerpo social se distinguian tres posiciones econdémicas: los esclavos, los
campesinos libres y los "grandes", duefios del trabajo ajeno. Toda la economia estaba condicionada por esta
configuracion.

Los textos de la época revelan la presencia de numerosos esclavos ("servi", "ancillae", "mancipia"). Eran propiedad
de un dueno desde que nacian hasta que morian, instrumentos sin nada propio, usados, castigados, vendidos o
regalados a voluntad. Su precio podia ser relativamente bajo (un muchacho franco por 12 sueldos, un caballo por 15).
Era corriente que simples campesinos poseyeran esclavos. Toda casa aristocratica o religiosa disponia de un equipo
domeéstico servil. La poblacién servil se reconstituia por procreacion natural, guerra y comercio. El cristianismo no
condend la esclavitud, pero prohibié (sin mucho éxito) esclavizar a bautizados y fomenté la liberacion como obra
piadosa. Su contribucion mas visible fue el reconocimiento de derechos familiares a los no libres. Los matrimonios
mixtos y la manumisioén crearon categorias juridicas intermedias (libertos, semilibres), pero estas personas seguian en
estrecha dependencia de un sefior. La existencia de un niumero considerable de individuos obligados al "servitium"
(prestacion gratuita de trabajo definido) es un rasgo fundamental de la economia de la época.

Las reglas juridicas mantenian una frontera, borrosa, entre servidumbre y libertad. Para los germanos, la libertad
significaba pertenecer al "pueblo”, depender de las instituciones publicas: derecho a llevar armas, seguir al jefe en
expediciones primaverales (fuente de botin) y participar en asambleas judiciales. En las provincias romanas, la
libertad campesina era menos consistente y no excluia la sumisiéon econémica. Muchos campesinos eran "colonos"
que cultivaban tierras ajenas. Subsistian, sin embargo, campesinos verdaderamente libres, pobladores de "vici" y
poseedores de tierras comunes.

La célula base de la produccion agricola era el equipo de trabajadores unidos por lazos de sangre que explotaba la

tierra heredada. Las descripciones carolingias sugieren un grupo de parentesco reducido (padre, madre, hijos), a
veces ampliado con hermanos solteros o con siervos domésticos. No parecen existir grandes grupos patriarcales. Un

26



capitulo de Carlomagno del 789 muestra la reparticion de trabajos: las mujeres al trabajo textil y los hombres a los
campos, vihas, prados, caza, acarreo, construccidn y servicio de armas vy justicia.

La comunidad familiar estaba enraizada en la tierra. Conceptos como la "hide" anglosajona (tierra de una familia), la
"huba" germanica o el "mansus" en la cuenca parisina (término que aparece entre 695-674) designaban este asidero
fundamental: la residencia cercada y, por extension, el conjunto de bienes anejos (huertos, campos, pastos) sobre los
que la familia tenia derecho de uso. El "mansus" llegd a tener un valor tradicional, definiendo la extension de tierra
necesaria para mantener un hogar (“tierra de un arado"). Su estructura variaba segun la ocupacion del suelo,
pudiendo estar las parcelas dispersas o reunidas en un bloque.

Frente a estos mansos campesinos, existian "mansos" seforiales, similares pero mucho mas amplios, mejor
construidos y poblados por numerosos esclavos y rebafios. En las regiones latinizadas se les llamaba "villae", a
menudo situadas en emplazamientos de antiguas villas romanas. Pertenecian a los "grandes": jefes del pueblo y
establecimientos eclesiasticos.

El poder de mandar, dirigir el ejército y administrar justicia correspondia al rey, cuya posicién econdmica derivaba de
su nacimiento y caracter dinamico. Su fortuna, la mas considerable, se veia constantemente renovada y fragmentada
por las divisiones sucesorias, pero también reforzada por su poder. La casa real ("palatium") reunia, ademas de
parientes y servidores, a jovenes de la aristocracia que completaban su educacién y eran "alimentados" en palacio. El
soberano estaba rodeado de "amigos" o "fieles", unidos a él por una fidelidad particular que les conferia un "valor"
individual excepcional. Algunos eran enviados a provincias para extender la autoridad real. Esta red creaba estrechas
relaciones entre el cortejo real y toda la nobleza del reino.

Esta nobleza, mezcla de descendientes de jefes tribales y restos de la clase senatorial romana, aparecia como una
emanacion de la realeza, de la que obtenia su estatus through regalos, botin, poderes delegados (condes,
"adalungpan") y altas dignidades eclesiasticas.

La Iglesia cristiana, integrada en el mundo, se habia afirmado como uno de los "grandes”. En torno a catedrales y
monasterios vivian "familias" extensas que disfrutaban colectivamente de una fortuna amplia y estable, que no
cesaba de crecer gracias a un fuerte movimiento de donaciones piadosas de reyes, nobles y gente pobre.

La aristocracia influia en la economia through su poder sobre la tierra y los hombres. Este poder era inmenso, aunque
sus contornos son dificiles de delimitar antes del siglo IX debido a su fluidez (donaciones, divisiones, usurpaciones).
Los grandes dominios ("fundus”, "praedium", "villa") existian en todas las provincias, a veces compactos y extensos
(herencia de "latifundia" romanos), a veces fragmentados y dispersos. Su estructura interna variaba.

Estas grandes concentraciones de tierra eran objeto de explotacion directa mediante grupos de esclavos domésticos,
a veces reforzados con mano de obra auxiliar. Sin embargo, cada vez era mas frecuente encontrar "villae" cuya tierra
no era trabajada solo por los servidores de la casa, sino dividida en "mansos" concedidos a familias campesinas.
Estos "mansos" podian estar ocupados por hombres libres ("coloni") o por esclavos ("servi masati") a los que se
habia casado, situado en una explotacion auténoma y hecho responsables de su mantenimiento. Esta innovacién, de
extraordinario alcance, beneficiaba al duefio al reducir gastos de mantenimiento, estimular el celo en el trabajo,
acrecentar la productividad y favorecer la renovacién de la mano de obra servil. La rareza de esclavos, quizas por un
rigor moral creciente o por su venta fuera de la cristiandad latina, hizo que este sistema se extendiera. Asi, el equipo
de servidores domésticos en el centro de la "villa" disminuyd, se redujo la extensién de la reserva sefnorial explotada
directamente y aumenté el nimero de tenentes. Esta mutacién de la esclavitud, aproximandola a la condicién de los
tenentes libres, fue uno de los acontecimientos mayores de la historia del trabajo y un factor decisivo del desarrollo
econdmico. Nacié asi un nuevo tipo de estructura sefiorial, basada en la yuxtaposicion de una reserva y unos
mansos, y en la participacion de estos en la puesta en cultivo de aquella.

Los deberes de los trabajadores dependientes hacia el duefio variaban. En provincias muy romanizadas, los colonos
solo entregaban productos y estaban practicamente exentos de servicios. Mas al norte, la concesion de un manso

27



implicaba para el campesino libre la entrega de rentas en especie y la prestacién de servicios de trabajo (reparar
edificios, construir empalizadas, acarrear cosechas, cultivar parte de la reserva). Para los esclavos establecidos en
mansos, las cargas eran mayores y menos definidas. Leyes como la de los alamannes (717-719) o bavaros (745-748)
detallan estas obligaciones, que podian absorber la mitad del tiempo de trabajo del colono esclavo.

A través de los derechos sobre la tierra, la aristocracia se apropiaba de una gran parte de los escasos excedentes del
campesinado. Ademas, disponia de una autoridad que reforzaba y extendia su poder econdémico beyond los limites
de sus propiedades. Legitimamente, esta autoridad correspondia al rey, derivaba de su funcién militar y de justicia, y
era considerada como una posesion privada. Como jefe de guerra, tenia derecho a la mayor parte del botin. Como
sefior de la paz, era la fuente de la justicia y percibia multas ("fredus") por los delitos. Todo el espacio del reino era un
bien personal del rey, que percibia tasas sobre tierras no apropiadas puestas en explotacion y sobre la circulacién de
productos (peajes). Los grandes debian presentar regalos en las asambleas. El pueblo aseguraba el mantenimiento de
la casa real durante sus desplazamientos (la "feorm" anglosajona). Estos derechos reales ("bannum") legitimaban
nuevas exacciones sobre el campesinado.

Como el rey era prédigo por naturaleza y delegaba sus prerrogativas en quienes le servian, often eran los jefes
locales, sefiores de grandes "villae", quienes ejercian diariamente el poder de forma mas eficaz y obtenian sus
beneficios. La tendencia durante esta época oscura fue el reforzamiento progresivo de la aristocracia through la lenta
maduracién del sefiorio.

La presién de los grandes se hizo mas fuerte, especialmente en las regiones mas evolucionadas. La independencia
campesina aparecia como una estructura residual. Las cargas militares se hicieron insoportables para la mayoria de
los campesinos libres, obligandoles a renunciar a la funcién guerrera, criterio esencial de la libertad. Se convirtieron
en "pobres" ("pauperes"), desarmados, cuya contribucion a la acciéon militar adopté la forma degradante de un
"servicio" o contribucion. Agobiados por la naturaleza y estas obligaciones, muchos "pobres" buscaron el patrocinio
de un poderoso que los protegiera o alimentara, incorporandose con sus tierras y familia al gran dominio. A veces la
piedad los impulsaba a incorporarse a un establecimiento religioso. Fue la miseria, el deseo de eludir el peso del
Estado o la presién del jefe local lo que transformé tantos "vici" de hombres libres en "villae" de colonos.

Ademas, la realeza, voluntariamente o no, delegd en los grandes su poder de explotacién. La Iglesia lo pedia para
asegurarse su benevolencia; la nobleza lo obligaba a ceder mediante donativos constantes. Los reyes concedieron a
obispos, abades y luego a sefiores laicos derechos como la "feorm" o el cobro de peajes. Asi, los derechos reales se
integraron en los patrimonios privados, y las exacciones que de ellos derivaban se mezclaron con las rentas
sefioriales. La nocion de "servitium", que antes expresaba las obligaciones de esclavos y libertos, lo absorbié todo.
Insensiblemente, se produjo una sumision, una esclavizacion de la poblacién rural. Un mecanismo de explotacion
simple sometia a todos los "humildes" a los "grandes", dirigiendo inexorablemente hacia las "casas" de los sefiores
una parte de la produccion campesina.

La dispersién de los bienes aristocraticos implicaba métodos de gestion indirecta. Era preciso situar al frente de cada
propiedad responsables ("villici", intendentes) encargados de dirigir la explotacién, ejercer los poderes, cobrar
prestaciones y enviar excedentes. Estos administradores, a menudo esclavos, se interponian entre trabajadores y
duefios, y se esforzaban por obtener beneficio personal de su funcién. El gran dominio alimentaba a muchos
parasitos.

La situacion de los bienes también obligaba a constantes traslados de riquezas, lo que explica el peso enorme de los
servicios de mensajeria y acarreo entre las prestaciones campesinas. Una parte considerable de la mano de obra se
dedicaba al transporte, reduciendo aun mas las fuerzas disponibles para el trabajo de la tierra. Esta situacion incitaba
a recurrir a intercambios y a utilizar la moneda para limitar pérdidas. El recurso al instrumento monetario era
considerado normal por los administradores de la época (Regla benedictina, capitulo "De villis"). Asi, por el solo
hecho de que la produccién estaba bajo control aristocratico y los consumidores often alejados de los productores,
los frutos del trabajo campesino entraban en un cierto circuito de intercambio.

28



lll. Las Actitudes Mentales: Tomar, Dar, Consagrar y el Legado de Roma

Para definir el papel del comercio y los resortes profundos del movimiento de riquezas, es esencial adentrarse en las
actitudes mentales. Dos caracteristicas son fundamentales: este mundo salvaje estd dominado por el habito del
saqueo Yy las necesidades de la oblacion (arrebatar, ofrecer), y esta fascinado por los recuerdos de la civilizacion
antigua.

Una intensa circulacién de regalos y contraprestaciones, de prestaciones ceremoniales y sancionadas, recorria el
cuerpo social. Las ofrendas destruian en parte los frutos del trabajo pero aseguraban una cierta redistribucion y
procuraban ventajas consideradas decisivas: el favor de las fuerzas oscuras del universo.

La accion guerrera y el saqueo no tenian diferencias. Todo extranjero era una presa. La guerra anual era una actividad
econdmica regular, fuente de esclavitud y de botin (adornos, armas, ganado, personas). El tributo anual era una
recoleccion de botin codificada, para evitar depredaciones. Bizancio compraba asi la tranquilidad de sus provincias.
La paz entre tribus se mantenia con regalos mutuos. El regalo era la contrapartida necesaria de la captura. Ningun
jefe guardaba el botin para si; lo distribuia entre sus compareros y consagraba una parte a las potencias invisibles. La
distribucion y consagracion eran condiciones esenciales del poder, de la purificacidon y del rejuvenecimiento del grupo
social.

Muchas de las necesidades econdmicas eran de naturaleza inmaterial, procedentes del respeto a ritos que
implicaban la destruccion aparentemente inutil de riquezas. Gran nimero de censos y prestaciones campesinas eran
considerados "regalos" ("eulogiae"). Lo mismo ocurria con el precio de la sangre, las concesiones de tierra
corporativas o0 los desplazamientos de riqueza en los matrimonios. Ofrecer al soberano garantizaba a todos la
prosperidad. A su vez, ningun rico podia cerrar su puerta a los pobres que pedian limosna o ofrecian sus servicios.
Una buena parte de los bienes de los sefores era asi redistribuida. La munificencia de los sefiores realizaba la
justicia. El prestigio de los principes estaba en funcién de su generosidad: oprimian para dar mas. Toda reunién
alrededor del soberano era un momento crucial de un sistema de intercambios gratuitos que hacia de la realeza la
reguladora de la economia y la principal acumuladora, pues necesitaba una reserva para poder dar.

El tesoro del soberano, constantemente renovado y disminuido, era la base de su poder. Debia reunir lo mas
fascinante del mundo material: dinero, oro, piedras preciosas. Estos objetos, mostrados en ceremonias, eran su
orgullo y el de su pueblo. Los tesoros reales albergaban talleres de los mejores artistas (orfebres como San Eloy),
centros de creacion artistica cuyo brillo manifestaba el poder del principe. Los objetos fabricados en las
manufacturas imperiales bizantinas y distribuidos a los jefes barbaros mostraban la superioridad de Bizancio. Los
soberanos occidentales también daban abundantemente. Este lujo, que contrastaba violentamente con la indigencia
campesina, no estaba reservado solo a reyes y grandes. Los trabajadores mas humildes participaban en fiestas y
destruccidn colectiva de riquezas, y portaban adornos que eran réplicas de los aristocraticos.

Las actitudes religiosas imponian los regalos mas valiosos, dirigidos a fuerzas inexorables. Las donaciones piosas
representaban una disminucion decisiva de la produccion, sin compensacion visible. Los sacrificios paganos (de
ganado, caballos, humanos) se dedicaban often a los muertos, considerados una categoria importante de
consumidores. El difunto se llevaba a su tumba sus joyas, armamento y Utiles, privando a los vivos de estos bienes,
especialmente de metal. Esta puncion afectaba gravemente a las riquezas de los vivos durante generaciones. Los
saqueadores de tumbas fueron siempre pocos, y la mayor parte de los bienes ofrecidos no volvié a circular. Era la
inversion mas improductiva.

El progreso de la evangelizacion hizo vaciarse las tumbas, aunque lentamente. Las practicas paganas fueron
reemplazadas por otras no menos exigentes: la "parte del muerto" fue reclamada por la Iglesia. La tesaurizacién
funeraria se desplazdé hacia los santuarios cristianos, donde se depositaron riquezas consagradas. Estos tesoros,
protegidos por tabues eficaces, aumentaban sin cesar. A diferencia de antes, estos metales preciosos no eran
enterrados para siempre; llegaria el tiempo en que se utilizarian para reconstruir iglesias o ayudar a los pobres. La
cristianizacion cambid radicalmente la naturaleza de la tesaurizacién: de definitiva y estéril pasé a ser temporal y, por
tanto, fecunda. Acumulé el ahorro metalico que alimentaria el renacimiento monetario posterior al afio mil.

29



La Iglesia recibi6 mucho mas. Las viejas creencias sobre el sacrificio de bienes terrenales para conseguir favores
divinos quedaron subsumidas en las practicas cristianas. Se compraba el perddn de Dios con ofrendas. Los bienes
consagrados no se destruian, sino que se entregaban a especialistas de la plegaria. La penetracién del cristianismo
desembocé en la instalacién de un grupo numeroso que no producia nada y vivia de lo recibido del trabajo ajeno, a
cambio de oraciones y gestos sagrados. Toda la Iglesia no estaba en la misma situacion (el bajo clero campesino
labraba sus parcelas), pero los clérigos catedralicios y monjes ocupaban una posicidén seforial, ociosa y
consumidora. La practica universal del donativo acrecentaba constantemente su fortuna territorial.

Por tanto, es falso considerar esta economia como cerrada. Reinaba la preocupacién por la autarquia, pero por toda
la sociedad corrian canales de circulacion de riquezas y servicios suscitados por las "generosidades necesarias": de
dependientes a patronos, de padres a la desposada, de amigos al organizador de una fiesta, del rey a los grandes, de
los ricos a los pobres, y de todos los hombres a los muertos y a Dios. Se trataba de innumerables intercambios, pero
no de comercio. Productos como el plomo (importado en Galia de Britania) circulaban a larga distancia through
regalos, tributos, botines o prestaciones. EI comercio, entendido como compraventa lucrativa, era una actividad
marginal, sospechosa y despreciada.

La actitud hacia el comercio era ambivalente. Por un lado, la Iglesia condenaba la codicia y la usura. Por otro, la
necesidad de objetos preciosos, especias, vino y aceite de calidad para el culto y la élite obligaba a recurrir a
mercaderes. La mayor parte del comercio a larga distancia era un monopolio de los judios, protegidos por los reyes.
Eran los Unicos que podian viajar entre mundos hostiles y realizar intercambios. El comercio local, en cambio, era una
actividad secundaria para campesinos y artesanos, que vendian sus excedentes en mercados locales. La moneda,
aunque acunada, se usaba sobre todo como unidad de cuenta para evaluar multas y prestaciones, no como medio
de intercambio generalizado.

En este mundo, el recuerdo de Roma era omnipresente. Las ciudades, aunque en decadencia, seguian siendo sedes
de poder eclesiastico y civil. Las vias romanas seguian siendo las principales rutas de comunicacion. El latin era la
lengua de la cultura y la administracién. El derecho romano influyo en las leyes germanicas. La Iglesia era la heredera
directa de la administracion imperial. Este legado proporciond un marco de estabilidad y continuidad que permitio la
lenta fusion de las culturas romana y germanica y sent6 las bases para el posterior renacimiento carolingio.

En conclusion, la economia del siglo VII-VIII se caracterizaba por una base productiva extremadamente débil, una
estructura social profundamente desigual basada en la explotacién de una masa campesina por una aristocracia
guerrera y eclesiastica, y un sistema de circulacion de riquezas dominado por la obligacién y el don mas que por el
comercio. Era un sistema fragil, al borde de la subsistencia, pero que contenia en su seno las semillas de la
transformacion: la mutacién de la esclavitud, la acumulacion de tesoros eclesiasticos y la fusidn de tradiciones que
darian lugar a la civilizacion medieval occidental.

Tardia Antigliedad: registros literarios de sucesos histéricos — Florio
La Tardia Antigliedad constituye un periodo de transicidon compleja y multifacética, caracterizado por la confluencia

de tres procesos histéricos fundamentales que, aunque interrelacionados, suelen analizarse de manera auténoma: la
reelaboracién sistematica de la obra de Virgilio, la progresiva implantacion del Cristianismo en todas las esferas de la
vida, y el asentamiento e invasidén de los pueblos barbaros dentro de las fronteras del Imperio Romano. Estos
fendmenos, de desarrollo gradual y simultaneo, transformaron profundamente la idiosincrasia de los habitantes del
Imperio, afectando todas las dimensiones de su existencia.

La periodizacion de la Tardia Antigliedad resulta problematica debido a la naturaleza progresiva de estos cambios. Un
romano del siglo IV o V no se percibia a si mismo como radicalmente diferente de uno del siglo | o . Sin embargo, las
producciones literarias del siglo IV distan mucho en estilo y espiritu de las de la época clasica. La literatura
tardoantigua puede considerarse vigente a partir del siglo 1V, extendiéndose hasta obras como la Vita Sancti Martini
de Venancio Fortunato en el siglo VI, que cierra el ciclo de la épica latina clasica.

30



La obra de Virgilio, en particular la Eneida, alcanzé un estatus paradigmdtico incluso antes de su finalizacion.
Propercio ya anunciaba su grandeza, y posteriormente se convirtié en un texto de referencia obligada, no solo para la
épica, sino para la literatura en general. Este poema fue sentido como el poema nacional de los romanos, en el que la
comunidad se reconocia y se representaba. La Eneida se convirtié en la base concreta y explicita de innumerables
obras posteriores, tanto paganas como cristianas, a través de un fendmeno conocido como membra disiecta o
"desmembramiento de la Eneida", que consistia en la reutilizacién sistematica de sintagmas, hemistiquios o versos
completos, recontextualizados y resignificados.

Este proceso de imitacion y emulacién requeria que tanto el autor como su publico conocieran y valoraran el texto
virgiliano original (hipotexto) para poder apreciar la nueva obra (hipertexto). Autores como Petronio, en el Satiricon, o
Persio, en sus satiras, reflejan ya en el siglo | una actitud critica hacia la fascinacion casi obsesiva que la obra de
Virgilio ejercia, asi como las deformaciones y modernizaciones a las que era sometida, a veces alejandola de su
espiritu original.

Con el ascenso del Cristianismo, la apropiacion de Virgilio adquirié un nuevo cariz. Los primeros cristianos educados
en la escuela pagana —la Unica existente— comprendieron que la riqueza de la poesia virgiliana podia ser
aprovechada para sus propios fines. El conocimiento preciso y detallado de su obra, muchas veces de memoria (la
tauta Vergiliana mencionada por San Jerénimo), permitia desmontarla y rearticularla, cambiando el contexto y, por
tanto, el mensaje. Esto implicaba una exacerbacion de la escritura como lectura de escrituras previas y, desde una
perspectiva politico-religiosa, un proceso de "depaganizacién". Los Padres de la Iglesia justificaban este proceder
mediante la teoria de la preparatio evangelica: las obras paganas eran hitos previos en el plan providencial divino que
culminaba con la revelacién cristiana.

El mejor ejemplo de esta apropiacion cristiana lo ofrece Prudencio, el mayor poeta cristiano de la Tardia Antigliedad.
En su Psychomachia, el verso inicial ("Christe, graves hominum semper miserate labores") esta construido sobre el
modelo de un verso de la Eneida ("Tuque, o Thybri, tuo genitor cum flumine sancto"). Prudencio utiliza este eco para
sefalar que el combate espiritual del cristiano es un iter durum tan penoso como el descenso a los infiernos de
Eneas, pero interiorizado. La lucha ya no es contra enemigos externos, sino contra los vicios internos del alma.
Ademas, Prudencio atribuye la renovacion de Roma a su conversion al cristianismo y justifica la historia pasada como
parte de un plan divino, adhiriendo a una vision finalista de la historia.

En el mismo siglo IV, autores como Ausonio y Proba llevaron la técnica del cento a sus extremos, componiendo obras
enteramente con versos de Virgilio, pero con propdsitos diametralmente opuestos. Ausonio, en su Cento Nuptialis,
utiliza los versos virgilianos para describir con crudeza la noche de bodas, degradando deliberadamente al poeta.
Proba, por el contrario, compone un cento para demostrar que Virgilio habia cantado proféticamente la llegada de
Cristo, "rescatando" asi el verdadero sentido oculto de su obra. Ambos proyectos, aunque opuestos, comparten un
conocimiento prodigioso de la obra de Virgilio y demuestran la flexibilidad interpretativa a la que podia someterse.

La penetracion del Cristianismo en el Imperio fue lenta, gradual y constante. Los primeros testimonios literarios, como
los de Tacito y Plinio el Joven en el siglo | y principios del I, son abiertamente hostiles. Tacito, en sus _Anales_,
relaciona a los cristianos con el incendio de Roma del 64 y los describe como adherentes a una "supersticién
perniciosa", odiados por sus "atroces infamias" y finalmente convictos de "odio al género humano". Plinio el Joven,
en su correspondencia con Trajano, coincide en calificar sus creencias como una "supersticion extravagante" y
contagiosa, que se habia propagado por ciudades, aldeas y campos, y destaca su pertinacia e inflexible obstinacion.

Marco Aurelio, ya en el siglo Il, plasma en sus Meditaciones la radical diferencia entre la idiosincrasia tradicional
romana, basada en la reflexion serena, y la de los cristianos, que él percibe como una oposicién simple y teatral,

carente de razén profunda.

Sin embargo, la percepcion cambia radicalmente en el siglo IV. Lactancio y Eusebio de Cesarea elogian a Constantino
como un emperador piadoso, instrumento de la divinidad para unir el Imperio y permitir la expansion de la fe

31



verdadera. Este cambio retérico no es solo adulacion circunstancial, sino que refleja una transformacién ideoldgica
profunda: la asociacion del poder imperial con la providencia divina cristiana.

El colapso progresivo de las estructuras del Imperio Occidental a lo largo del siglo V, culminando simbdlicamente con
el saqueo de Roma por Alarico en el 410, produjo una profunda conmocion espiritual. San Jeréonimo, desde Belén,
exterioriza en sus cartas un sentimiento de horror, desproteccién y desasosiego, equiparando la caida de Roma con
el fin del mundo. Su reaccién es visceral y emotiva, representativa del sentir popular.

En cambio, San Agustin, en La Ciudad de Dios, ofrece una respuesta teolégica y politica mas fria. Resta
trascendencia al suceso argumentando, contra los paganos, que las divinidades tradicionales ya habian demostrado
su impotencia al no poder salvar Troya ni, posteriormente, a Roma misma. Su mirada se proyecta hacia el futuro,
hacia la Ciudad de Dios, y no teme a los barbaros, en quienes vislumbra potenciales nuevos creyentes. Para Agustin,
la caida de Roma es una etapa mas dentro del plan providencial.

La descomposicion del Imperio no fue solo militar o politica, sino también cultural. Amiano Marcelino describe en el
siglo IV una corrupcion generalizada, soldados rapaces con los suyos y cobardes con el enemigo, y una avaricia que
carcomia las instituciones. La escuela, pilar de la transmisién cultural, fue relegada ante las necesidades perentorias
de la supervivencia, lo que produjo un vacio y una alienacién de la conciencia colectiva.

La literatura de los siglos V y VI registra este estado de descomposicion y el choque cultural con los pueblos
barbaros. Poemas anénimos, como el atribuido a Préspero de Aquitania, y obras de Oriencio pintan un panorama
desolador de muerte, guerra, pestilencia y hambre, donde todo orden anterior se ha desvanecido. Sidonio Apolinario
describe con ironia amarga la incomoda convivencia con los burgundios, cuya presencia ahuyenta la inspiracion
poética y whose costumbres son percibidas como toscas y desagradables. Gregorio de Tours, a fines del siglo VI,
constata en el prologo de su Historia la decadencia del estudio de las letras en la Galia, hasta el punto de no
encontrar ya quien pueda poner por escrito los acontecimientos histéricos.

La figura de Atila y los hunos, asi como su confrontacion con el general romano Aecio y el papa Leén Magno, marca
la intervencién de una nueva autoridad, la eclesiastica, en los conflictos bélicos y en la politica estatal. Su eco literario
pervivird en obras muy posteriores como el Nibelungenlied o el Waltharius, demostrando cémo las figuras histéricas
de este periodo turbulento se transformaron en personajes de leyenda.

El Waltharius, poema épico carolingio del siglo IX, es un ejemplo paradigmatico de la amalgama final de los tres
grandes procesos de la Tardia Antigliedad: un argumento de origen germanico (la saga del héroe Walter); la
incorporacion de temas y estructuras de la épica clasica virgiliana, reelaboradas; y una moralidad profundamente
cristiana, con discursos contra la avaricia y la exaltacion de la conducta casta de los protagonistas. Esta obra
sintetiza como el legado clasico, la nueva fe cristiana y el sustrato cultural barbaro se fusionaron para dar origen a la
cultura medieval.

En conclusién, la Tardia Antigiiedad fue un periodo de angustiosa transicidn en el que el espiritu de los habitantes del
Imperio se debatia entre la descomposicién de una estructura politica y cultural milenaria y el alumbramiento de una
nueva concepcion de la vida. La lenta agonia y muerte del Imperio Romano dio paso a una nueva identidad, forjada a
partir de los aportes del Cristianismo y de los pueblos barbaros. Este proceso no fue solo una sustituciéon, sino una
compleja transformacién donde algunos elementos fueron abolidos, otros reconvertidos y otros reinterpretados bajo
nuevas claves. Hacia fines del siglo VI, puede considerarse iniciado el periodo cultural que denominamos Edad
Media, caracterizado por esta nueva sintesis. La literatura de la época es el testimonio elocuente de esta dolorosa,
pero creativa, gestacion.

Historia de la Iglesia Primitiva — Norbert

El texto analiza la evolucién de las relaciones entre el cristianismo primitivo, el Estado romano y la sociedad pagana.
Este proceso comenzd con una coexistencia dificil y conflictos abiertos, para finalmente desembocar en una mutua
comprensién que llevo a una identificacion entre sociedad y cristianismo.

32



Durante el periodo preconstantiniano (hasta 312-313 d.C.), el cristianismo mantuvo una posicion de distancia y
aislamiento. Los primeros cristianos consideraban al Estado y a las instituciones sociales como realidades
indiferentes, pertenecientes a un "mundo" sin futuro que se acercaba a su fin. Esta actitud generd relaciones
problematicas condicionadas por las peculiaridades cristianas.

La primera causa de conflicto fue la diferencia religiosa. Los cristianos provocaban una sensacion de extrafieza entre
sus contemporaneos y fueron acusados de impiedad en un doble sentido: por abandonar los dioses de la polis
(poniendo en peligro el orden establecido) y por carecer de los elementos visibles de religion como imagenes, templos
o altares. Esta peculiaridad "atea" irritaba a los paganos y llevé al aislamiento social de los cristianos.

Otra diferencia fundamental fue el monoteismo biblico cristiano, que chocaba con el concepto pagano de divinidad.
Mientras el pantedn romano aceptaba la idea de un dios dominante pero incluia multiples divinidades nacionales que
legitimaban el orden politico, el monoteismo absoluto cristiano ponia en entredicho esta imagen del mundo. Criticos
como Celso consideraban este monoteismo excluyente como un lenguaje de rebelién que rompia con el resto de la
humanidad.

Esta distancia teoldgico-religiosa con implicaciones politicas condujo al aislamiento social. Los cristianos se separaron
de muchos aspectos de la vida publica que contenian elementos religiosos y culticos paganos: festividades populares,
representaciones teatrales, juegos del circo y otras tradiciones arraigadas. Su vida religiosa, desarrollada en reuniones
cerradas y a veces nocturnas, genero sospechas, criticas discriminatorias y calumnias entre la poblacién pagana.

El cristianismo reforzé esta distancia con elementos provocativos: critica demoledora al paganismo, afirmacion de
poseer la verdad exclusiva, celo proselitista que introducia divisiones en familias y tradiciones ancestrales, y
desinterés por valores sociales como la ciencia, la formacion cultural, las posesiones y la carrera publica. A esto se
sumoé la objecion de que eran "aprovechados" al no participar en cargas politicas como el servicio militar, que
rechazaban por motivos morales y culticos.

Los cristianos se defendieron de estos reproches afirmando su respeto al emperador y su interés por el bienestar
publico, destacando especialmente el valor de sus oraciones al unico Dios verdadero para la proteccién del imperio.
Mantuvieron una lealtad radical al Estado pero con estricta reserva frente a las pretensiones culticas del César.

Paralelamente al distanciamiento, existieron areas de acuerdo espontaneo, como las practicas caritativas de la Iglesia,
que generalmente recibieron reacciones positivas del entorno pagano. Los éxitos misioneros mostraron que muchos
paganos aceptaban la diferencia cristiana como alternativa valida a su forma de vida.

La polémica contra el cristianismo se desarrollé también a nivel filosofico. Intelectuales como Celso (siglo I1), Porfirio
(234-304) y el emperador Juliano (331-363) analizaron el cristianismo como una supersticion contraria a la razén y
combatieron sus afirmaciones como incompatibles con el pensamiento filosofico. Criticaron su aparicion tardia en la
historia, su origen en figuras incultas, la pobre calidad de sus escritos sagrados, su dependencia de la fe ciega y el
caracter milagrero que satisfacia al populacho. Objetaron especialmente conceptos como la encarnaciéon de Dios, la
resurreccion corporal y la concepcién antropocéntrica del cosmos.

Las persecuciones de cristianos en el imperio romano tuvieron causas multiples en los puntos conflictivos expuestos.
Inicialmente llegaron del lado judio por razones de blasfemia y herejia. Las llamadas persecuciones romanas fueron
mas largas y cruentas, dejando huellas profundas en la teologia y espiritualidad cristianas.

El concepto "persecuciones de cristianos" une dos procesos diferentes: medidas estatales dirigidas por las
autoridades centrales y pogromos espontaneos de la poblacién. Estos ultimos constituyeron la mayor parte de las
persecuciones, mientras las acciones oficiales sélo se adoptaron sistematicamente desde mediados del siglo .

El primer empleo de violencia imperial contra cristianos bajo Neron (54-68) no fue por motivos religiosos sino para
desviar la irritacion publica por el incendio de Roma. Bajo Domiciano (81-96) hubo ejecuciones donde el motivo
religioso de lealtad pudo tener cierto papel.

En los siglos Il y Ill predominaron persecuciones de indole local impulsadas "desde abajo". La correspondencia entre
Plinio y Trajano (hacia 112 d.C.) establecid una jurisprudencia discutible: el Estado no debia tomar iniciativa contra

33



cristianos, pero ante acusacion privada impondria penas si el acusado persistia en su fe. Aunque Adriano (117-138)
introdujo cierta proteccion contra acusaciones anénimas, la situacién constituia una amenaza permanente.

Las medidas de represion planificada por el Estado comenzaron en el siglo lll con una dureza inaudita, en el contexto
de las crisis economicas, militares y epidemias que reclamaban medidas de consolidacion. Decio (250) ordend la
obligacién general de sacrificar bajo pena de muerte, apuntando a la aniquilacién del cristianismo mas que de los
cristianos. Valeriano (253-260) y Galieno (253-268) continuaron esta politica, aunque Galieno promulgé un edicto de
tolerancia en 260.

Diocleciano (284-305) implantd una represion metddica desde 303, también en el marco de una politica de reforma 'y
restauracion. El fracaso de esta politica se confirmé cuando Galerio (302-311), destacado enemigo de los cristianos,
emitié un edicto de tolerancia el 30 de abril de 311, poco antes de su muerte. Este edicto, que invitaba a los cristianos
a orar por la salvacién del emperador y del Estado, representd un giro auténtico en las relaciones del imperio con el
cristianismo, reconociendo por primera vez el poder del Dios cristiano y la contribucion positiva de los cristianos a la
politica.

Tras este edicto estallaron aun persecuciones en Oriente por razones tacticas y politicas contra potenciales partidarios
de Constantino. En conjunto, todas las persecuciones estatales se realizaron de modo relativamente inconsecuente y
sin criterio unitario, siendo menos duras en Occidente que en Oriente.

Los motivos de las persecuciones fueron vistos de forma muy diferente por ambos bandos. La Iglesia vio la causa en
la impiedad y posesién demoniaca de los perseguidores, o0 como castigo divino por desdrdenes intracelesiales. Para el
Estado y la sociedad, lo decisivo fue el sindrome de barreras racionales y emocionales entre cristianismo y su entorno,
especialmente los aspectos politicos de lealtad y concordia. Fundamental fue la mentalidad romana que veia la
religion desde una perspectiva politica, donde el juicio sobre religiones extranjeras dependia de consideraciones de
tranquilidad y seguridad publica.

En el imperio no existia una ley general contra cultos no romanos, pero si valoraciones claras sobre respeto a los
dioses, costumbre de los antepasados y autoridad del Estado. Cuando estos fundamentos parecian amenazados,
bastaba el derecho punitivo general de las autoridades (coercitio) para mantener el orden publico. Sdlo en el siglo Il y
comienzos del IV el Estado promulgé leyes especificas contra el cristianismo.

Las reacciones cristianas a la persecucion fueron decisivas para la supervivencia de la religion. Encontraron consuelo
y sentido en la figura de Jesus torturado y resucitado, en el ideal de imitarle, en los anuncios evangélicos de
persecuciones y en la expectativa de los dolores del fin del mundo. La minoria selecta de martires realizaba el ideal
comunitario y fortalecia la identidad.

La presién externa fortalecié la cohesion de la comunidad, acelerd el desarrollo de una organizacion fuerte y fomentoé
la comunicacion intracelesial en sinodos. También generé autodefensa contra incriminaciones, que en casos aislados
se exacerbo hasta agresion.

Los efectos sobre la espiritualidad y teologia fueron profundos. Las duras pruebas y apostasias masivas
(especialmente bajo Decio) endurecieron la disciplina comunitaria. El ministerio y la persona del obispo adquirieron
importancia superior para dirigir comunidades inseguras. La autoridad episcopal crecié notablemente durante la
controversia penitencial sobre si readmitir a los que habian apostatado (lapsi).

Esta controversia llevé a enfrentamientos dogmaticos y cismas duraderos. El novacianismo, rigorista, abogaba por
una iglesia de "puros" excluyendo a todos los pecadores. El donatismo, surgido en Africa el 307/311-12, sostenia la
invalidez de sacramentos administrados por obispos que habian sido débiles en la persecucion (traditores). Ambos
cismas costaron a la Iglesia muchas energias y efectivos, pero aportaron clarificaciones permanentes: se impuso la
potestad penitencial de los obispos y la praxis de una comunidad compasiva (frente al novacianismo), y se mantuvo la
independencia del sacramento respecto de la condicién moral del administrador (frente al donatismo).

Después del fracaso de las medidas de eliminacion del cristianismo, con el edicto de tolerancia de Galerio (311) se

operé un cambio de politica. De la tolerancia oficial se pas6é con Constantino (306-337) al reconocimiento pleno,
equiparacién y promocion, desembocando a fines del siglo IV en la posicidn exclusivista del cristianismo como Iglesia

34



del imperio y religion estatal bajo Teodosio | (379-395), con estructuras firmes ya en el siglo VI con Justiniano |
(527-565).

Constantino, emperador desde 306 sobre partes de Occidente, atribuyé su victoria sobre Majencio en el Puente Milvio
(312) a una intervencién directa de la divinidad cristiana. Antes de la batalla se habia decidido, en caso de victoria, por
una orientacion procristiana. Presentd su éxito como la irrupcidon de una nueva era y ilustrd su decision con relatos de
una vision (transmitida en versiones diferentes por Lactancio y Eusebio) donde se le habria vaticinado la victoria bajo
simbolos cristianos.

Historicamente, Constantino no experimentd una conversion en el sentido religioso personal. Su religiosidad tendia ya
hacia un monoteismo abstracto identificado con el Sol Invictus, dios que nunca abandoné completamente. Para él, el
dios de los cristianos se identificaba con esta divinidad suprema. Desde su perspectiva romano-politica, el Estado
requeria una religion estrictamente monarquica que encarnase y continuase sobre la tierra la monarquia politica del
cesarismo absoluto. Vio en el cristianismo, con su uUnico Dios exclusivo, su organizacién jerarquica, unidad ideal y
universalismo, la religién idénea para conllevar el cometido del Estado.

El afno 313, Constantino pactd con su colega imperial Licinio el Protocolo de Milan, que contenia la equiparacion del
cristianismo con los cultos anteriores. Tras eliminar militarmente a Licinio en 324, quedd como sefior unico del imperio
e impuso su cambio a escala imperial. En su politica religiosa se mostré paciente y tolerante con paganos y judios,
pero fomentd continuamente la cristianizacion mediante legislacion, construccion de templos, politica cesarial y
propaganda. Su piedad personal sigui6 siendo en buena medida romano-politica, incorporando gradualmente
elementos cristianos. Sdlo recibié el bautismo inmediatamente antes de morir.

Como "obispo para los de fuera" (segun se autodesigné), Constantino tuvo en cuenta también a los paganos, pero
cuidé del culto—lo que significo cuidar del cristianismo. La Iglesia vivid esta politica como sumamente beneficiosa:
recibié subvenciones, privilegios, proteccién imperial, y sus obispos alcanzaron un status social alto con cometidos
estatales. Las reservas y criticas fueron escasas y aisladas, dirigidas principalmente hacia las consecuencias
negativas del nuevo papel del cristianismo. Eclesiasticos como Eusebio de Cesarea describieron este curso con gran
optimismo como direccion divina de la historia.

Una nueva historia de la Alta Edad Media: Europa y el mundo mediterraneo — Wickham

Introduccidn y contexto historiografico

Chris Wickham plantea la necesidad de una nueva sintesis histérica para la Alta Edad Media (400-800 d.C.), periodo
que, a pesar de los avances sustanciales en arqueologia y estudios regionales en las Ultimas décadas, carece aun de
paradigmas interpretativos actualizados. Critica la persistencia de visiones nacionalistas y el solipsismo cultural que
domina los estudios sobre este periodo, donde cada pais tiende a analizar su propia historia de forma aislada,
centrandose en los origenes de sus estados-nacion y en el papel de los pueblos germanicos, lo que dificulta una
comprension transversal y comparativa.

Wickham propone un enfoque comparativo sistematico entre regiones, que incluya tanto areas del antiguo Imperio
romano como zonas no romanas (Dinamarca, Irlanda), para superar los limites de las narrativas nacionales y los
debates estériles entre continuistas y catastrofistas. Su objetivo es analizar como las distintas regiones evolucionaron
a partir de un sustrato comun romano, pero bajo condiciones politicas, econdmicas y sociales diferentes tras la
desintegracion del Imperio.

Metodologia y enfoque

El libro se centra en la historia social y econémica, evitando una narrativa politica o cultural detallada. Wickham
estructura su analisis en torno a varios ejes tematicos clave:

La forma del Estado y su financiacién: Compara estados que dependian de impuestos (Bizancio, califatos) con
aquellos que se basaban en la propiedad de la tierra (reinos germanicos).

La aristocracia y su riqueza: Examina la persistencia o desaparicion de las élites terratenientes romanas y la
emergencia de nuevas estructuras de poder.

El campesinado y las estructuras rurales: Analiza los cambios en la autonomia campesina, las formas de
asentamiento y la explotacién econdémica.

La vida urbana y econdémica: Estudia la evolucién de las ciudades y las redes de intercambio comercial.

Redes de intercambio: Utiliza, en particular, la distribucion de ceramica como indicador arqueoldgico clave de la

actividad econémica.
35



El método se basa en la comparacion regional sistematica, tratando cada area como un caso de estudio y extrayendo
conclusiones generales a partir de las diferencias y similitudes observadas. Wickham utiliza un vocabulario preciso y
consciente de sus limitaciones, y aborda las fuentes con una perspectiva critica, entendiéndolas no como reflejos
literales de la realidad, sino como productos retdricos que revelan los valores y preocupaciones de su tiempo.

Principales argumentos y conclusiones

El fin del Imperio romano como punto de inflexidn: La desintegracion del Imperio (en Occidente en el s. V, en Oriente
en el s. VIl) es el evento catalizador de todos los cambios posteriores. No fue una catastrofe subita, sino el punto de
ruptura de un sistema politico y econdmico que ya mostraba tensiones. Wickham rechaza las explicaciones basadas
en causas externas unicas (invasiones, plagas) y aboga por un modelo de vuelco catastréfico matematico, donde
pequefos cambios acumulativos desembocan en una crisis sistémica.

Regionalizacién y diversidad: La principal consecuencia de la caida de Roma fue la enorme diversificacion regional.
Las provincias del Imperio, que en el afo 400 compartian muchas caracteristicas, siguieron caminos radicalmente
diferentes hacia el 800. Esta diversidad es un campo de experimentacion ideal para comparar cémo factores como la
herencia romana, la fiscalidad, la fuerza de la aristocracia o la vitalidad urbana condicionaron el desarrollo de cada
zona.

Simplificacion fiscal y estatal: Los sistemas fiscales complejos y unificados del Imperio se colapsaron o
regionalizaron. Los reinos germanicos occidentales perdieron casi por completo la capacidad de recaudar impuestos
generales, mientras que Bizancio y el califato los mantuvieron, pero a escala regional. Esto tuvo un impacto profundo
en la capacidad de los estados para intervenir en la economia y la sociedad.

Debilitamiento aristocratico y auge de la autonomia campesina: En la mayoria de las regiones (excepto en Francia
y Proximo Oriente), las aristocracias posromanas fueron mas pobres, mas localizadas y ejercieron un control menor
sobre el campesinado que sus predecesoras romanas. Esto permitié un aumento significativo de la autonomia
campesina y, en muchas zonas, el surgimiento de un modo de producciéon campesino mas independiente.

Cambio cultural aristocratico: La identidad de las élites cambié de la cultura civica y literaria romana a una
identidad militarizada. El linaje perdié importancia temporalmente y la cultura material se simplific6 enormemente.
Wickham minimiza el impacto de la etnicidad (germanica, arabe) en estos cambios estructurales, atribuyéndolos mas
a la dinamica interna de las sociedades posromanas.

Movilidad social y flexibilidad: La Alta Edad Media fue un periodo de estructuras sociales notablemente fluidas y
menos rigidas que en el Bajo Imperio romano o en la Plena Edad Media. La posicién social era mas negociable y
estaba menos codificada por ley.

El papel de la comparacion: Wickham insiste en que solo mediante la comparacion se pueden aislar las causas
reales del cambio social y evitar las teleologias nacionales. Por ejemplo, encuentra paralelismos estructurales
sorprendentes entre regiones tan alejadas como Egipto y Francia, o entre Gran Bretana y Mauritania, que de otro
modo pasarian desapercibidos.

Conclusion general: Wickham no ofrece una respuesta Unica, sino un marco para entender la Alta Edad Media a
través de la diversidad. Rechaza tanto el continuismo extremo (que ve puro legado romano) como el catastrofismo
(que solo ve ruptura). Argumenta que, si bien hubo elementos de continuidad en la vida cotidiana y la poblacion, la
desintegracion del marco unificador del Imperio romano provocd cambios profundos y duraderos en las estructuras
estatales, econdmicas y sociales, dando lugar a una Europa y un Mediterraneo notablemente mas diversificados y
regionalizados. La oscuridad de la época no es tanto una falta de fuentes (que en algunos ambitos son mas
abundantes que para el Imperio) como una simplificacion material y cultural resultante de la contraccién del estado y
la riqueza aristocratica. El libro sienta las bases para un nuevo paradigma interpretativo basado en la comparacion
regional sistematica y el andlisis social y econémico.

La esclavitud medieval: estado actual de la cuestion — Rodriguez
La esclavitud medieval fue una institucion compleja, de larga duracion y con transformaciones significativas, cuyo

estudio ha estado marcado por debates tedricos y revisiones historiogréaficas. Lejos de desaparecer con la caida de
Roma, la esclavitud persistié durante toda la Edad Media, aunque su caracter y funcién econdémica variaron
profundamente.

Desde una perspectiva conceptual, la esclavitud puede entenderse tanto como una condicién juridica —donde el
esclavo es definido como propiedad de un amo, un bien mueble sin derechos sobre si mismo ni su descendencia—
como desde un enfoque socio-antropolégico que enfatiza su "desocializacion": el esclavo es un extrafio, privado de
vinculos de parentesco y comunidad, un "muerto social" cuya existencia depende entirely de la voluntad de su

36



propietario. Una distincion fundamental, propuesta por Moses Finley, es la que separa las "sociedades con esclavos"
de las "sociedades esclavistas", siendo estas ultimas aquellas en las que la esclavitud constituye el eje central del
modo de produccion.

Durante la Alta Edad Media, la esclavitud no sélo no desaparecid, sino que en muchos aspectos se reforzé. Las
invasiones germanicas y las sucesivas guerras proporcionaron un flujo constante de prisioneros que eran reducidos a
la condicion esclava. Autores como Pierre Bonnassie han propuesto una cronologia detallada de su evolucién: un
retroceso inicial en los siglos llI-V, seguido de una restauracion y difusion del sistema durante los siglos VI-VII con la
instalacion de los reinos barbaros, un nuevo auge en los siglos VIII-X impulsado por las campanas de Carlomagno, y
su declive final entre los siglos X y XI. La desaparicion de la esclavitud antigua no se debiod primordialmente a factores
religiosos o morales, sino econdmicos y sociales. El mantenimiento de una mano de obra esclava resultaba costoso y
poco rentable en un contexto de retraccidon econdmica, mercados contraidos y abandono de tierras. La transicion
hacia la servidumbre feudal no fue un proceso pacifico, sino que estuvo ligado a la implantacién del sefiorio banal y a
lo que algunos historiadores, como Guy Bois, han denominado la "revolucion del afio mil", una transformacion social
profunda que hundid las estructuras del mundo antiguo y dio paso a un nuevo orden socioeconémico.

En la Baja Edad Media, la esclavitud experimentd un renacimiento, pero con caracteristicas radicalmente distintas.
Dejo de ser la base de la produccion agraria para convertirse en un fendmeno fundamentalmente doméstico, urbano
y vinculado al comercio a larga distancia. Ciudades italianas como Génova y Venecia se erigieron en los principales
centros de una trata que capturaba y comercializaba personas provenientes del este de Europa, la region del Mar
Negro y el norte de Africa. El término "esclavo" itself deriva etimolégicamente de "eslavo", reflejando este nuevo
origen geografico de los cautivos. Esta esclavitud bajomedieval era predominantemente femenina y orientada al
servicio doméstico, el trabajo artesanal en ciudades y como simbolo de estatus social para las elites urbanas.

La Peninsula Ibérica constituyé un caso particular, donde la existencia de una frontera permeable y en constante
conflicto con al-Andalus propicié una esclavitud marcada por la cautividad de guerra. El cautiverio cruzado entre
cristianos y musulmanes fue una constante, y la esclavitud resultante mantuvo caracteristicas distintas a las del resto
de Europa.

El estudio de la esclavitud medieval ha evolucionado desde un enfoque inicial basado casi exclusivamente en fuentes
juridicas y notariales —que permitian estudiar precios, origenes étnicos y rutas de la trata, pero no la experiencia vital
de los esclavos— hacia aproximaciones mas influenciadas por la antropologia y la historia social. Estas nuevas
perspectivas buscan reconstruir el "rostro humano" de la esclavitud mediante el andlisis de fuentes narrativas y
literarias, y se interesan por temas como los mecanismos de manumision, la integracién social de los libertos y las
estrategias de resistencia de los propios esclavos. En definitiva, el estado de la cuestion revela que la esclavitud fue
un elemento estructural y no marginal de la sociedad medieval, cuya comprension requiere de enfoques
interdisciplinarios y de una mirada atenta a sus multiples variantes regionales y temporales.

Historia Medieval — Siglos Il al VIii

EL SIGLO llI
Cuestiones politicas
El siglo Ill ha sido caracterizado como un siglo de crisis, un tiempo critico en cuanto a la redefinicion del orbe
romano en sus diversos aspectos. Esta centuria se caracterizé por una inestabilidad politica extrema, con
frecuentes cambios de emperadores, usurpaciones y guerras civiles, o que llevé a una fragmentacion del
poder y a la emergencia de nuevos sistemas de gobierno con valores diferentes, como el Dominado.

El siglo lll comenzé con la dinastia de los Severos (193-235), que recibié el nombre de monarquia militar, debido a
que consolidé el papel del ejército como eje del poder imperial. Sin embargo, tras la muerte de Alejandro Severo
en 235, el Imperio entrd6 en un periodo de anarquia militar, que comprendié la guerra civil entre diversos
comandantes de frontera, debido a la dispersion de la autoridad, con numerosos emperadores y usurpadores
compitiendo por el trono. Entre 235 y 284, hubo mas de 27 gobernantes legitimos y una larga lista de usurpadores,

37



lo que refleja la inestabilidad del periodo. El ejército, en lugar del Senado, se convirtié en el principal arbitro del
poder, proclamando y deponiendo emperadores segun sus intereses.

Durante este tiempo, el Imperio se fragmenté en regiones gobernadas por diferentes lideres. Por ejemplo, las
provincias occidentales estuvieron bajo el control de los emperadores galos (260-286), mientras que las orientales
fueron gobernadas por el reino de Palmira (268-270). Esta divisidn territorial reflejé la creciente influencia de las
provincias periféricas sobre el centro del Imperio.

En el dltimo cuarto de la centuria, los emperadores ilirios propiciaron un periodo de recuperacion que se consolidé
con el ascenso al trono de Valerio Diocles (Diocleciano), al que se le atribuye, sesgadamente, el haber salvado al
Imperio con la imposiciéon de un control sobre los diversos aspectos de vida politica, econdmica, social y cultural.

Se produjeron conspiraciones contra los emperadores como habia sucedido durante el reinado de Cémodo en el
siglo Il. Las conspiraciones urdidas contra el emperador generaron una ndenci | r_imperial
voluntad de los pretorianos. La muerte de Comodo posibilité la expresion abierta de rivalidades y proclamaciones
por todo el Imperio, venciendo Lucio Septimio Severo, de rango ecuestre, quien comprendié que la Unica forma de
afirmar su dominio era asequrar el apoyo de las legiones a través de un flujo constante de recursos, aunque no
tuvo éxito. Afos después, Severo Alejandro intentd favorecer los intereses senatoriales, pero pronto se opuso el
ejército. Los afios siguientes motines y alzamientos intercalaban con intentos de recuperar la tradicién y la paz, con
poca suerte.

El Imperio Romano enfrentd constantes amenazas externas durante el siglo lll. En Occidente, las tribus
germanicas, como los francos, alamanes y sajones, presionaban las fronteras del Rin y el Danubio, y fueron los
causantes de innumerables pérdidas, mientras que en Oriente, el Imperio Sasanida, bajo el liderazgo de Sapor |,
representd una grave amenaza. Los persas llevaron una politica de enfrentamiento y ocupacién de las plazas
dominadas por los romanos en Mesopotamia. La captura y humillacién del emperador Valeriano por los persas en
260 fue un momento simbdlico de la debilidad militar romana.

La magnitud de los desplazamientos de los pueblos “barbaros” fue mucho menor que la de los siglos posteriores. La
situacion se restablecié lentamente con la llegada de los emperadores ilirios, provenientes de Dalmacia, en el 268.
Estos emperadores, como Claudio Il Gético y Aureliano lograron derrotas decisivas a los principales oponentes y
establecieron iniciativas para recuperar la produccion de las tierras y mejorar la situacion monetaria,
aumentando la presidn fiscal. Sin embargo, fue con la llegada de Diocleciano (284-305) que se implementaron
reformas profundas para reorganizar el Imperio. En sus cambios es posible identificar la existencia de un principio de
racionalidad administrativa que tenia como fin dltimo reforzar la posicion del emperador y la estructura estatal. La
naturaleza del poder se modificé y con ella la relacion del emperador con los ciudadanos, quienes adquirieron
el estatus de subditos. EI emperador dejo de ser unicamente el princeps o el primer ciudadano para
convertirse en el dominus o senor.

Diocleciano establecié el sistema de corregencia (conocido como Tetrarquia) que le permitié transferir su
autoridad sobre la parte occidental del Imperio sin poner en riesgo la integridad del Estado. Diocleciano
comprendid que un solo hombre ya no podia defender las extensas fronteras del Imperio contra las constantes
invasiones y rebeliones. Presionado por un alzamiento militar en Britania y multiples frentes, necesitaba un corregente
de plena confianza para gestionar la parte occidental. Designé a Maximiano primero como césar en 285 y
posteriormente como augusto. Diocleciano se centré en Oriente y Maximiano en Occidente. Cada uno de los
augustos senior asocié a un general en caracter de césar junior, C. Galerio (en Oriente) y Flavio Valerio Constancio
(en Occidente), destinados a sucederlos en el cargo en caso de muerte o incapacidad.

Las reformas afectaron al circulo mas cercano del emperador. Diocleciano modifico el consejo imperial para
debilitar el poder de individuos potencialmente rebeldes. Tuvo que aumentar masivamente el nimero de funcionarios,
creando una estructura donde cada uno tuviera un poder limitado y estuviera celosamente vigilado por otro,
permitiendo por un tiempo detener el crecimiento de figuras individuales con el suficiente poder como para romper el
equilibrio logrado.

38



En el &mbito militar mejord la distribucién de las legiones sin aumentar el numero de tropas. Convirtio la legién de
5.000 efectivos a apenas 3.000. Cred unidades mdviles, de 1.000 soldados efectivos para el combate en las fronteras
contra los pueblos de alli. Modificé el sistema de defensa para contener mejor al enemigo. Las rutas comerciales
fueron enlazadas con los puestos militares con la intencion de asegurar el comercio y proveer de recursos al
ejército.

El gobierno de las provincias fue reconfigurado 3L s

implantando  una  precisa separacién entre ©cfanc  desunia G, U :
funciones civiles y militares. Antes un solo sl 2 me; T Vandhios et NS
gobernador tenia todo el poder (ejército, impuestos, Atldnticeo A saral “‘”“”s AP e

justicia). Esto lo convertia en un usurpador , | Discesi - (.:,/ (\"a“"" o &Ws-.\__ L Alacas
potencial. Ahora crea dos cargos separados: el .wm 3 Pmm'-smm wosss | ponto. Euxino
Praeses  (Civi): Recaudaba  impuestos Y | couemmne Roga | {‘ deTacta el
administraba. No tenia ejército; y el Dux (Militar): Hispalis ' Pt Tmm'ﬂ Pty BNeameda _delPonlo \&
Comandaba las tropas. No podia recaudar — ' °’-_.g,°,§;'3‘" R,
impuestos. Como  resultado, se vigilaban : \l‘.f-eﬂlricn i o Antisquia

mutuamente. Para rebelarse, el militar necesitaba el Mar Mediterrdneo

Provincias de Dicclecians

dinero del civil, quien no tenia interés en apoyarlo. Provincias do Maximianc
Divide el Territorio en provincias mas pequefias; e
parti6 las grandes provincias en unidades mas :f":'mf:'m'ils“
pequefias y manejables. Como resultado, un

gobernador o general rebelde controlaba un

territorio mucho mas pequeno y menos recursos, haciendo casi imposible que amenazara al emperador.

Alejandria
L]

Didcesis  &°

Algunos sostienen que estas reformas remiten a la necesidad de mejorar la recaudaciéon de impuestos, pero en
realidad se trataba de una forma de limitar la independencia de los mandos intermedios. Los tetrarcas dividieron
el territorio, sobre todo aquellos espacios mas conflictivos, multiplicando el nimero de provincias, a cargo de un
gobernador (praesides) y de un jefe militar (dux). Estas estaban agrupadas en unidades mayores a cargo de un
vicario, denominadas didcesis, distribuidas en cuatro prefecturas a la cabeza de un augusto o un césar.

Cuestiones sociales

Durante el siglo lll, la profunda crisis militar, econémica y social que atravesoé el Imperio Romano obligd a la poblacion
a aceptar, no sin resistencias, la autoridad de un Estado mas fuerte a cambio de la restauracion del orden. Esta
situacion catalizé una transformacion fundamental en la estructura social, caracterizada por el declive de la antigua
aristocracia senatorial y el ascenso de los militares profesionales del orden ecuestre, quienes asumieron los
altos cargos administrativos y militares por su eficacia frente a los desafios del periodo. La carrera militar se convirtié
asi en la principal via de ascenso social para individuos de origen provincial.

En el ambito municipal, la clase decurional, encargada de la recaudacion de impuestos, vio como su antiguo privilegio
se transformé en una carga pesada, al ser responsables con su propia fortuna de las contribuciones imperiales y las
obras publicas. Paralelamente, el Estado intervino en la economia regulando los collegia (asociaciones profesionales),
fijlando hereditariamente las profesiones para garantizar la produccion y el abastecimiento.

Un hito crucial fue la Constitutio Antoniniana (212 d.C.), mediante la cual el emperador Caracalla extendié la
ciudadania romana a todos los habitantes libres del Imperio. Lejos de ser un acto de generosidad, esta medida
buscaba una unificacion juridica y fiscal, pero eliminé el principal estatus de diferenciacidon social anterior.

El descontento popular fue generalizado. La plebe urbana sufrié por la limitacién de los donativos estatales, mientras
que en el campo, la presion fiscal y las dificiles condiciones de vida provocaron revueltas como la de los bagaudae en
Galia e Hispania, donde campesinos, colonos fugitivos y ladrones desafiaron a las autoridades. Asi, la sociedad que
emergié de la crisis fue radicalmente diferente a la del Principado, sentando las bases para la nueva configuracién del
Bajo Imperio Romano.

39



ion noémi
La crisis econdmica del siglo Il se manifestd en la interrupcion de los intercambios comerciales, la desaceleracion
del crecimiento, el abandono de tierras, la depreciacion monetaria y el aumento de precios. Sin embargo, el
impacto fue desigual: provincias como Britania, Egipto y el norte de Africa mantuvieron su prosperidad, mientras que
las regiones fronterizas danubianas y zonas de Hispania, Galia y Siria sufrieron graves disruptions debido a la guerra'y
la inseguridad.

La guerra fragmentd las rutas comerciales, generd escasez y especulacion, y llevé al Estado a recurrir a dos medidas
clave: la requisicion de ingresos municipales y la devaluacién monetaria. Emperadores como Caracalla (antoniniano) y
Aureliano (aureliano o nummus) introdujeron monedas con menor contenido metdlico noble, lo que provocd una
inflacion galopante y una retraccién de la economia monetaria hacia el trueque. Como consecuencia, el Estado
comenzd a recaudar impuestos en especie (annona), descentralizando el acopio y aumentando la burocracia para
gestionarlo.

Diocleciano intentd estabilizar la situacion con reformas integrales. Realizé un censo general de recursos (287 d.C.)
para calcular la capacidad contributiva basada en dos unidades abstractas: la iugatio (tierra cultivable) y la capitatio
(personas y animales). Esto permitié un sistema fiscal mas predecible y progresivo. Ademas, reformd la moneda
introduciendo el follis de bronce y estableciendo nuevas paridades, aunque con éxito limitado debido a la escasez de
metales preciosos. En el 301, promulgd el Edicto de Precios Maximos para contener la inflacion y la especulacién,
fijando topes para salarios y mercancias, pero su efectividad fue minima ante la escasez de oferta.

La agricultura sufri6 una reconversion: la pequefa propiedad declind frente a la gran propiedad, y el Estado, para
asegurar la produccion y la mano de obra, vinculé legalmente a los colonos a la tierra (adsripticii), sentando las bases
de la servidumbre. Finalmente, el Estado intervino directamente en la economia, organizando talleres oficiales
(fabricae) y controlando colegios profesionales (collegia) para garantizar el abastecimiento del ejército y la
administracion, limitando la libre iniciativa y marcando la transicién hacia una economia dirigida y militarizada tipica
del Bajo Imperio.

tion ltural

El siglo Ill presentd una profunda transformacion cultural, marcada por la tensién entre la tradicion clasica y nuevas
corrientes espirituales. La educacion clasica se mantuvo como ideal para las élites, aunque la produccion literaria
fue escasa, con excepciones como Dion Casio, Herodiano o Cipriano de Cartago. En cambio, florecieron las artes
visuales, como la escultura y la pintura, con un notable realismo en retratos y decoraciones de villas aristocraticas.

La extension de la ciudadania romana a todos los habitantes libres (212 d.C.) transformé la relacidn entre el individuo
y el Estado. Las demostraciones de lealtad al emperador reemplazaron a las antiguas competencias civicas, y el
servicio personal a la ciudad perdié significado frente a un sistema de cargos designado desde el poder central. Esto
se reflejé en el declive de las construcciones publicas y las inscripciones honorificas, mientras los recursos se
destinaban a fortificaciones y defensas.

La diversidad cultural del Imperio se mantuvo, con el latin y el griego como lenguas hegemonicas, pero con la
persistencia de tradiciones locales. Las ciudades del norte de Africa y Oriente Proximo prosperaron, mientras que
muchas en ltalia y el norte de Europa se contrajeron tras sus murallas.

En el ambito religioso, el siglo Ill fue testigo de la expansidn del cristianismo, que ofrecia un mensaje de salvacién y
comunidad frente a la incertidumbre general. Este crecimiento se dio junto con la popularidad de religiones mistéricas
(como el culto a Mitra) y corrientes filoséficas como el neoplatonismo de Plotino, que promovia la idea de un dios
supremo y trascendente.

Las persecuciones contra los cristianos, iniciadas por Decio (250 d.C.) y continuadas por Valeriano y Diocleciano
(303-304 d.C.), buscaron reforzar la unidad imperial frente a lo que se veia como una amenaza a las tradiciones
romanas. Sin embargo, estas medidas no detuvieron la expansion del cristianismo, que finalmente se consolidaria
como una fuerza cultural y social dominante en los siglos siguientes.

40



Cuestiones politicas

El siglo IV fue un periodo de profunda transformacion politica en el Imperio Romano, marcado por la consolidacion de
las reformas de Diocleciano y la transicion hacia un Estado cristiano bajo Constantino y sus sucesores. Tras la crisis
del siglo lll, Diocleciano (284-305) implementé la tetrarquia, un sistema de gobierno colegiado con dos augustos y
dos césares, para garantizar la defensa de las fronteras y una sucesion ordenada. Sin embargo, tras su abdicacion en
305, el sistema colapsé debido a las ambiciones de los herederos excluidos, como Constantino y Majencio.
Constantino emergid victorioso tras la batalla del Puente Milvio (312), unificando Occidente, y derrotd a Licinio en 324
para restaurar la unidad imperial.

Constantino revoluciond el panorama religioso con el Edicto de Milan (313), que establecio la tolerancia para el
cristianismo. Su conversion personal, gradual pero decisiva, impulsé la integracidén de esta religién en el Estado.
Fundd Constantinopla (330), una nueva capital cristiana estratégicamente ubicada entre Europa y Asia, que desplazé
el centro de gravedad del Imperio hacia Oriente. Tras su muerte (337), el Imperio se dividié entre sus hijos, iniciando
un ciclo de luchas dinasticas. Figuras como Juliano "el Apéstata" (361-363), que intentd restaurar el paganismo, y
Joviano (363-364), que firmd una paz costosa con Persia, reflejaron la inestabilidad del periodo.

En 364, Valentiniano | y su hermano Valente dividieron el Imperio definitivamente: Occidente para el primero, Oriente
para el segundo. La derrota y muerte de Valente ante los godos en Adriandpolis (378) marcé un punto de inflexion,
demostrando la vulnerabilidad militar romana. Teodosio | (379-395) negocié un foedus (pacto) con los godos en 382,
integrandolos como federados dentro del Imperio. A su muerte, el Imperio se dividid permanentemente entre sus
hijos: Honorio en Occidente y Arcadio en Oriente.

Dos problematicas definieron el siglo:

La cuestion religiosa: El cristianismo pasé de perseguido a religion oficial bajo Teodosio (380). Conflictos dogmaticos,
como el arrianismo, amenazaron la unidad imperial y fueron resueltos en concilios (Nicea 325, Constantinopla 381)
con intervencion directa de los emperadores.

Las invasiones barbaras y la presién persa: La frontera del Danubio se vio sometida a una presion constante de
godos, hunos y otros pueblos. Persia mantuvo una guerra casi constante en Oriente, exigiendo un esfuerzo militar
permanente.

Las reformas militares fueron cruciales. Diocleciano fortalecié las fronteras con fortificaciones y un ejército estatico.
Constantino, en cambio, cred un ejército movil de campana (comitatenses), extraido de las guarniciones fronterizas,
para responder con rapidez a las invasiones. Esto, si bien fue efectivo, debilitd las defensas fronterizas (limitanei) y
otorgd mayor peso a la caballeria, cambiando para siempre la naturaleza del ejército romano.

Cuestiones sociales

La sociedad del siglo IV se estructuré bajo una rigida division estatal en tres grupos funcionales: los possessores
(grandes terratenientes senatoriales que acumularon riqueza y poder en sus latifundios), los curiales (encargados de la
administracion municipal y la recaudacion fiscal, cuya condicion se volvié una carga hereditaria debido a la presion
impositiva), y la plebe (campesinos, artesanos y comerciantes sometidos a una fuerte presion fiscal que los impulsé a
buscar proteccién mediante vinculos de patronazgo).

El Estado intervino activamente para fijar hereditariamente oficios y condiciones sociales, destacandose la
degradacion de los colonos, que quedaron adscritos a la tierra en una situacion cercana a la servidumbre, sin
derecho a abandonarla y bajo dependencia juridica y econdmica de los terratenientes. Pese a este marco legal
restrictivo, existio movilidad social a través del ejército, la burocracia imperial y la Iglesia, instituciones que permitieron
el ascenso de individuos talentosos.

La aristocracia senatorial se consolidé como la clase dominante, enriquecida por la crisis del siglo lll y ampliada con
la creacién del Senado de Constantinopla, mientras la antigua clase ecuestre desaparecié absorbida por esta nueva
41



nobleza. La vida cotidiana reflejo estas desigualdades: las élites vivian en lujosas villas rurales, mientras la mayoria de
la poblacion enfrentaba pobreza y dependencia, en un proceso creciente de ruralizacién y fragmentacion del poder en
perjuicio de las ciudades.

Cuestiones econémicas:

El siglo IV en el Imperio Romano representé un periodo de profundas transformaciones econémicas marcadas por la
crisis estructural y una intervencion estatal sin precedentes. Segun la perspectiva de Georges Depeyrot, la economia
de este siglo se vio afectada por factores naturales adversos, como un clima menos clemente, epidemias recurrentes
y una disminucion de la poblacion agricola, agravada por los desoérdenes politicos y las incipientes invasiones
barbaras. Estos elementos confluyeron en una reduccion estimada de hasta un tercio de las tierras cultivables en
algunas regiones hacia el siglo V, debilitando la base productiva del Imperio.

La principal novedad de este periodo fue el papel activo del Estado en la economia, iniciado con las reformas de
Diocleciano y consolidado por Constantino. Diocleciano establecié un sistema fiscal basado en la iugatio (unidad de
tierra tributable) y la capitatio (censo de poblacion), calculando anualmente las necesidades del Estado mediante la
indiccion. Constantino afnadio el requisito de pagar tributos en oro, lo que incrementé la presion fiscal sobre la
poblacion, especialmente en Occidente, donde se estima que entre un tercio y dos tercios de la cosecha se
destinaba al fisco. Paralelamente, se implementaron reformas monetarias para contener la inflacion galopante, que
habia alcanzado un 17% anual a mediados de siglo. El antoniniano de plata, fuertemente devaluado, fue reemplazado
por el sdlido de oro y pequefias monedas de bronce (nummi), financiadas mediante la confiscacién de tesoros
paganos, botines de guerra y tributos exigidos a las élites.

Tres actores clave articularon esta economia: el Estado, que buscaba asegurar ingresos estables; la clase dominante
terrateniente, que apoyaba las medidas que garantizaban sus rentas y el control sobre la mano de obra; y la Iglesia,
que acumulé riquezas through donaciones imperiales y exenciones fiscales, legitimando el sistema econdémico. La
redistribucion de riqueza favorecioé a grupos privilegiados como el ejército, que recibié donativos en oro y exenciones
fiscales, y a funcionarios palaciegos y clérigos, exonerados de cargas publicas. Sin embargo, estas medidas no
evitaron el agotamiento de las ciudades ni la contraccidon econdmica progresiva. Las reservas de oro monetario,
estimadas en 220 toneladas a mediados del siglo IV, se redujeron a aproximadamente 100 toneladas hacia fines del
siglo V, reflejando el colapso de los circuitos econdmicos romanos y la transicidon hacia los sistemas regionales que
caracterizarian la economia altomedieval.El siglo IV en el Imperio Romano representd un periodo de profundas
transformaciones econdmicas marcadas por la crisis estructural y una intervencion estatal sin precedentes. Segun la
perspectiva de Georges Depeyrot, la economia de este siglo se vio afectada por factores naturales adversos, como
un clima menos clemente, epidemias recurrentes y una disminucién de la poblacién agricola, agravada por los
desérdenes politicos y las incipientes invasiones barbaras. Estos elementos confluyeron en una reduccién estimada
de hasta un tercio de las tierras cultivables en algunas regiones hacia el siglo V, debilitando la base productiva del
Imperio.

La principal novedad de este periodo fue el papel activo del Estado en la economia, iniciado con las reformas de
Diocleciano y consolidado por Constantino. Diocleciano establecié un sistema fiscal basado en la iugatio (unidad de
tierra tributable) y la capitatio (censo de poblacion), calculando anualmente las necesidades del Estado mediante la
indiccion. Constantino afadioé el requisito de pagar tributos en oro, o que incrementé la presion fiscal sobre la
poblacion, especialmente en Occidente, donde se estima que entre un tercio y dos tercios de la cosecha se
destinaba al fisco. Paralelamente, se implementaron reformas monetarias para contener la inflacion galopante, que
habia alcanzado un 17% anual a mediados de siglo. El antoniniano de plata, fuertemente devaluado, fue reemplazado
por el solido de oro y pequefias monedas de bronce (nummi), financiadas mediante la confiscacién de tesoros
paganos, botines de guerra y tributos exigidos a las élites.

Tres actores clave articularon esta economia: el Estado, que buscaba asegurar ingresos estables; la clase dominante
terrateniente, que apoyaba las medidas que garantizaban sus rentas y el control sobre la mano de obra; y la Iglesia,
que acumulé riquezas through donaciones imperiales y exenciones fiscales, legitimando el sistema econdémico. La
redistribucion de riqueza favorecié a grupos privilegiados como el gjército, que recibidé donativos en oro y exenciones

42



fiscales, y a funcionarios palaciegos y clérigos, exonerados de cargas publicas. Sin embargo, estas medidas no
evitaron el agotamiento de las ciudades ni la contraccidon econdmica progresiva. Las reservas de oro monetario,
estimadas en 220 toneladas a mediados del siglo 1V, se redujeron a aproximadamente 100 toneladas hacia fines del
siglo V, reflejando el colapso de los circuitos econdmicos romanos y la transicién hacia los sistemas regionales que
caracterizarian la economia altomedieval.

Cuestiones culturales

El siglo IV constituyd un periodo de transformacion cultural y religiosa radical en el Imperio Romano, marcado
fundamentalmente por la conversion de Constantino al cristianismo y la posterior consolidacion de esta religion como
elemento central del poder y la identidad imperial. Segun Paul Veyne, sin la intervencion de Constantino, el
cristianismo habria permanecido como una secta marginal. Su conversion, atribuida a una visién antes de la batalla
del Puente Milvio (312 d.C.), donde se le habria encomendado adoptar el crismoén (XP) como simbolo de victoria,
respondi6 tanto a convicciones personales como a una logica politica: en un contexto de crisis de la tetrarquia y del
paganismo oficial, el monoteismo cristiano ofrecia un nuevo fundamento de unidad y legitimidad.

Constantino implementd una politica religiosa pragmatica: aunque personalmente cristiano, no impuso su fe a la
fuerza, sino que promovio la tolerancia y priorizé la supresion de los sacrificios paganos sobre la conversiéon masiva.
Su rol fue el de un arbitro en asuntos eclesiasticos, autoproclamandose "obispo de los de fuera", lo que reflejaba la
tradicion romana que vinculaba religiéon y autoridad imperial. Este enfoque se evidencié en el Concilio de Nicea (325
d.C.), donde Constantino financid y dirigié la reunion de obispos para definir la ortodoxia frente a disputas teoldgicas,
particularly el arrianismo, que negaba la consustancialidad del Hijo con el Padre. La férmula resultante
—"engendrado, no hecho, consustancial con el Padre"— establecié un dogma unificado y marginé a disidentes,
though el arrianismo perdurd, especialmente entre los godos.

La era constantiniana también vio el surgimiento de herejias y cismas que desafiaron la unidad eclesiastica. El
donatismo en Africa, por ejemplo, combiné puritanismo religioso con tensiones sociales al rechazar a quienes habian
apostatado durante las persecuciones, mientras que el priscilianismo en Hispania mezclé ascetismo con doctrinas
gndsticas. Constantino respondié con concilios y confiscaciones, pero estos movimientos revelaron la diversidad del
cristianismo y la dificultad de imponer una ortodoxia.

La Iglesia se benefici6 material y juridicamente: el clero recibié exenciones fiscales (munera), derecho a recibir
herencias y autoridad judicial (audientia episcopalis), mientras que el evergetismo imperial financié basilicas
monumentales en Roma (Letran, Vaticano, San Pablo), Jerusalén (Santo Sepulcro) y Constantinopla (Santa Irene). Este
patrocinio transformé el cristianismo en una institucion de poder visible, though Constantino mantuvo un equilibrio
simbdlico con el paganismo, como muestra la estatua de Apolo en Constantinopla.

Estructuralmente, la Iglesia adoptd una organizacién jerarquica paralela a la administrativa imperial, con obispos,
metropolitanos y patriarcas (Roma, Alejandria, Antioquia, Constantinopla), y el papado romano comenzoé a afirmar su
primacia moral. Simultaneamente, surgié el monacato como contrapunto ascético a la institutionalizacién, con figuras
como Antonio en Egipto y luego Martin de Tours en Occidente.

Culturalmente, la historiografia cristiana emergié con fuerza, encabezada por Eusebio de Cesarea, cuya Historia
Eclesiastica ofrecid una visién providencialista del triunfo cristiano, mientras que la hagiografia, como la Vida de
Antonio de Atanasio, popularizé ideales de santidad. Este siglo sent6 asi las bases para la fusién entre poder imperial
y religién cristiana que definiria la Baja Antigliedad y la Edad Media, transformando irreversiblemente la cultura
romana.

SIGLO V
Cuestiones politicas
El siglo V constituyd el escenario definitivo de la desintegracion politica del Imperio Romano de Occidente, un
proceso complejo donde factores internos y externos se entrelazaron para dar forma a una nueva realidad geopolitica.
Tras la divisidon formal del Imperio en 395 entre los hijos de Teodosio, Honorio en Occidente (con capital en Ravena) y
Arcadio en Oriente (Constantinopla), la parte occidental se enfrenté a una crisis multifacética que culminaria con su
colapso en 476.

43



La presion externa fue un elemento catalizador decisivo. Aunque el Imperio Sasanida en Oriente seguia siendo
percibido como la amenaza principal a fines del siglo IV, fueron los pueblos germanicos e iranios asentados a lo largo
del limes del Rin y Danubio —burgundios, godos, suevos, vandalos, alanos y hunos— quienes desestabilizaron la
frontera. La irrupcion de los hunos desde Asia Central, segun argumenta el historiador Peter Heather, actué como
detonante, empujando a estos pueblos hacia el interior del Imperio. El cruce masivo del Danubio por los godos en
376, su victoria en Adrianépolis (378) donde murié el emperador Valente, y posterior saqueo de Roma en 410 bajo
Alarico, simbolizaron la vulnerabilidad militar romana.

Estos movimientos iniciaron una cadena de eventos: el cruce del Rin por vandalos, alanos y suevos en 406, su
avance hacia Hispania y el norte de Africa; el establecimiento de los visigodos en Aquitania (418) mediante un foedus;
la conquista vandala de Cartago (439), que privd a Roma de su granero africano; y la incursion de Atila al mando de
los hunos, contenida temporalmente en los Campos Catalaunicos (451) por Aecio, pero que evidencié la dependencia
de Roma de ejércitos federados barbaros.

La crisis interna fue equally critica. La pérdida progresiva de territorios ricos (Africa, Hispania, Galia) redujo
drasticamente la base fiscal del Estado, minando su capacidad para mantener un ejército profesional y una
burocracia efectiva. La autoridad imperial se debilitd frente a generales barbaros como Ricimero (456-472) y Odoacro,
quien depuso a Rémulo Augustulo en 476 y envid las insignias imperiales a Constantinopla, simbdélicamente cerrando
la linea de emperadores occidentales.

Politicamente, el siglo V no fue una ruptura abrupta sino una transicién hacia entidades posromanas. Los reinos
barbaros —visigodo en Hispania, vandalo en Africa, ostrogodo en ltalia, franco en Galia— no buscaron destruir €l
Imperio sino integrarse en él. Muchos gobernantes actuaron como federados (foederati) nominalmente leales a Roma,
manteniendo estructuras administrativas romanas y cooperando con las élites locales terratenientes. Esta
colaboracion asegurd cierta continuidad cultural y juridica, aunque el poder central se fragmento.

El resultado final fue la emergencia de una Europa de reinos independientes que ya no aspiraban a la legitimidad
imperial universal. La desaparicion del Estado centralizado occidental no implicd aniquilacién cultural —el latin, el
derecho romano y el cristianismo persistieron— pero si el fin de un orden politico unificado. El Imperio de Oriente,
en cambio, sobrevivio, intentando incluso reconquistar territorios bajo Justiniano en el siglo VI, aunque sin lograr
restablecer la unidad mediterranea. Asi, el siglo V marcd la transicion de la Antigliedad clasica a la Alta Edad Media,
donde la sintesis entre lo romano y lo germanico definiria el futuro del continente.

Cuestiones sociales

El siglo V constituyé un periodo de profunda reconfiguracion social en el Occidente romano, caracterizado por la
interaccion compleja entre la sociedad imperial y los pueblos germanicos. Lejos de representar una simple "caida",
este proceso implicé una transicién gradual donde elementos de continuidad y cambio se entrelazaron para dar forma
a una nueva realidad social. La dinamica entre fuerzas endogenas —como las tensiones sociales internas y la crisis
institucional— y exdgenas —la presidon migratoria y el establecimiento de reinos germanicos— redefinio las
estructuras de poder, identidad y organizacién comunitaria.

La relacién entre romanos y germanos evoluciond a través de tres etapas significativas. Inicialmente, durante la fase
de conquista y colonizacién romana, las guerras definieron fronteras estables mientras algunos pueblos germanicos
buscaban tierras para asentarse. Posteriormente, durante los siglos Il al IV, se desarrollaron migraciones pacificas de
familias completas que ingresaron como federados (foederati), estableciendo relaciones de amistad (amicitia),
hospitalidad (hospitalitas) y clientelismo con las autoridades romanas. Finalmente, el siglo V presencid invasiones
violentas motivadas por la presidon de los hunos y la debilidad romana, que incluyeron desde razzias hasta el
establecimiento de reinos autbnomos como los de visigodos y vandalos.

La organizacién social germanica se estructuraba en torno a tres ejes de solidaridad: la sippe o familia amplia bajo
autoridad patriarcal, la tribu como unidad politica basica, y el gau o confederacién de tribus con jefes elegidos en

44



asambleas de guerreros. Su derecho consuetudinario priorizaba la responsabilidad familiar colectiva, la venganza de
sangre y las ordalias como mecanismos judiciales. Religiosamente, practicaban un culto a fuerzas naturales y dioses
como Wotan y Thor, con rituales de sacrificio y celebracion de victorias militares.

El proceso de integracion se desarrollé mediante mecanismos complejos de etnogénesis, donde un "nucleo de
tradicion" aristocratico amalgamé elementos culturales diversos para crear identidades cohesionadas, como los
Regnum Francorum en Galia. Las élites romanas y germanicas establecieron acuerdos de colaboracién que
permitieron a los terratenientes mantener sus privilegios a cambio de reconocer la nueva autoridad. La conversion
religiosa al cristianismo —ya fuera arriano o catélico— por parte de los lideres germanicos facilité su legitimacién ante
la poblacion romana, aunque persistieron numerosas practicas paganas.

Sin embargo, este periodo también estuvo marcado por tensiones sociales agudas. Las revueltas bagaudicas en
Galia e Hispania expresaron el descontento de campesinos, colonos y plebe urbana contra la opresién fiscal y el
poder terrateniente. La progresiva militarizacion de la frontera bajo control germanico generd recelos entre la
aristocracia romana, que intentd limitar su influencia en el ejército y la administraciéon. En este contexto, la Iglesia
emergié como institucién articuladora, con obispos que suplieron la vacante autoridad imperial en las ciudades y
facilitaron la integracion de las estructuras romanas en los nuevos reinos.

El resultado final no fue la sustitucion de lo romano por lo germanico, sino una sintesis social creativa donde
elementos de ambas tradiciones se fusionaron. Esta transformaciéon sentd las bases para la sociedad medieval,
caracterizada por lealtades personales, particularismo local y una identidad cultural hibrida que marcaria el desarrollo
de Europa en los siglos siguientes.

Cuestiones econémicas

El siglo V representd un punto de inflexién en la evolucién econdmica del Imperio Romano de Occidente,
caracterizado por la progresiva fragmentacion del sistema fiscal unificado y la emergencia de modelos econdémicos
regionales. Lejos de ser una simple "decadencia", este periodo witnessed una compleja reconfiguracion donde
factores como las invasiones germanicas, la crisis fiscal y el surgimiento de nuevos actores econdmicos
—particularmente la Iglesia— redefinieron las bases de la produccién y distribucion de riqueza.

La creciente divergencia entre Oriente y Occidente se acentud durante este siglo. Mientras el Imperio Oriental
mantuvo una mayor estabilidad burocratica y econdmica, gracias a su base fiscal mas sdlida y menor exposicion a
las incursiones barbaras, Occidente enfrentd una presidon constante sobre sus recursos. Las incursiones germanicas
no solo disruptieron las redes de produccién y comercio, sino que fragmentaron el territorio en unidades politicas
auténomas que gradualmente reemplazaron el sistema tributario imperial por mecanismos locales de recaudacion.

El Estado romano tardio dependia criticamente de la tributacién como columna vertebral de su economia. Los
impuestos —recaudados en moneda y especie— financiaban el ejército, la burocracia, el aprovisionamiento urbano y
las obras publicas. Sin embargo, como sefiala Wickham, este sistema enfrentd tensiones crecientes: las élites
terratenientes evadian sus obligaciones fiscales, mientras los campesinos buscaban proteccion bajo el patronazgo de
magnates locales, incrementando asi el poder de la gran propiedad a expensas del fisco imperial. Este ciclo de
evasion y descentralizacion debilité la capacidad del Estado para mantener sus estructuras.

La llegada de los reinos germanicos acelerd esta transformaciéon. Aunque inicialmente intentaron preservar los
mecanismos fiscales romanos, la realidad econdmica impuso adaptaciones profundas. La desaparicion del ejército
profesional —reemplazado por guerreros-terratenientes— redujo drasticamente el gasto militar, mientras la tributacion
perdié su caracter universal para transformarse en un sistema de donativos y contribuciones irregularmente aplicado.
La base imponible se contrajo debido a la guerra, la disminucién demografica y el asentamiento de comunidades
germanicas que often recibieron tierras mediante hospitalitas, aunque los detalles de estos acuerdos siguen siendo
debatidos.

45



En este contexto, la Iglesia emergié como un actor econdmico crucial. Los recursos dedicados a la construccion de
basilicas y monasterios, junto con las donaciones piadosas, estimularon economias locales y proporcionaron redes
de asistencia social en un periodo de creciente inseguridad. Los obispos asumieron funciones administrativas
—incluyendo la gestion de granjas y talleres— que anteriormente correspondian al Estado, facilitando una transicién
hacia modelos econdmicos mas localizados.

Las ciudades, aunque afectadas por la contraccion comercial y la inestabilidad, mantuvieron cierta vitalidad
econémica como centros episcopales y mercados regionales. La arqueologia muestra continuidad en actividades
artesanales y agricolas en sus alrededores, though a escala reducida. En las areas rurales, la economia se reorientd
hacia la autosuficiencia, con villas transformandose en centros de produccién autarquicos y aldeas campesinas
ganando autonomia relativa.

La diferencia fundamental con Oriente radico en la guerra constante: mientras Constantinopla disfruté de periodos de
paz que permitieron la acumulacion de excedentes, Occidente sufri6 decades de conflicto que dafaron
infraestructuras y disruptieron el comercio a larga distancia. El resultado fue la emergencia de economias
regionalizadas, donde la riqueza se media mas en control de tierras y hombres que en moneda circulante. Este
transito no fue uniforme —zonas como lItalia o el sur de Galia mantuvieron mayor complejidad econémica— pero
senté las bases para los sistemas sefioriales altomedievales.

En conclusion, el siglo V no witness el colapso econdmico absoluto, sino la desintegracion de un sistema fiscal
unificado y su reemplazo por modelos hibridos romano-germanicos. Esta transformacién, though traumatica, creé las
condiciones para economias mas localizadas y resilientes que caracterizarian la Alta Edad Media.

Cuestiones culturales

El siglo V fue testigo de una profunda transformacion cultural en el Occidente romano, marcada por la consolidacion
del cristianismo como eje rector de la vida intelectual, artistica y social. Este proceso no implicé una ruptura abrupta
con el pasado clasico, sino una reelaboracion creativa donde la tradicion romana se fusiond con nuevas realidades
politicas y religiosas. La cultura dejo de ser un dominio exclusivo de las élites urbanas paganas para convertirse en un
campo de batalla ideolégico donde se definieron los cimientos de la Europa medieval.

La cristianizacion del espacio publico alteré radicalmente la fisonomia de las ciudades. Las basilicas y complejos
episcopales reemplazaron a los templos paganos y edificios civicos como centros de la vida urbana. Este cambio no
fue meramente arquitecténico sino simbdlico: los enterramientos, antes situados extramuros, comenzaron a integrarse
en el tejido urbano, mientras los mosaicos y pinturas con escenas biblicas sustituyeron a la iconografia clasica en la
decoracién publica. Ciudades como Ravena, convertida en capital imperial, ejemplificaron esta transformacion a
través de monumentos como el Mausoleo de Gala Placidia, donde la simbologia cristiana se articulé con la herencia
artistica romana.

El periodo se caracterizé por intensos debates teoldgicos que trascendieron el ambito académico para convertirse en
cuestiones de poder e identidad. Controversias como el nestorianismo —que enfatizaba la dualidad de naturalezas en
Cristo— y el monofisismo —que defendia su naturaleza Unica— dividieron no solo a la Iglesia sino al Imperio,
particularmente en Oriente. El Concilio de Calcedonia (451) intentd establecer una ortodoxia mediante la formula de
"dos naturalezas en una persona", pero estas disputas reflejaban tensiones mas profundas: conflictos entre sedes
patriarcales, descontento social y la creciente politizacion de la fe. El asesinato de la fildsofa Hipatia en Alejandria
(415) simbolizé la violencia que podian generar estas pugnas ideoldgicas.

La educacién y la produccién intelectual experimentaron una sintesis entre paideia clasica y pensamiento cristiano.
Figuras como los Padres de la Iglesia occidental —Ambrosio, Jerénimo y Agustin— encarnaron este proceso. San
Jerénimo tradujo la Biblia al latin (la Vulgata), integrando erudicién clasica y exégesis cristiana. San Agustin, en obras
como La Ciudad de Dios, respondid a las acusaciones que atribuian al cristianismo la caida de Roma, proponiendo
una visidn teleolégica de la historia donde lo terrenal se subordinaba a lo divino. Su obra legitimé la autoridad
eclesiastica mientras absorbia herramientas del neoplatonismo y la retérica clasica.

46



La literatura y la historiografia también se reorientaron. Las crénicas —como las de Préspero de Aquitania o Hidacio—
sustituyeron a la historia analitica clasica, organizando los eventos en estructuras cronoldgicas que reflejaban una
vision providencialista. Este género, mas accesible y didactico, priorizaba la ensefanza moral sobre el rigor factual.
Paralelamente, persistid el estudio de autores clasicos, though ahora mediado por una lense cristiana que buscaba
extraer lecciones éticas o alegdricas.

La relacion entre romanos y béarbaros se transformé culturalmente. La antigua oposicion “civilizacién vs. barbarie"
perdié fuerza a medida que los pueblos germanicos se integraron en las estructuras imperiales —especialmente en el
ejército— y adoptaron progresivamente el cristianismo y el latin. Este proceso no estuvo exento de tensiones, pero
facilité una etnogénesis donde elementos romanos y germanicos se amalgamaron en identidades hibridas, como en
los reinos visigodo o franco.

En conclusion, el siglo V no fue un periodo de decadencia cultural, sino de intensa reelaboracion intelectual y artistica.
El cristianismo proporcioné un nuevo marco de referencia que absorbid, reinterpretd y transmitié la herencia clasica,
mientras las ciudades, la educacién y la produccién simbdlica se adaptaban a una realidad politica fragmentada. Esta
transformacion sentd las bases para la cultura medieval, donde la fe seria el principal organizador del conocimiento y
la expresion artistica.

SIGLO VI
tion liti
En torno al afno 500, el mapa politico del occidente europeo habia comenzado a adquirir sus perfiles medievales. El
imperio de Occidente habia desaparecido y los invasores empezaban a configurar sus dreas de poder en las zonas
mas romanizadas de ltalia, norte de Africa, Hispania y las Galias.

En la Galia, los pueblos francos se asentaron sobre las antiguas estructuras romanas. Estaban divididos en
ripuarios/renaros a la izquierda del Rin, y los salios en la actual Bélgica y Paises Bajos. De estos ultimos surge
Clodoveo, que en 486 vence a Siagro, ex-general romano y gobernante de un estado remanente del Imperio,
tomando su capital de Soissons y proclamandose “general romano” ademas de rey. Clodoveo se preocupé por
unificar las distintas comunidades francas situadas en torno al rio Loira y se expandié hasta el mediterraneo,
entrando en contacto y conflicto con los burgundios y visigodos. Contra estos ultimos, vencié e incorpord Tolosa y
Aquitania a su dominio.

A sus sucesores, se los comienza a llamar

& A ¥
merovingios y presionaron hacia el este y sur, ‘ )

OCEANO

EsLavos
dislocando el reino burgundio e incursionando en ATLANTICO
ltalia, ademas de incorporar a la Germania o
meridional. Debido a la practica merovingia de los subves.  Vasconss Rl M

Sans

Reing de Tus
fos frances

i B g
fraccionar el territorio entre los hijos de los reyes, oy, oo B R 1 ::,.
las luchas internas se hicieron comunes y se L meenio sizantivo
empezd a gestar una diferencia entre Neustria, el Reine de :

los vindalos

Ma;

oeste, y Austrasia, el este.
Los merovingios no rechazaron por completo su :

herencia romana, pero su reino fue — JELELEEETTT /_\

esencialmente germanico.

'
""'Il'ﬂllrrrunl‘o

En Hispania e ltalia, el protagonismo fué de los godos, que fundaron estados duraderos que fusionaron elementos
germanicos y romanos, formando una cultura intelectual auténoma.

En Hispania, los Visigodos llegaron a la peninsula ibérica en el siglo V como federados del Imperio. Para el siglo
VI, contenida la amenaza franca, el poder de los reyes visigodos solo era discutido, aunque débilmente, por el reino
Suevo, en la actual Galicia, y los vascos al norte de Hispania. El rey visigodo Leovigildo anexé el reino suevo entre
576 y 585, fusionandolo con el godo, mantuvo a los vascos contenidos y expulsé a los bizantinos, que habian

47



llegado al este hispano. Su sucesor, Recaredo, consiguié consolidar la autoridad real y organizaciéon politica,
convirtiéndose al catolicismo, uniendo asi a los godos (arrianos) e hispanorromanos (catélicos), ademas de traerle
una poderosa alianza con la Iglesia. Se formd una monarquia teocratica, al estilo bizantino.

En Italia, los Ostrogodos ingresaron en 489 liderados por su rey Teodorico y venciendo al rey Odoacro
(destructor del Imperio). La organizacion del reino ostrogodo respeté una especie de dualismo que mantuvo el
equilibrio entre las tradiciones imperiales romanas y las de los germanos. A la fuerza del ejército godo se le unié
el orden de la civilizaciéon romana, con sus leyes, magistraturas, y apoyo del orden senatorial. Dispuso que los godos
y romanos vivieran bajo administraciones paralelas pero separadas.

Tras la muerte de Teodorico, llega al trono Atalarico, un nifio bajo la regencia de la hija del ex rey, pero muere
prematuramente y un tal Teodato aprovecha para matar a la hija del ex rey, Amalasvinta, y hacerse con el poder. El
emperador bizantino Justiniano utilizara esto como excusa para invadir ltalia, diciendo vengar a Amalasvinta. El
reino cayd ante Bizancio, proceso durante el cual se reemplazé el dualismo por una germanizacion de las
estructuras politicas.

El dominio de Bizancio no duré mucho, pues los Lombardos vinieron del norte y ocuparon el lugar dejado por los
ostrogodos, creando el reino de Pavia, y los ducados de Benedetto y Espoleto al sur. El reino, a su vez, se dividiod
en ducados y las tierras pasaron a jefes lombardos, muchas veces a la fuerza.

En Britania, desde el siglo V se fué derrumbando la vieja organizacién romana ante el ataque de pueblos germanicos,
anglos y sajones. Se ocuparon las tierras arables y las ciudades perdieron relevancia. Los celtorromanos no
desaparecieron, resistieron junto a los bretones en el este de Inglaterra.

Todos los Estados germanicos tuvieron en sus comienzos los mismos problemas fundamentales provocados por el
choque con el orden estatal, las formas sociales de vida y con la religion y cultura del Imperio. La herencia romana los
obligd a cambiar su modo de vida tribal por un mundo mas ordenado y regulado por el estado. No sustituyeron
simplemente al régimen estatal romano, pues eran una minoria, sino que se integraron como lideres y gobernantes.
Uno de los motivos de enfrentamiento mas agudos fue la religiéon (arrianos vs catodlicos), pero no hubo un
notable cambio en las formas de vida. Elementos esenciales de la antigua estructura romana permanecieron, como
el ordenamiento administrativo, el comercio y la economia agricola.

En cuanto a Bizancio, la “reconquista bizantina” fue una politica de recuperacion de territorios y derechos por
parte de Justiniano (527-565). Se basé en su poderosa flota y tomaron el Africa vandala, Italia, y el sureste
peninsular en lberia. Sin embargo, estas guerras en Occidente los debilitaron y no pudieron hacer frente a los
ataques de los persa y eslavos. Por otra parte, la restauraciéon de la romanidad era casi imposible, las tierras
conquistadas no se sentian ligadas a Constantinopla, por lo tanto, unificada la monarquia visigoda (625) perdieron
Hispania, luego Africa y en Italia lograron mantener algunos puntos en el sur hasta el XI.

Cuestiones sociales

Los romanos y germanos tenian ciertas similitudes basicas, ambos conocian la desigualdad social (orden senatorial y
parientes y comparieros de los jefes de guerra, respectivamente) y también la esclavitud. El cuerpo social destacaba
tres grupos claramente diferenciados:

e Los esclavos eran propiedad de otros desde nacer hasta morir, no tenian nada propio, se los podia comprar
y vender y se ocupaban de labores rurales o domésticas. También provenian de la reproduccién natural, de
matrimonios entre libres y esclavos o condenas judiciales.

e |os hombres libres, no se consideraban tales por su independencia personal, sino por pertenecer al
“pueblo”, integrar las instituciones publicas de su comunidad. Las sociedades germanicas se basaban en
un cuerpo de hombres libres, cuya condicion se expresaba en el derecho de llevar armas y seguir al jefe
guerrero o rey en expediciones, participando del botin capturado. Para los germanos, la libertad como
derecho dependia del principio de obligacién, era obligatorio ejercer estos derechos.

En las zonas romanizadas la libertad estaba unida a la propiedad del suelo y gran parte de los
campesinos eran colonos que cultivaban tierras ajenas, los limites entre la libertad y formas atenuadas de
servidumbre eran difusas.

48



e Los “grandes” se refiere a la nobleza o aristocracia mezcla de descendientes de lideres germanos y
clase senatorial romana. En la cima se encontraba el rey que gracias a la herencia, contaba con grandes
sumas de riqueza que utilizaba para distribuir, surgiendo asi un conjunto de hombres ligados a su persona
por relaciones domésticas conocidas como palatium. Los jévenes de familias aristocraticas también
buscaban complementar su educacion junto al rey. Aparece asi todo este grupo de “amigos” o “fieles” unidos
al monarca por una fidelidad particular que les otorgaba un valor individual especial. Estos personajes seran
los principales ejecutores del poder real.

Los grandes podian ser esta “familia real” que se describe, aunque era un grupo mas amplio en verdad. El
poder de estos se expreso a partir de su posicién particular en el seno social y su control de la tierra, que
poco a poco iria concentrando.

Este periodo no presenté al espacio geografico como problema, pues la disponibilidad de tierras era suficiente.
La poblacién en cambio, si ofrecié particularidades. Controlar la disponibilidad de hombres era una manera de
asegurar los brazos capaces de llevar adelante la produccion y las fuentes de obtencién de riquezas.

Cuestiones econémicas

El paisaje mediterraneo se caracterizd, en época romana, por los limites entre los campos, bien definidos y separando
lo cultivable de lo no. Los germanos y celtas, en cambio, privilegiaron la zona imprecisa, con el bosque como
frontera y el seto vivo, valorizando la silva (bosque) como espacio a aprovechar junto con la agricultura, dado
los intereses pastoriles de los recién llegados.

La explotacion agraria tomé relevancia fundamental, ya fuera a partir de las propiedades mas o menos pequefias
de tipo familiar, como a través de grandes concentraciones en manos de los potentes. De todas formas, aunque se le
puede atribuir ser aquel que impulsé las caracteristicas salientes a la estructura agraria medieval, la consolidaciéon del
gran domino es cosa de siglos posteriores. De momento podemos afirmar que la produccién agraria estaba a cargo
de campesinos agrupados en comunidades aldeanas o familias amplias, que explotaban en conjunto los terrenos
comunales y avanzaban hacia las tierras incultas cuando lo necesitaban o les era posible. No significaba que no
existiese la concentracidn de tierras. Las tierras se trabajaban de forma similar a la época romana: el aratrum era
predominante.

La economia del periodo se constituy6é en torno a una base fundamentalmente agraria, con cierta vigencia del
comercio. Las rutas del Imperio, ahora reducidas y en peor estado, seguian siendo transitadas o por hombres
actuando en nombre de un sefor para ocuparse en otras tierras de los negocios del duefio, o es posible que incluso
por verdaderos mercaderes. La existencia de la circulacion monetaria nunca desaparecié del todo cerca del
mediterraneo y siguid registrandose el precio de las cosas por un cierto nimero de monedas, aunque serian mas un
simbolo de prestigio y poder, que un medio de cambio extendido.

Mientras tanto, en el Imperio de Oriente el Estado mantenia el control sobre la fiscalidad, protegia el comercio
exterior y buscaba aumentar el control sobre la economia urbana. El Estado dirigia la actividad productiva
segun sus intereses politicos. Daba licencias de exportacidon, establecia monopolios, fijaba limites salariales,
sefalaba los lugares de venta y almacenamiento.

Cuestiones culturales

En los aspectos culturales, tanto como en los politicos, sociales y econédmicos, la palabra que mejor define la
situacion del siglo VI es sintesis. En ningun lugar se impuso un orden nuevo traido por un nimero relativamente
bajo de invasores barbaros. Por lo que la fusién de elementos en los reinos romano-germanicos fue una
constante. Igualmente, puede plantearse que existié una resistencia romana, que buscaba mantener modos de
vida, lengua y derechos tradicionales, sobre todo en las ciudades bien consolidadas. Zonas como Germania junto al
Rin, norte de Galia, Hispania e ltalia, fueron notables por la pervivencia de una cultura y ordenamiento clasico, que,
aunque sufrio modificaciones no desaparecié por completo y hasta esporadicamente se fortalecié. En el caso
de ltalia, la llegada de los bizantinos trajo consigo la recuperacion de las antiguas tradiciones e incluso, la
incorporacion de las nuevas ensenanzas de Oriente en el plano espiritual y artistico. Esta resistencia no fue
mérito solo de los romanos. Los germanos tuvieron su papel destacado en este proceso, cuando tomaron los
codigos legales romanos y los mantuvieron luego de adaptarlos a sus principios consuetudinarios, aceptando
la idea de la ley como el fundamento de la sociedad y el gobierno justo.

49



Del mismo modo, si bien se ha marcado que las ciudades bajo los germanos decayeron en muchos casos, no
significa que pueda caracterizarlos como enemigos de ellas. Los reyes francos y godos no fueron reyes
némadas, tuvieron sus palacios en varias ciudades administrativas. La importancia del centro urbano germanico
radicaba en su funcién de capitales o residencias reales, enriquecidas por una corte, la administracion, escuelas
santuarios y una basilica funeraria para la dinastia. Los obispos también propiciaron el mantenimiento de las
ciudades en torno a la catedral y sus dependencias.

Los obispos recibieron una valoracion especial en esta etapa, pues se creia que ellos serian los poseedores de
una vision privilegiada y depositarios de una cierta paideia. A partir de ella, estarian en condiciones de convertirse en
la autoridad que, legitimamente, ofreceria al pueblo cristiano las herramientas necesarias para la salvacion. En
esta época la cristinadad occidental vivié una serie de transformaciones de la mano de los reinos que fueron
organizandose y que construyeron iglesias regionales, que tuvieron sus leyes y liturgia propias, aunque aceptaban
la supremacia de Roma. Las invasiones barbaras sin duda favorecieron el resurgimiento de antiguas herejias latentes
muchas veces en las poblaciones del Imperio, el apego al paganismo y a las supersticiones se mantuvieron, pero el
catolicismo se impuso sobre el arrianismo.

El monacato, en un primero privativo de oriente, se difundié con fuerza por occidente, si bien los obispos se
interesaron en la conversidn de la poblacién de las zonas rurales, la expansion de la fé cristiana por Europa del norte
se debié mayoritariamente a monjes misioneros.

En lineas generales, la cultura del siglo VI respeté la vieja base romana, donde la lengua latina y la pasion por la
retérica encontré expresiones destacadas en manos de hombres como Casiodoro, que establecera los esquemas
retéricos latinos que apareceran en la literatura y pedagogia cristiana y sera él quien establezca como obligacion de
los monjes la copia de los manuscritos antiguos. No se hicieron obras meramente copiando a lo anterior, sino
producciones originales asentadas en la adhesion a sus tiempos y a las nuevas estructuras que se estaban
construyendo.

El arte presentd una marcada sintesis de elementos diversos. Se centré mucho mas en las producciones mobiliarias
que en la arquitectura y la gran escultura. Ambas de estilo simple, sin recargas de relieve o detalle.

En cuanto a Oriente, fue un siglo de gran esplendor cultural,sobre todo en la corte de Constantinopla. Justiniano
enriquecio la capital con palacios, acueductos, bafios publicos y las iglesias de Los Santos Apdstoles y la Santa
Sofia. Fue también una época prédiga para las ciencias pues se buscé recopilar y transmitir los conocimientos
de la antigiiedad en matematica, botanica, fisica, astronomia, etc. y tratar de encontrar sus aplicaciones practicas.
Se destaca también la recopilacién del derecho romano, con obras como el Cddigo de Justiniano e Instituta.

50



Tr jo Practico N°1

Introduccion a la Edad Media - Eco Umberto

La Edad Media constituye un periodo histérico de extraordinaria complejidad y duraciéon, que abarca
aproximadamente desde la disolucion del Imperio romano de Occidente en el afo 476 hasta el fin del siglo XV,
convencionalmente situado en 1492 con el descubrimiento de América. Este lapso de mas de mil afios no puede ser
entendido como una unidad homogénea, sino como una sucesion de épocas diversas, con transformaciones
profundas en todos los ambitos de la vida. Su estudio requiere, por tanto, desmontar una serie de estereotipos
persistentes y comprender sus aportaciones fundamentales, muchas de las cuales siguen vigentes en la
configuracion de Europa y Occidente.

Uno de los primeros equivocos que deben aclararse es la idea de la Edad Media como un "siglo" extenso o un
periodo con caracteristicas uniformes. Por el contrario, se trata de una "edad" en el sentido histérico amplio,
comparable en extension y diversidad a la Edad Antigua o la Edad Moderna. Fue el humanista Flavio Biondo, en el
siglo XV, quien acuid el término "Medievo" para referirse a los siglos transcurridos entre la caida de Roma y su propia
época, considerandolos un paréntesis de decadencia entre dos momentos de esplendor clasico. Irénicamente, él
mismo quedod incluido en ese periodo, ya que la fecha convencional de su final se sitia en 1492. La enormidad de
este marco temporal —mas de mil anos— hace imposible generalizar sobre una supuesta uniformidad cultural, social
o intelectual. Entre san Agustin de Hipona (siglo IV-V) y santo Tomas de Aquino (siglo XIll) median ochocientos afios,
el mismo tiempo que nos separa a nosotros de santo Tomas. En un lapso asi, es inevitable que se sucedan multiples
"medievos", con rupturas, renacimientos y transformaciones profundas.

Tradicionalmente, se distingue entre Alta Edad Media (siglos V-X), caracterizada por las invasiones barbaras, la
desestructuracion del mundo romano y la lenta gestacion de nuevas realidades politicas y culturales; una Edad Media
central o plena (siglos XI-XIIl), con el renacimiento urbano, el auge del feudalismo, las Cruzadas y el florecimiento de
las universidades; y una Baja Edad Media (siglos XIV-XV), marcada por crisis demograficas, guerras, pero también por
el surgimiento de los estados modernos, el humanismo y los inicios de la expansién ultramarina. Incluso el
Renacimiento del siglo XV forma parte, en rigor, de la Edad Media, pues sus grandes figuras —desde Petrarca y
Boccaccio hasta Leon Battista Alberti o Nicolds de Cusa— vivieron y produjeron antes de 1492. La delimitacion
cronoldgica es, en buena medida, arbitraria y convencional.

Otro estereotipo frecuente es concebir la Edad Media como un fenédmeno exclusivamente europeo occidental. En
realidad, fue un periodo de intenso intercambio y convivencia —no siempre pacifica, pero si constante— entre tres
grandes tradiciones culturales y religiosas: la cristiana, la islamica y la judia. El Imperio bizantino perpetud la herencia
romana en Oriente durante mil anos después de la caida de Roma. La cultura arabe, por su parte, vivié una edad de
oro en campos como la filosofia, la medicina, la astronomia y las matematicas, preservando y transmitiendo a Europa
obras capitales de la antigledad griega que se habian perdido en Occidente. Aristoteles, por ejemplo, fue
redescubierto en Europa a través de traducciones arabes y comentarios de pensadores como Avicena y Averroes. La
cultura judia, aunque a menudo vivida en condiciones de clandestinidad o marginacion, florecié en comunidades
dispersas por toda Europa, contribuyendo decisivamente a la filosofia, la exégesis biblica y el pensamiento mistico.
Los confines entre estas tradiciones eran mucho mas permeables de lo que suele pensarse; la imagen de un
enfrentamiento irreductible entre cristianos y musulmanes es, en gran medida, una construccion posterior, alimentada
por la mental de cruzada.

Ahora bien, el Medievo occidental se caracterizd por su tendencia a apropiarse y reinterpretar todas las aportaciones
culturales —ya vinieran de la antigliedad clasica, del mundo arabe o de otras tradiciones— en términos cristianos.
Esto no significa que Europa careciera de otras raices —grecorromanas, judias, celtas, germanicas—, sino que el
cristianismo actué como el principal elemento aglutinador y de sentido. La Biblia se leyo casi exclusivamente en latin
(la Vulgata de san Jerénimo), y los filésofos griegos se estudiaron a través de traducciones latinas y con el objetivo de
demostrar su concordancia con los principios de la teologia cristiana. La monumental sintesis de Tomas de Aquino
aspiraba precisamente a armonizar la razén aristotélica con la revelacion cristiana.

51



La idea de la Edad Media como una "edad oscura" (Dark Ages) es otro tépico que debe matizarse. Es cierto que los
siglos inmediatamente posteriores a la caida del Imperio romano (especialmente los siglos VI al X) fueron periodos de
indigencia, inseguridad y retroceso material. Las invasiones barbaras arrasaron Europa, las ciudades se despoblaron,
las vias de comunicacion se abandonaron, se olvidaron técnicas artesanales y mineras, y vastos territorios cultivados
volvieron a convertirse en bosques. La poblacion disminuyé drasticamente: de unos 30-40 millones de habitantes en
el siglo Ill, se pasé a apenas 14-16 en el siglo VII. EI hambre, las epidemias y la violencia eran endémicas. Crénicas
como las de Rodolfo el Calvo describen con crudeza espeluznantes hambrunas que llevaron al canibalismo.

Sin embargo, incluso en estos siglos "oscuros" se sentaron las bases de la futura Europa: surgieron las lenguas
romances y germanicas que aun hablamos; se establecieron las civilizaciones romano-germanica y bizantina, que
transformaron profundamente las estructuras juridicas y politicas; y brillaron figuras intelectuales de la talla de Boecio,
Beda el Venerable, Alcuino de York o Juan Escoto Erilgena. Los monjes irlandeses, convertidos al cristianismo,
fundaron monasterios que se convirtieron en faros de cultura, preservando manuscritos antiguos, evangelizando
vastos territorios y creando un arte de la miniatura de extraordinaria belleza, como atestigua el Libro de Kells.

A partir del afio 1000, la situacidon cambio radicalmente. El aumento de la poblacién (que pasé de unos 30-40 millones
en el siglo XI a 60-70 en el XIV), gracias a innovaciones agricolas como la rotacion de cultivos y el mayor consumo de
legumbres ricas en proteinas, permitid una recuperacion demografica y econémica. Se produjo entonces lo que
algunos historiadores han llamado una "primera revolucion industrial" medieval, basada en una serie de innovaciones
técnicas decisivas.

En el ambito agricola, la introducciéon de un nuevo tipo de collarin para los caballos —que trasladaba el punto de
apoyo del pecho a la espaldilla— permitié aprovechar mucho mejor la fuerza de traccién del animal, incrementandola
en dos tercios y haciendo posible que sustituyera a los bueyes en muchas tareas. La herradura y el estribo, llegados
de Asia, mejoraron la eficacia y comodidad de la monta. El arado de ruedas, con vertedera para voltear la tierra, se
generalizo a partir del siglo XIII.

En la navegacién, las innovaciones fueron aun mas revolucionarias. La brujula magnética, descrita ya en el siglo Xl
por Pedro Peregrino de Maricourt y mencionada por Dante en la Divina Comedia, permitié una orientacién mucho
mas precisa. Pero el cambio crucial fue la invencién del timén de codaste, un timoén Unico, abisagrado y situado en la
popa, perpendicular a la quilla. Hasta entonces, los barcos griegos, romanos o vikingos utilizaban dos timones
laterales, un sistema pesado e ineficaz que hacia casi imposible navegar contra el viento y limitaba la navegacién al
cabotaje. El timén de codaste, combinado con la vela latina de origen arabe (triangular y mas maniobrable), permitio
la construccién de barcos mas grandes y estables, capaces de navegar en alta mar y aprovechar vientos de todas
direcciones. Sin estas innovaciones, el viaje de Coléon a América habria sido impensable. El hecho simbdlico que
convencionalmente marca el fin de la Edad Media fue, pues, hijo de sus propias invenciones técnicas.

Estos avances facilitaron el renacimiento urbano, el crecimiento del comercio y la aparicién de una burguesia
dedicada a los oficios y el artesanado. La tradicional division tripartita de la sociedad en oratores, bellatores y
laboratores (los que rezan, los que guerrean y los que trabajan) se complicd con este nuevo estamento. En las
ciudades surgieron las universidades (la primera, Bolonia, en 1088), donde ensefiaron figuras como Abelardo, Alberto
Magno, Roger Bacon o el propio Tomas de Aquino. La cultura se secularizé progresivamente: la poesia trovadoresca
y cortesana fue obra de laicos, y un intelectual como Dante se convirtié en el modelo del escritor moderno. En las
nuevas lenguas vernaculas surgieron obras maestras de la literatura universal, desde el Cantar de los Nibelungos y el
Cantar de Mio Cid hasta la Divina Comedia.

Lejos de ser una época sombria y terrorifica, la Edad Media desarrollé una auténtica pasién por la luz y el color. La
belleza se identificaba con la luminosidad y el esplendor cromatico, mas que con la proporcién o la forma. Las
miniaturas de los manuscritos, los vitrales de las catedrales goéticas —cuyos muros parecen disolverse para dar paso
a la luz—, la poesia y las visiones misticas estan impregnadas de esta estética de la claridad y el color puro, sin
matices ni claroscuros. Isidoro de Sevilla veia en el resplandor del marmol, el metal o el aire mismo una manifestacién

52



de la belleza divina. Esta sensibilidad tenia raices teoldgicas neoplatdnicas: el Bien era el Sol de las ideas, y la belleza
sensible era un reflejo de la belleza inteligible. La dptica, influida por los estudios arabes, se convirtié en una ciencia
fundamental, y de ella surgieron reflexiones profundas sobre el arcoiris, los espejos y la naturaleza de la vision.

Tampoco corresponde a la realidad la imagen idilica o Disneylandizada de la Edad Media como un mundo de castillos
majestuosos y caballeros andantes. El castillo feudal primitivo era una simple estructura de madera sobre una
elevacién del terreno, rodeada de una empalizada. Sélo gradualmente, a partir del siglo Xl, se fue evolucionando
hacia construcciones de piedra, con torres del homenaje, murallas y fosos. Los suntuosos castillos del valle del Loira,
que a menudo se toman como modelo, son en realidad renacentistas.

Respecto al conocimiento de la cultura clasica, si bien es cierto que se perdieron muchos textos (especialmente
griegos, como Homero o los tragicos), el Medievo occidental conservd y leyd a una gran parte de los autores latinos:
Virgilio, Horacio, Ovidio, Cicerén, Séneca, Lucano, entre otros. El ansia por conseguir manuscritos era enorme, como
atestigua la anécdota —quiza legendaria, pero significativa— del papa Silvestre |l (Gerberto de Aurillac), que prometié
una esfera armilar a quien le consiguiera un manuscrito de la Farsalia de Lucano. Eso si, la lectura que se hacia de
estos autores era predominantemente alegérica y moralizante, buscando en ellos un sentido acorde con la fe
cristiana. Virgilio, por ejemplo, fue leido a veces como un profeta pagano que habia anunciado el advenimiento de
Cristo en su cuarta égloga.

Uno de los estereotipos mas persistentes y erroneos es el que presenta a la Edad Media como una época de
obscurantismo cientifico, en la que se creia que la Tierra era plana por dogmatismo religioso. Nada mas lejos de la
realidad. La esfericidad de la Tierra era un conocimiento heredado de los griegos (Pitagoras, Parménides, Platén,
Aristételes, Eratdstenes, Ptolomeo) y nunca se perdié del todo entre los eruditos. Figuras como san Agustin, Isidoro
de Sevilla, Beda el Venerable, Alberto Magno, Tomas de Aquino o Roger Bacon la dieron por sentada. El problema de
Coldn con los eruditos de Salamanca no era sobre la forma de la Tierra —que todos aceptaban redonda—, sino sobre
su tamafho: los célculos de Coldn, que subestimaba la circunferencia terrestre, les parecieron errébneos y temian que
la distancia por navegar hasta Asia fuera insalvable. Naturalmente, ninguno de los dos bandos sospechaba la
existencia de América.

Los mapas medievales, como los llamados mapas "T-O" (Orbis Terrarum), que representaban la Tierra como un
circulo dividido por una T (que simbolizaba el Mediterraneo y los rios Nilo y Don), no pretendian ser representaciones
literales de la geografia, sino esquemas simbdlicos y conceptuales, centrados en Jerusalén y el mundo conocido.
Eran proyecciones convencionales, como lo son nuestros mapas actuales, que también aplanan la esfera. La
dificultad para trazar mapas precisos radicaba mas en la falta de comunicaciones y medios técnicos que en una
supuesta ignorancia cosmografica.

La Edad Media fue, de hecho, una época de grandes viajes y movimientos. Peregrinaciones a Jerusalén, Roma o
Santiago de Compostela movilizaban a miles de personas de todas las condiciones sociales. Mercaderes como
Marco Polo recorrieron miles de kildometros hasta China. Monjes irlandeses y vikingos surcaron los mares del norte.
Las republicas maritimas italianas (Génova, Venecia, Pisa) tejieron una red comercial por todo el Mediterraneo. Existia
una auténtica "industria" de las peregrinaciones, con guias, hospederias y una feroz competencia entre ciudades y
monasterios por albergar reliquias prestigiosas que atrajeran a los devotos.

Tampoco fue la Edad Media una época de puritanismo uniforme y represion sexual. Junto a la misoginia de algunos
Padres de la Iglesia y autores monasticos (como el terrible pasaje de Odén de Cluny que describe el cuerpo femenino
como un "saco de excrementos"), coexistié una glorificacién apasionada de la mujer, tanto en la poesia cortesana del
amor trovadoresco y el dolce stil novo como en la divinizacion dantesca de Beatriz. Figuras femeninas de gran talla
intelectual y espiritual, como Hildegarda de Bingen, Catalina de Siena, Eloisa o Christine de Pizan, desafiaron los roles
tradicionales. Incluso en el mundo monastico, los comentarios al Cantar de los Cantares, a pesar de su interpretacion
alegorica, revelan una fascinacién por la belleza corporal femenina, descrita a veces con minucioso detalle (como en
el caso de Gilberto de Hoyland, que especifica las proporciones ideales de los senos). La literatura esta llena de
historias de amor apasionado y adulterio (Tristan e Isolda, Lancelot y Ginebra, Paolo y Francesca). Los poemas de los

53



goliardos celebran sin tapujos los placeres del vino, el juego y el sexo. El carnaval y la Fiesta de los Locos permitian
una liberacién temporal de las normas sociales y una satira despiadada de las autoridades eclesiasticas.

La quema de herejes y brujas es otro sello asociado a la Edad Media, pero su intensificacion y sistematizacion
ocurrieron, en realidad, en los umbrales de la Edad Moderna. El manual de caza de brujas por excelencia, el Malleus
Maleficarum, data de 1486. Giordano Bruno fue quemado en 1600, Galileo procesado en 1633, y las grandes cazas
de brujas se dieron sobre todo en los siglos XVI y XVII. Esto no exime a la Edad Media de haber practicado la
persecucion religiosa, pero sitla el fendmeno en una perspectiva mas amplia y compleja.

Lejos de ser una época de ortodoxia monolitica y sumisién piramidal, el Medievo fue escenario de tensiones sociales,
luchas de clases y herejias milenaristas de profundo calado revolucionario. La "invencién de la Historia" como un
proceso con un sentido lineal (Creacion, Pecado Original, Redencién, Juicio Final), heredada del profetismo judio y
elaborada por el cristianismo, generd una constante espera escatolégica. El Apocalipsis de san Juan, con su promesa
de un reino de mil afos de Cristo en la Tierra antes del Juicio Final, fue interpretado de dos maneras: una "ortodoxa"
(Agustin de Hipona), que veia el milenio como el tiempo presente de la Iglesia, y otra "herética” o marginal, que lo
esperaba como una edad dorada futura de igualdad y justicia, precedida por la derrota de los poderosos y corruptos.

Esta segunda lectura alimenté numerosos movimientos populares de inspiracion apocaliptica y milenarista, que
combinaban el fervor religioso con la protesta social contra la opresion feudal y la riqueza de la Iglesia. Desde los
flagelantes y los fraticelli hasta los husitas taboritas o la revuelta de Thomas MUntzer, estos movimientos prefiguraron,
en clave religiosa, ideales de igualdad social y comunitarismo que serian retomados siglos después por el
pensamiento secular. La propia Magna Carta (1215) supuso una primera limitacion del poder absoluto de los
soberanos.

El legado de la Edad Media es inmenso y perdura en numerosos aspectos de nuestra vida cotidiana e instituciones.
De ella heredamos los molinos de agua y viento, la universidad como comunidad auténoma de maestros vy
estudiantes, los conceptos de libertad municipal y participacion ciudadana, los bancos y los instrumentos de crédito
(letras de cambio, cheques). Inventos medievales como la chimenea, el papel, los niumeros arabigos, la contabilidad
por partida doble, el nombre de las notas musicales, los botones, las gafas (un avance revolucionario que duplicé la
vida laboral de intelectuales y artesanos), el reloj mecanico o la pélvora (aunque de origen chino) transformaron la vida
material y intelectual. Nuestros paisajes estan sembrados de abadias romanicas y catedrales géticas, y nuestras
disputas contemporaneas entre el Estado y la Iglesia tienen su origen en las luchas de investiduras del Medievo.

Pero quizas la diferencia mas profunda entre la mentalidad medieval y la moderna radique en la forma de percibir el
mundo. Para el hombre medieval, el cosmos era un "libro escrito por el dedo de Dios", un vasto sistema de simbolos
y significados ocultos en el que cada criatura —desde una piedra o una planta hasta un animal monstruoso— remitia
a una verdad espiritual superior. Esta actitud, fundamentada teolégicamente en el neoplatonismo (especialmente el
Pseudo-Dionisio Areopagita) y en la exégesis biblica alegdrica agustiniana, implicaba una lectura en profundidad de la
realidad. Un ledn no era sélo un ledn, sino un simbolo de Cristo; una nuez, con su cascara, su fruto y su aceite,
representaba la Trinidad; los monstruos descritos en los bestiarios (cinocefalos, blemias, esciapodos...), aunque
quizds no existieran fisicamente, eran portadores de ensefianzas morales. El mundo era un espejo enigmatico
(aenigma) de lo divino, y la tarea del hombre era descifrar sus claves.

Esta vision simbdlica, sin embargo, no fue estatica. A partir de los siglos Xll y XllI, en el ambito universitario, comenzé
a abrirse paso una mirada mas naturalista y aristotélica, interesada en estudiar la naturaleza por si misma, con sus
propias leyes. No obstante, ambas perspectivas —la simbdlica y la naturalista— coexistieron durante mucho tiempo,
como coexisten hoy la mentalidad cientifica y las creencias irracionales.

La Edad Media tuvo también una concepcion muy particular de la tradicion y la innovacién. El autor medieval solia
presentar sus aportaciones —que a menudo eran muy novedosas— como meros comentarios o glosas de la
autoridad precedente (la Biblia, los Padres de la Iglesia, Aristételes). El lema "non nova sed nove" (no cosas nuevas,
sino de una manera nueva) resume esta actitud: la originalidad no consistia en inventar algo desde cero, sino en

54



reinterpretar y actualizar la tradicién. La "autoridad" era entendida no en un sentido filolégico (como la atribucion
correcta de un texto), sino como sinénimo de "verdad". Una interpretaciéon era "auténtica" si decia lo verdadero,
aunque el texto original no lo dijera explicitamente. Esta mentalidad hace incomprensibles muchos debates
medievales si se juzgan con criterios modernos de originalidad o rigor histérico.

El arte medieval tampoco se regia por nuestros conceptos estéticos. "Arte" (ars) significaba sobre todo "técnica", el
saber hacer bien algo segun unas reglas, ya fuera construir un barco, pintar un fresco o esculpir una estatua. La
belleza era una propiedad de la naturaleza y de Dios; el arte podia representar "bellamente" incluso lo feo o lo
monstruoso si cumplia su funcién didactica o moral. Las artes liberales (como la gramatica, la retdrica o la légica) se
consideraban superiores a las artes serviles o0 mecanicas (que requerian trabajo manual), razén por la que conocemos
los nombres de muchos poetas pero no de la mayoria de los arquitectos o escultores romanicos.

En conclusion, la Edad Media fue una época de contradicciones profundas y fecundas. Declaraba, en el plano
tedrico, una adhesion inquebrantable a la ortodoxia y a los ideales morales, pero convivia con toda naturalidad con la
transgresion, la carnalidad, la satira y la violencia. Proclamaba la unidad de la fe, pero estaba surcada por herejias y
disidencias que often tenian un trasfondo social revolucionario. Buscaba ver el mundo con los ojos de Dios, pero
llenaba los margenes de sus manuscritos con grotescas parodias de obispos y monjes. Esta capacidad para abarcar
y tolerar la contradiccion, para vivir entre la aspiracién a lo alto y la aceptacién de lo bajo, es quizas una de sus
lecciones mas sorprendentes.

Un ejemplo ultimo y elocuente de la sofisticacion y honestidad intelectual del pensamiento medieval lo ofrece santo
Tomas de Aquino. Aunque, por fe, defendia que el mundo habia sido creado por Dios y no era eterno, admitié con
rigor que la razén no podia demostrar filosoficamente la no eternidad del mundo. De igual modo, en su reflexion sobre
el alma y el aborto, sostuvo —siguiendo la biologia aristotélica— que el embrion iba adquiriendo sucesivamente el
alma vegetativa, luego la sensitiva, y sélo en un momento posterior, cuando el cuerpo estaba suficientemente
formado, Dios infundia el alma racional que lo convertia en ser humano. Por ello, afirmé que los embriones que no
habian alcanzado ese estadio no resucitarian en el Juicio Final, pues no eran propiamente seres humanos. Esta
postura, radicalmente diferente de la doctrina oficial actual de la Iglesia, muestra la complejidad y nuances del
pensamiento medieval, y nos obliga a abandonar definitivamente la etiqueta simplista de "edad oscura". La Edad
Media no fue un paréntesis de barbarie entre dos edades de luz, sino el largo y complejo parto del mundo moderno.

Cambio de época versus época de cambios. Los medievalistas y las nuevas tecnologias — Alcazar
El texto aborda la relacion entre los medievalistas y las tecnologias digitales, planteando un analisis sobre como esta

interaccion define no solo una época de cambios, sino un cambio de época en la practica historiografica. Parto de la
premisa de que existe una disociacion inicial entre los investigadores del Medievo y las herramientas digitales, lo que
genera un desafio epistemoldgico y metodoldgico. Esta disociacidn no es trivial; refleja una tension entre la tradicion
académica y las nuevas formas de producir y consumir conocimiento historico.

Vivimos en un momento de transformacion estructural, no meramente coyuntural. La globalizacién y la revolucion
digital han alterado los modos de escribir, divulgar y ensefar la historia. Quienes nos dedicamos al estudio de la Edad
Media nos enfrentamos a la necesidad de posicionarnos ante esta realidad: ser testigos pasivos de una época de
cambios o actores participantes en un cambio de época. La indiferencia o la confusién ante este panorama pueden
derivar en la produccién de una historia “huérfana”, desconectada de los medios y los lenguajes que definen la
comunicacion contemporanea.

La formacion de los medievalistas es un punto crucial. Las nuevas generaciones que llegan a las aulas universitarias
son *nativos digitales*, término acufiado por Marc Prensky para describir a aquellos que han crecido inmersos en las
tecnologias digitales. Para ellos, internet, los videojuegos o las redes sociales no son novedades, sino elementos
constitutivos de su experiencia vital. Frente a ellos, los *inmigrantes digitales* —aquellos que hemos conocido estas
herramientas en etapas adultas— nos enfrentamos a una brecha generacional y cognitiva. Esta dicotomia no es solo
anecdotica; afecta directamente a como se concibe y se transmite el conocimiento histdrico.

55



El acceso a los contenidos se ha democratizado y complicado simultdneamente. Internet ofrece recursos antes
impensables: bibliotecas digitales, repositorios documentales, bases de datos, blogs especializados, podcasts y
archivos en linea. Proyectos como Dialnet, PARES, Digital Scriptorium o el Proyecto Carmesi ponen al alcance del
investigador fuentes primarias y secundarias de manera inmediata y often gratuita. Esto supone un avance cualitativo
enorme, pero también conlleva riesgos: la sobreabundancia de informacion, la fugacidad de los contenidos web y la
necesidad de desarrollar habilidades criticas para discriminar entre lo relevante y lo superfluo.

La tecnologia digital no se reduce a internet. El videojuego, por ejemplo, se ha erigido como un medio poderoso para
la representacion y divulgacion del pasado medieval. Titulos como *Medieval Total War II* o la saga *Assassin’s
Creed* ofrecen reconstrucciones virtuales de escenarios histéricos con un nivel de detalle y inmersién sin
precedentes. Estos productos no tienen una finalidad educativa explicita —su objetivo principal es el entretenimiento
y el lucro—, pero su impacto en la construccién del imaginario colectivo sobre la Edad Media es profundo. Los
medievalistas debemos prestar atencién a este fendmeno, no solo como objeto de estudio, sino como canal de
influencia en la percepcion social del pasado.

La formacion de nuevos medievalistas por parte de quienes ya estamos en ejercicio plantea otro desafio. La brecha
digital entre formadores y estudiantes puede obstaculizar la transmision efectiva del conocimiento. Es esencial que
los docentes se familiaricen con estas herramientas, no como un afiadido superfluo, sino como parte integral de su
metodologia. El uso de bases de datos, software especializado, comunicacién en red o recursos digitales debe
incorporarse de manera natural en la practica académica. La resistencia a este cambio —justificada a veces por la
inseguridad o el desconocimiento— puede llevar al aislamiento y a la irrelevancia progresiva.

La tecnologia es, en esencia, una herramienta. Esta obviedad a menudo se olvida en el debate sobre su papel en la
investigacion histdrica. Las herramientas definen las capacidades y los limites de cualquier disciplina. El medievalista
que rechaza de plano el uso de lo digital esta renunciando a un conjunto de recursos que potencian su trabajo: desde
la accesibilidad a fuentes hasta la posibilidad de colaborar en redes transnacionales de investigacion. El problema no
es la tecnologia en si, sino el uso que se hace de ella y la reflexion critica que acompana ese uso.

El consumo de historia medieval ya no se limita al ambito académico. La sociedad accede al pasado a través de
multiples canales: cine, television, literatura, videojuegos, juguetes, etc. Este ecosistema *crossmedia* y *transmedia*
redefine constantemente la imagen de la Edad Media. Los medievalistas tenemos la responsabilidad de intervenir en
este proceso, ya sea para corregir distorsiones, para enriquecer los discursos o para dialogar con los creadores de
estos contenidos. Ignorar esta realidad equivale a renunciar a nuestro papel social como intérpretes del pasado.

El futuro de la disciplina dependerda en gran medida de cémo integremos estas tecnologias en nuestra practica
cotidiana. No se trata de un ejercicio de optimismo o pesimismo, sino de adaptacién necesaria. La historia no
divulgada es historia muerta. Las herramientas digitales ofrecen oportunidades sin precedentes para llegar a un
publico global y diverso. El desafio es aprender a usarlas con rigor, creatividad y sentido critico.

En definitiva, el medievalista del siglo XXI debe ser consciente de que su oficio ya no se circunscribe al archivo y la
biblioteca. Debe habitar también el espacio digital, comprender sus Idgicas y aprovechar sus potencialidades. Esto
no implica abandonar los métodos tradicionales, sino complementarlos y enriquecerlos. La coexistencia entre lo
analdgico y lo digital no solo es posible, sino deseable. EI cambio de época al que nos enfrentamos exige, sobre
todo, una actitud abierta y proactiva hacia las transformaciones que definen nuestro tiempo.

La idea de la Edad Media — Giuseppe
El concepto de "Edad Media" como un periodo histérico definido es una construccion cultural e intelectual que se fue

forjando a lo largo de siglos. Su origen se remonta a los humanistas italianos de los siglos XIV y XV, quienes, en su
esfuerzo por recuperar y emular la cultura clasica grecorromana, comenzaron a percibir los siglos que los separaban
de aquella antigliedad idealizada como un intervalo, un paréntesis de decadencia y oscuridad. Fueron estos literatos

56



e intelectuales los primeros en articular la nocidn de una edad intermedia, aunque aun no la designaran con el término
especifico que luego se popularizaria.

Fue a mediados del siglo XV cuando empezaron a utilizarse expresiones latinas como "media aetas", "media
tempora" o "media tempestas" para referirse a este lapso. En el siglo XVI, el uso se consolidd con "medium aevum" y
su equivalente en lenguas vernaculas, como "middle age" en inglés. El éxito posterior del adjetivo "medieval” (y su
variante "medieval") termind por imponer la denominacion "Edad Media" sobre otras férmulas iniciales, como "edad
de medio", que también tuvo cierto uso. Una figura crucial en este proceso de periodizacién fue el historiador del arte
Giorgio Vasari, quien alrededor de 1550 establecié la divisidn tripartita que se ha vuelto canénica: Edad Antigua, Edad
Media y Edad Moderna. No obstante, es importante sefialar que la idea de una Edad Media como entidad histérica
distintiva ya estaba presente antes de Vasari.

El humanista italiano Flavio Biondo puede ser considerado el primer historiador propiamente dicho de la Edad Media.
En sus obras, realizé una exposicion analitica y meticulosa de los acontecimientos ocurridos en el mundo occidental
desde el afo 412 d.C. hasta la década de 1440, es decir, su propia época. Aunque Biondo no utilizé el término "Edad
Media" para definir este extenso periodo, el marco cronolégico que delineé —aproximadamente un milenio—
coincide sustancialmente con la concepcion posterior mas generalizada de lo medieval.

La operacion intelectual de "periodizar" la historia, es decir, de dividir el continuum temporal en segmentos mas
manejables y conceptualmente homogéneos, responde a una necesidad cultural de comprensién y memorizacién. La
mente humana, y mas aun la memoria colectiva, tiene dificultades para aprehender la complejidad infinita del pasado
en toda su particularidad. La periodizacién actia como una herramienta heuristica que permite agrupar fenémenos,
tendencias y estructuras bajo etiquetas comunes, facilitando asi su estudio y transmision.

La periodizacién que dio origen a la idea europea de Edad Media esta profundamente condicionada por una
valoracion negativa de su fase final. Los humanistas, que se consideraban a si mismos como los artifices de un
renacimiento de las artes y las letras, miraron hacia atras y vieron en los siglos inmediatamente precedentes una era
de barbarie y decadencia intelectual. Para conformar un periodo largo y coherentemente negativo, fue necesario
buscar también un inicio "oscuro". Este punto de partida se encontré en el siglo V de nuestra era, con eventos como
la deposicidn del ultimo emperador romano de Occidente, Romulo Augustulo, en el 476, o incluso antes, con el
saqueo de Roma por los visigodos en el 410. Estos episodios simbolizaron la caida de un gran imperio, la ruptura de
un orden secular y el inicio de una crisis de readaptacion para Europa, que ya no se encuadraba en una estructura
estatal unificada y aun no habia desarrollado plenamente las nuevas formas de organizacién politica, social y
econdémica que caracterizarian la época medieval propiamente dicha.

Hoy en dia, los historiadores profesionales son plenamente conscientes de los problemas que entrafa el concepto de
Edad Media. Saben que se trata de una construccion, de una etiqueta util pero que no debe confundirse con la
realidad histérica misma, que es infinitamente mas compleja y matizada. Sin embargo, también reconocen que el
término esta tan arraigado en el uso comun, tanto académico como popular, que resulta practicamente imposible
abolirlo. Su utilidad como convencion cronolégica y marco de referencia general lo mantiene vigente.

Uno de los correctivos mas importantes que aplica la historiografia contemporanea es subrayar la enorme duracion
de este periodo. Mil afios abarcan una multitud de transformaciones, innovaciones, crisis y renacimientos. Es un error
metodoldgico grave pensar que una época tan extensa pudo ser cultural, social, econémica o politicamente
homogénea. La vida en la Europa del afio 600 era radicalmente diferente a la del afio 1000, y esta, a su vez, poco
tenia que ver con la del afio 1300. Afirmar que la Edad Media fue de una determinada manera es, casi siempre, una
generalizacién inexacta.

No obstante, los historiadores si suelen encontrar ciertas lineas de coherencia y continuidad en lo que podriamos
llamar el nucleo central de la Edad Media, aproximadamente desde el siglo IX hasta el XlI o Xlll. Este periodo, que a
veces se denomina "los siglos centrales de la Edad Media", puede ser entendido como la infancia o la fase de
gestacion de la Europa moderna. Es en estos siglos donde se consolidan muchas de las caracteristicas que se

57



asocian al Medievo: la sintesis cultural latino-germanica, el feudalismo como sistema de relaciones sociales y
politicas, el papel central de la Iglesia cristiana, el surgimiento de las monarquias feudales, el desarrollo del mundo
rural y, posteriormente, el renacimiento urbano y comercial. Esta fase presenta una identidad mas claramente
diferenciada tanto de la Antigliedad tardia que la precede como del incipiente Renacimiento que le sigue.

En cuanto a los limites cronoldgicos, la tradicion mas habitual en los manuales, especialmente en el ambito cultural
italiano e hispanico, establece el inicio en el afo 476 (caida del Imperio romano de Occidente) y el final en 1492
(descubrimiento de América). Estas fechas, aunque simbdlicas y convencionales, tienen una fuerte carga significativa:
una marca el fin del mundo antiguo, la otra el inicio de la expansién europea y de la Modernidad. Otras fechas
lindantes también han sido propuestas y tienen adeptos. Para el inicio, el 410 (saqueo de Roma) ofrece un
simbolismo similar. Para el final, el 1453 (caida de Constantinopla en manos otomanas) es una fecha muy utilizada,
sobre todo fuera de Italia, ya que marca el fin definitivo del Imperio romano de Oriente, otro pilar del mundo antiguo.
Incluso hay fechas de finalizacion diferentes segun la historia nacional de cada pais: en Inglaterra, 1485 (advenimiento
de la dinastia Tudor); en Francia, 1494 (inicio de las guerras de Italia); en el ambito germanico, 1517 (Reforma luterana)
0 1519 (eleccién de Carlos V). A pesar de estas variaciones, existe un consenso general en considerar como medieval
el arco temporal que abarca, grosso modo, desde el siglo V hasta el XV.

Esta delimitacion convencional choca, sin embargo, con la practica especializada de la investigacion histoérica. Los
expertos en "Antigliedad Tardia" suelen extender su campo de estudio hasta los siglos VI o incluso VI, analizando la
lenta transformacion del mundo romano. Por otro lado, los historiadores de la Edad Moderna suelen comenzar su
trabajo en el siglo XV, o incluso antes, rastreando los origenes de los fendmenos modernos. Como consecuencia, los
"medievalistas" profesionales suelen concentrar sus esfuerzos en el periodo que va del siglo VII/VII al XIV, que
constituye el corazén de su objeto de estudio.

La periodizacién interna del milenio medieval también varia significativamente segun las tradiciones historiograficas
nacionales. La escuela italiana tradicional ha tendido a una biparticion:

* Alta Edad Media (Alto Medioevo): desde el siglo V hasta aproximadamente el afno 1000. Esta fase se
caracterizaria por las invasiones barbaras, la fusidon de culturas, la formacion de los reinos romano-germanicos, el
auge del monacato y el sistema feudal incipiente.

* Baja Edad Media (Basso Medioevo): desde el aiio 1000 hasta el siglo XV. En este periodo se asistiria al
renacimiento urbano y comercial, al surgimiento de las universidades, a la consolidacion de las monarquias y a la
crisis del siglo XIV (hambrunas, peste negra, guerras).

Esta division ha tenido una amplia difusién. Sin embargo, otras tradiciones ofrecen matices diferentes. La
historiografia anglosajona, por ejemplo, a menudo utiliza el término "High Middle Ages" (Alta Edad Media) no para
referirse a los siglos iniciales, sino al apogeo de la civilizacion medieval, es decir, a los siglos XI, Xll y Xlll, un periodo
de crecimiento, organizacion y esplendor cultural. La periodizacién alemana es mas articulada y se ajusta con mayor
precisién a los modelos sociales y politicos identificables:

* Frilhmittelalter (Primera Edad Media o Alta Edad Media temprana): siglos V-VIII/IX. Abarca el final de las grandes
migraciones, el reino merovingio y el surgimiento del Imperio carolingio.

* Hochmittelalter (Alta Edad Media plena): aproximadamente siglos X-XI/XIl. Corresponde al feudalismo clasico, la
reforma de la Iglesia, las Cruzadas y el inicio del renacimiento cultural.

* Spatmittelalter (Baja Edad Media o Edad Media Tardia): siglos XllI-XV. Es la época de la consolidacién de los
estados modernos, la crisis bajomedieval, el desarrollo de la burguesia urbana y los preludios del Renacimiento.

Esta triple division germanica refleja de manera mas fiel la realidad de los estudios histéricos contemporaneos y la
evolucion de las estructuras sociales, econémicas y politicas. No es casualidad que en la cultura histérica actual,
incluso en ltalia, se hable cada vez mas de los "siglos centrales de la Edad Media" (IX-XIl) como el periodo mas
caracteristico y definitorio de la era medieval, claramente distinto tanto de la Antigliedad clasica como de las
sociedades del Antiguo Régimen que emergerian después.

58



En definitiva, la "Edad Media" es una idea, un concepto historiografico nacido de una necesidad de autoafirmacion
cultural (la del Humanismo y el Renacimiento) que, a fuerza de uso, se ha convertido en una convencion
indispensable. Su utilidad reside en proporcionar un marco general para el estudio de un milenio de historia europea.
Pero su correcta comprension exige ser consciente de su caracter construido, de su enorme diversidad interna y de
las diferentes maneras en que se ha subdividido y conceptualizado a lo largo del tiempo y segun las distintas
escuelas historiograficas. Lejos de ser un bloque homogéneo de "oscuridad”, fue un periodo dinamico, complejo y
fundacional, cuyas contradicciones, logros y transformaciones sentaron las bases del mundo moderno.

Trabajo Practico N°2

El Mundo Mediterraneo en la Antigiiedad Tardia — Ubierna
La Antigliedad Tardia, comprendida aproximadamente entre los afos 300 y 800 d.C., constituye un periodo de

profundas y duraderas transformaciones que reconfiguraron por completo el mundo mediterraneo. Este marco
temporal no es arbitrario; se inicia con las reformas de Diocleciano, que buscaron reorganizar un Imperio romano
sumido en una crisis profunda, y se extiende hasta la consolidacion de nuevas entidades politicas y religiosas, como
el Imperio bizantino, los reinos germanicos en Occidente, el Imperio sasanida y, de manera decisiva, el surgimiento y
expansion del Islam. Lejos de ser una simple etapa de transicion o decadencia, fue una época de intensa creatividad,
redefinicion de identidades y continuidad de estructuras econdmicas y culturales a lo largo de un espacio
interconectado.

El Mediterraneo funciond siempre como el gran eje articulador de este mundo. Sus aguas no separaban, sino que
conectaban las tres riberas: europea, asiatica y africana. Por ello, cualquier analisis que se limite a una sola de estas
regiones resultara incompleto. La circulacion de personas, mercancias, ideas y enfermedades a través de este "gran
lago interior" fue una constante que asegurd una base de unidad cultural y econdmica, incluso cuando la unidad
politica del Imperio romano se quebrd. Esta perspectiva global es fundamental para comprender procesos que, de
otro modo, parecen desconectados.

El siglo Il habia dejado al Imperio romano en una situacion critica. La anarquia militar, las invasiones en las fronteras,
la presion del renacido Imperio persa sasanida en Oriente y una severa crisis econdmica marcaron el periodo previo a
la ascensién de Diocleciano en 284. Su gobierno representé un punto de inflexion. La Tetrarquia, un sistema de
gobierno compartido entre dos Augustos y dos Césares, buscé terminar con el ciclo de guerras civiles y usurpaciones
al proveer una estructura para la sucesion y la defensa de las vastas fronteras. Aunque el sistema tetrarquico colapsé
tras su abdicacion, sentd las bases para una nueva forma de gobierno imperial, mas autocratica y militarizada.

Las reformas de Diocleciano fueron extensivas. Reorganizé la administracién provincial, dividiendo las antiguas
provincias en unidades mas pequefias y manejables, lo que incrementd el nimero de funcionarios y la capacidad de
control central. Reformé el sistema impositivo, estableciendo un censo regular y unificando la recaudacion en torno a
dos impuestos principales: la _capitatio_ (impuesto personal) y la _iugatio_ (impuesto territorial). Esto permitié una
planificacion presupuestaria mas previsible, crucial para mantener al enorme ejército y a la burocracia. Su reforma
monetaria intentd frenar la galopante inflacién del siglo Il introduciendo nuevas monedas de oro, plata y bronce de
mejor calidad, aunque la estabilidad total seria esquiva durante todo el siglo IV.

Una consecuencia social de gran alcance de estas reformas fiscales fue la progresiva adscripcidn de los campesinos
libres a la tierra. Para garantizar el pago de los impuestos, el estado incentivd que los pequefios propietarios buscaran
la proteccion de grandes terratenientes, a quienes cedian su propiedad a cambio de que estos ultimos se hicieran
cargo de la obligacion fiscal. Este proceso, unido a la lenta disminucién de la mano de obra esclava como base del
sistema productivo, sent6 las bases para el surgimiento del campesinado medieval en Occidente, ligado a la tierra y
bajo la autoridad de un sefior.

Sin embargo, es un error concebir al Imperio romano de esta época como una entidad monolitica. Las diferencias
regionales eran abismales. La mitad oriental, de lengua mayoritariamente griega, era mas urbanizada, populosa y rica.
Ciudades como Antioquia, Alejandria y Efeso eran centros econdémicos y culturales de primer orden, con densas

59



redes comerciales que se extendian hasta India y China. En Occidente, la urbanizacién era menos densa y la
economia mas orientada a la produccion de materias primas. Ademas, bajo la capa superficial de la administracion
romana y el latin, persistia una enorme diversidad linglistica y cultural: copto en Egipto, siriaco en Siria y
Mesopotamia, lenguas bereberes en el norte de Africa y sustratos celtas e ibéricos en Galia e Hispania. El obispo
Isidoro de Sevilla lo expresé con claridad: los pueblos se definen por su lengua, no al revés.

La llegada al poder de Constantino el Grande marcé otro hito fundamental. Su victoria en la batalla del Puente Milvio
en 312, asociada a una vision cristiana, cambid para siempre la relacion entre el Imperio y el cristianismo. El Edicto de
Milan (313) legalizé la religién cristiana, pero el paso de Constantino fue mucho mas alla. Comenzo a integrar el
cristianismo en la estructura misma del estado, sentando las bases para lo que se conoce como "cesaropapismo”.
Constantino, y muchos de sus sucesores, se vieron a si mismos como representantes de Dios en la tierra,
responsables de guiar al pueblo cristiano hacia la salvacién. Esta concepcién del poder imperial, que unia la tradicion
regia de David y la sacerdotal de Levi en la persona del emperador, tendria una profunda influencia en la teoria
politica bizantina y, en distinta medida, en Occidente.

Constantino también fundé una nueva capital, Constantinopla, sobre la antigua ciudad de Bizancio. Estratégicamente
ubicada entre Europa y Asia, controlando el estrecho del Bosforo, la ciudad fue concebida como una "Nueva Roma",
con su propio senado, foros y edificios monumentales. Aunque al principio su poblacién fue escasa, gracias a
importantes obras de infraestructura como el acueducto de Valente, se transformé rapidamente en la metropoli mas
importante del Mediterraneo, un crisol de culturas y el centro nerve del Imperio romano de Oriente durante mas de mil
afnos. A pesar de su imagen cristiana, Constantino la llené de obras de arte pagano trasladadas de todos los rincones
del Imperio, creando un pais urbano donde lo antiguo y lo nuevo coexistian.

El siglo IV fue testigo de la consolidacion del cristianismo como religion mayoritaria y luego oficial del Imperio (bajo
Teodosio I). Sin embargo, hablar de "cristianismo" en singular es engafoso. Existian multiples "cristianismos". La
disputa arriana, que cuestionaba la naturaleza divina de Cristo, dividié profundamente a la Iglesia y al Imperio. El
Concilio de Nicea (325), convocado y presidido por Constantino, condend el arrianismo y establecié un credo
ortodoxo, pero lejos de zanjar la cuestion, inicié siglos de conflictos teoldgicos. Figuras como Atanasio de Alejandria
en Oriente y Ambrosio de Milan en Occidente se erigieron como defensores de la ortodoxia nicena.

La vida religiosa de la época era de una riqueza y diversidad extraordinarias. Junto a los diversos cristianismos, los
"paganismos"” (término peyorativo cristiano para referirse a la religion clasica) mostraban una vitalidad sorprendente.
Lejos de ser un simple politeismo, la religiosidad clasica abarcaba desde el monoteismo filoséfico de las élites
educadas hasta los cultos mistéricos de Mitra o Isis, que ofrecian una experiencia religiosa personal y de salvacion.
La conversion del Imperio al cristianismo no significod la desaparicion instantanea de estas creencias. Los grandes
templos paganos cerraron paulatinamente, pero la religiosidad popular se reciclé en cultos locales, santuarios
familiares y practicas supersticiosas que sobrevivirian integradas en el cristianismo y el islam posteriores.

Otras religiones también definieron su identidad en este periodo. El judaismo, tras las desastrosas revueltas contra
Roma (66-70 y 132-135 d.C.), se reorganizé alrededor de la figura del rabino y el estudio de la Ley oral, culminando en
la compilacién de la Mishna y el Talmud. Este judaismo rabinico se convertiria en la corriente dominante, aunque no
exenta de disidencias, como la de los caraitas, que siglos después rechazarian la autoridad del Talmud para apegarse
Unicamente al texto biblico.

El maniqueismo, fundado por Mani en el siglo Il en Persia, se presentd como una religién universal sincrética, que
incorporaba elementos del zoroastrismo, cristianismo y budismo. Su estricto dualismo entre el bieny el mal, laluzy la
oscuridad, y su estructura eclesiastica bien organizada, la convirtieron en una seria competidora, perseguida tanto
por Roma como por el Imperio sasanida una vez el zoroastrismo se consolidé como religidén de estado.

Precisamente, el Imperio sasanida es el gran "universo olvidado" de la historia tardoantigua, pero su importancia es
capital. Surgido en el siglo lll tras derrocar a los partos, los sasanidas crearon un estado persa altamente centralizado
y organizado, con el zoroastrismo como religion oficial promovida por poderosos magos. Fue el rival a la altura de

60



Roma durante cuatro siglos. Mas alld de los conflictos militares casi constantes en la frontera del Eufrates, la
interaccion entre ambos imperios fue intensa. Los sasanidas se veian como los herederos legitimos del Imperio
aguemeénida y buscaron "recuperar" los territorios de Siria, Palestina y Egipto, algo que lograron brevemente en el
siglo VII. Culturalmente, fueron mecenas del saber, traduciendo obras griegas de filosofia, medicina y ciencia al persa
medio (pahlavi) y al siriaco, y creando centros de estudio como la Academia de Gundishapur. Esta "cultura de la
traduccion" que ellos fomentaron seria luego heredada y ampliada por el califato abasi en Bagdad.

La crisis del siglo V en Occidente debe entenderse no como una "invasion" violenta y repentina de "barbaros", sino
como un proceso complejo de instalacion gradual y pactada de diversos pueblos dentro de las fronteras imperiales.
Godos, vandalos, francos o burgundios no eran ndmadas salvajes; muchos eran antiguos vecinos, cristianos (a
menudo arrianos) y conocedores de las estructuras romanas. Fueron asentados como federados (_foederati_), a
menudo recibiendo tierras o, como sugieren investigaciones recientes, el derecho a percibir una parte de los
impuestos recaudados en el territorio donde se instalaban. La desaparicion de la autoridad imperial en Occidente en
476 no fue un evento catastrofico, sino la culminacién de este proceso, tras el cual estos grupos germanicos
formaron reinos auténomos que, no obstante, seguian reconociendo en teoria la superioridad del emperador en
Constantinopla.

La religidon jugd un papel clave en la integracién o separacion de estos pueblos. Los visigodos, ostrogodos y
vandalos, convertidos al arrianismo por el obispo Ulfilas, mantuvieron durante un tiempo una identidad religiosa
distinta a la de la poblacién romana catdlica mayoritaria. Los francos, en cambio, al entrar paganos a la Galia, se
convirtieron directamente al catolicismo bajo Clodoveo, facilitando una fusién mas rapida con las élites galorromanas.

El siglo VI representa el ultimo gran esfuerzo de restauracion del poder romano desde Constantinopla, encarnado en
la figura del emperador Justiniano. Su ambicioso programa incluyd la reconquista de territorios occidentales (norte de
Africa a los vandalos, ltalia a los ostrogodos, parte de Hispania a los visigodos), la compilacién monumental del
derecho romano en el _Corpus luris Civilis_ (base del derecho occidental moderno) y un gigantesco programa de
construcciones, cuya obra cumbre es la basilica de Santa Sofia en Constantinopla. Sin embargo, su reinado también
tuvo sombras: la brutal represion de la revuelta de Nika, la creciente presién fiscal sobre una poblacion diezmada por
la Peste Justinianea (541) y su fracaso en resolver las divisiones cristolégicas con los monofisitas de Egipto y Siria, lo
que debilité la cohesidn interna del Imperio frente a la nueva amenaza que se cernia.

El surgimiento del Islam en Arabia en el siglo VIl fue el acontecimiento que, mas que ningun otro, redefinié el mapa del
Mundo Mediterraneo. La prédica de Mahoma unificé a las tribus arabes bajo una nueva fe monoteista. Tras su muerte
(632), los ejércitos musulmanes, impulsados por una combinacion de fervor religioso, dinamismo tribal y necesidad
econdmica, emprendieron una expansion vertiginosa. En pocas décadas, derrotaron y absorbieron al exhausto
Imperio sasanida y arrebataron al Imperio bizantino sus provincias mas ricas: Siria, Palestina, Egipto y el norte de
Africa. La unidad politica del Mediterraneo se rompié para siempre, pero se creé una nueva unidad cultural bajo el
islam, que desde Al-Andalus (Espafa) hasta los confines de Asia Central compartiria la lengua arabe, la religion
musulmana y una vibrante cultura que absorbid y reinterpreté las herencias griega, persa y romana.

El califato omeya, con capital en Damasco, organizé este nuevo imperio. Aunque inicialmente dependieron de las
estructuras administrativas y las élites locales preexistentes (bizantinas y persas), gradualmente arabizaron la
administracion e implantaron un nuevo sistema fiscal que distinguia entre musulmanes y " protegidos" (_dhimmi_) no
musulmanes (cristianos, judios, zoroastrianos). Su arte y arquitectura, visible en la Mezquita de Damasco, muestran
una apropiacion y reinterpretacion de las tradiciones clasicas y sasanidas.

Mientras tanto, el Imperio bizantino, reducido a Anatolia, los Balcanes y partes de ltalia, sobrevivié a la embestida.
Bajo Heraclio y la dinastia heracliana, se reorganizé profundamente para sobrevivir. El sistema de _themata_ (themata)
transformé las provincias en distritos militares gobernados por un estratego, donde los soldados-campesinos
aseguraban la defensa a cambio de tierras. El latin fue abandonado definitivamente por el griego, y el emperador
adoptod el titulo de _basileus_. La pérdida de las provincias monofisitas simplificd, en cierta manera, el panorama
religioso interno, pero surgié un nuevo y profundo conflicto: la Querella Iconoclasta.

61



La Iconoclasia (literalmente, "ruptura de imagenes") fue un movimiento que prohibié el culto a las imagenes religiosas
(iconos) por considerarlo idolatria. Los emperadores isaurios, que la impulsaron en los siglos VIII y IX, no solo
respondian a una interpretacién estricta de los mandamientos judios y a la influencia del islam, sino que también
buscaban debilitar el creciente poder econémico e independencia de los monasterios, grandes defensores de los
iconos. La lucha entre iconoclastas e iconédulos (defensores de las imagenes) convulsiond al Imperio durante mas de
un siglo, hasta que el triunfo final de los iconédulos en el Segundo Concilio de Nicea (787) y la restauracion definitiva
en 843 consolidé la ortodoxia religiosa bizantina y el lugar central de los iconos en su espiritualidad.

En Occidente, los reinos germanicos siguieron caminos divergentes. El reino visigodo de Toledo en Hispania alcanzé
un notable grado de romanizacién y unidad religiosa tras la conversién de Recaredo al catolicismo en 589. Desarrollé
una importante cultura, con figuras como Isidoro de Sevilla, y un codigo legal unificado. Sin embargo, su estructura
colapsé frente a la invasiéon musulmana del 711. En la Galia, el reino franco merovingio entré en un periodo de
fragmentacion del poder real, que fue aprovechado por sus mayordomos de palacio. Carlos Martel detuvo el avance
musulman en Poitiers (732), y su hijo, Pipino el Breve, destroné al ultimo rey merovingio en 751 con un apoyo crucial:
el del Papado de Roma.

El Papado emergid en este periodo como una fuerza politica independiente en Occidente. La ausencia de un
emperador efectivo en Roma y la lejania de Constantinopla (sumida en la iconoclasia y con problemas propios)
permitieron a los obispos de Roma reclamar una autoridad espiritual y temporal Unica. La alianza con los francos
carolingios, sellada con la coronacién de Carlomagno como emperador en el 800, fue mutuamente beneficiosa: los
carolingios obtenian una legitimacion religiosa sin precedentes para su poder, y el Papado se aseguraba un protector
militar y la base para reclamar una primacia sobre toda la cristiandad occidental. La falsificacion de la "Donacién de
Constantino" fue un instrumento clave en esta construccion de una autoridad papal basada en derechos
pretendidamente otorgados por el primer emperador cristiano.

En conclusién, la Antigliedad Tardia fue un periodo de una complejidad y dinamismo extraordinarios. Lejos de ser una
simple "edad oscura" de transicion, fue una era de transformaciones creativas donde se forjaron las identidades del
mundo medieval y moderno. El mundo que emerge alrededor del afio 800 es profundamente diferente al del afio 300:
el Imperio romano unificado ha dado paso a un tripartismo formado por el mundo bizantino, el islamico y la
cristiandad latina occidental. Sin embargo, subyacente a esta nueva geopolitica, permanecieron intactas muchas de
las estructuras econdmicas, las rutas comerciales y los sustratos culturales del Mundo Mediterraneo. La herencia
romana, en sus facetas administrativa, juridica y urbanistica, fue adaptada y reinventada por bizantinos, musulmanes
y reinos germanicos. La herencia religiosa y filoséfica del mundo clasico y del cercano Oriente fue preservada,
debatida y transmitida, often through the crucial mediation of Syriac, Persian, and Arabic scholars, ensuring that the
flame of classical learning was not extinguished but instead fueled new intellectual traditions. El estudio de este
periodo, por lo tanto, requiere abandonar visiones estrechas y nacionales para adoptar una perspectiva tan amplia 'y
interconectada como el propio Mediterraneo, reconociendo que las historias de Roma, Persia, el incipiente Islam y los
reinos barbaros estan inextricablemente entrelazadas, constituyendo juntas los cimientos del mundo posterior.

Mujer cristiana y disciplina social antigua - Fioretti
El texto aborda el proceso de disciplinamiento social ejercido sobre la mujer cristiana durante la Antigliedad Tardia,

particularmente en el siglo IV, un periodo crucial para la consolidacién del cristianismo como fuerza religiosa, social y
politica en el Imperio Romano. Este proceso no fue meramente religioso, sino que constituyé un mecanismo
fundamental para la definicién de los limites de la comunidad cristiana, tanto hacia el exterior (frente al paganismo)
como en su interior (frente a la heterodoxia y el pecado). La figura de la mujer, y especificamente el control sobre su
cuerpo y sexualidad, se erigid como un eje central en este proyecto.

La conformacién de una identidad cristiana distintiva, delimitada por el dogma niceno y las estructuras eclesiasticas,
requirié la creacion de modelos de comportamiento claros y jerarquizados. En el caso de las mujeres, estos modelos
se cristalizaron en tres estereotipos principales: la matrona cristiana, dedicada a la crianza de los hijos en un

ambiente de devocidn; la viuda, figura que el cristianismo revalorizo; y, de manera preeminente, la virgen. Este ideal
62



de virginidad no era una mera abstinencia sexual, sino un estado social y teolégico cargado de simbolismo.
Representaba la ruptura con el orden social tradicional romano, donde el estatus de la mujer estaba irrevocablemente
ligado a su relaciéon con un hombre (padre, marido). Al proponer la virginidad consagrada como la cuspide de la
realizacion femenina, el cristianismo ofrecia, en apariencia, una via de emancipacion de la sujecion marital y de las
cargas de la maternidad. Sin embargo, esta liberacién implicaba someterse a una disciplina corporal y espiritual aun
mas rigurosa, supervisada por la autoridad masculina de la Iglesia.

Los Padres de la Iglesia, con San Jerénimo a la cabeza, fueron los arquitectos intelectuales de este disciplinamiento.
Su extenso corpus epistolar, dirigido en gran medida a mujeres de la aristocracia romana, funcioné como un manual
de instruccion. A través de consejos, normativas y una pedagogia exhaustiva, se delinearon las virtudes de la mujer
cristiana por oposicion a la corrupcién atribuida a la mujer pagana. La vida ascética que promovian —caracterizada
por la humildad, el recogimiento, la oracién, la penitencia y un profundo temor a Dios— exigia una batalla constante
contra los deseos de la carne. El cuerpo, visto como fragil, propenso al exceso y obstaculo para la salvacion, debia
ser dominado mediante practicas como el ayuno severo, la abstinencia sexual y el trabajo manual.

La privacién alimentaria era considerada un arma privilegiada en esta lucha. Se operaba con una légica médica y
simbdlica heredada del pensamiento griego (oposiciones seco/humedo, caliente/frio), donde los ayunos y una dieta
fria y seca (sin vino ni carnes) buscaban “apagar” el calor innato del cuerpo que alimentaba la lujuria. Esta ascesis no
era un fin en si misma, sino el medio para alcanzar un estado de pureza angelical, una prefiguracion en la tierra de la
incorruptibilidad que se disfrutaria en el Paraiso. El asceta, hombre o mujer, era un “atleta” de Cristo en una lucha
contra el diablo, que se manifestaba en los ardores de la juventud y los instintos corporales.

Lo que distingue a la virginidad cristiana de practicas similares en el paganismo romano es el protagonismo social
que se le confirié. Dejé de ser una eleccion privada para convertirse en un pilar de la identidad comunitaria. La
integridad fisica de la virgen se transformé en una potente metafora de la integridad inviolable de la Iglesia misma. Su
cuerpo, custodiado y cerrado, simbolizaba una comunidad sin fisuras, pura y protegida de las influencias corruptoras
del *saeculum* (el mundo). Por el contrario, la violacion de una virgen consagrada —considerada una adultera contra
Cristo— o su desviacion hacia la herejia, era imaginada como la causa de la violacion y disolucién de todo el cuerpo
social. Esta conexién simbdlica explica la obsesion de autores como Jerénimo por vigilar y controlar el cuerpo
virginal, advirtiendo que la linea entre virginidad y prostitucién era extremadamente delgada.

El modelo por excelencia para esta nueva feminidad fue la Virgen Maria. Su figura, imaginada como un cuerpo
siempre cerrado, sin deseo, virgen antes, durante y después del parto, resultd enormemente funcional para los
propésitos doctrinales y disciplinarios de la Iglesia. Ambrosio de Milan articulé con claridad esta teologia: asi como el
pecado y la muerte habian entrado en el mundo por Eva, la salvacion y la vida eterna fueron restituidas por Maria. Ella
permitia huir del ciclo dialéctico de generacion-corrupcién-muerte del que la mujer era parte fundamental, e iniciar la
recuperacion del estado paradisiaco. Maria se convirtié asi en el arquetipo de la Iglesia misma, que también era
concebida como *Sponsa Christi*: madre fecunda por su prole espiritual y, al mismo tiempo, virgen inmaculada por
su castidad.

Los relatos de martirio femenino también servian como herramientas ejemplares. Con el fin de las persecuciones
romanas, el “martirio” de las virgenes ya no era el sufrido a manos de perseguidores externos, sino el “automartirio”
elegido para defender su virginidad ante una agresién sexual, prefiriendo la muerte a la violacion. La virginidad misma
era considerada un martirio continuo, un testimonio diario de fe que igualaba a la mujer con los angeles.

Este ideal no se impuso sin debate. A finales del siglo IV, las tesis de autores como Helvidio y Joviniano cuestionaron
la superioridad de la virginidad sobre el matrimonio y la perpetua virginidad de Maria. Defendian que las mujeres
bautizadas, ya fueran virgenes, viudas o casadas, tenian igual mérito ante Dios si su fe era la misma. La furibunda
respuesta de Jerénimo contra estas posturas, plasmada en tratados como *Adversus Helvidium* y *Adversus
lovinianum®, revela que lo que estaba en juego no era una mera cuestion de moral sexual, sino la propia definicién de
los limites comunitarios y doctrinales. La defensa de la virginidad perpetua de Maria, que culminaria en el Concilio de
Efeso (431) con la proclamacion de Maria como *Theotokos* (Madre de Dios), fue para obispos como Ambrosio una

63



forma de defender las fronteras absolutas entre la Iglesia catdlica y la confusién del mundo. En un contexto de lucha
contra el arrianismo, la pureza doctrinal y la pureza sexual se entrecruzaban.

La contrapartida de la virgen ortodoxa era la ramera herética. Los mismos grupos ascéticos y virgenes que existian
fuera de la ortodoxia nicena eran demonizados y considerados peores que los pecadores publicos. Su virginidad era
declarada fraudulenta porque, al proceder de una doctrina falsa (del diablo), no podia honrar el cuerpo, obra de Dios.
Este discurso permitia a la Iglesia jerarquica apropiarse del prestigio del ascetismo al tiempo que desacreditaba y
perseguia a sus rivales, often con el apoyo del poder imperial que comenzé a criminalizar la herejia.

En ultima instancia, la construccién androcéntrica de la sexualidad virginal sirvié a un doble propdsito. Por un lado,
fue una herramienta de delimitacion comunitaria, creando y defendiendo las nuevas fronteras del cuerpo social
cristiano. Por otro, fue un mecanismo de control y subordinacién gender dentro de ese mismo cuerpo. Si bien el ideal
ascético parecia elevar a la mujer por encima de su rol tradicional, en la practica la subordinaba a una nueva
autoridad: la de los obispos y directores espirituales masculinos que regulaban cada aspecto de su vida, su cuerpo y
su fe. El discurso sobre el cuerpo virginal, por tanto, no se limitaba a la esfera privada o espiritual; fue un discurso
profundamente politico que ayudd a consolidar el poder de una Iglesia verticalista y jerarquizada en el siglo IV,
utilizando el cuerpo de la mujer como el terreno primario donde se definid, impuso y defendié su identidad
hegemonica.

64



	UNIDAD UNO – La historia medieval en la mira ♞♚♜ 
	La Edad Media hoy: concepto y valoración – Estrella, Jorge y Rodríguez, Gerardo 
	La valoración histórica de la Edad Media: entre el mito y la realidad – Baruque 
	Un nuevo enfoque de la Edad Media - Wickham 

	UNIDAD DOS : Siglos III – VIII 
	Desintegración del Imperio Romano – Arranz Guzmán 
	El mundo mediterráneo en la Antigüedad Tardía – Cameron 
	Alta Edad Media – Collins 
	El final de las villas y las transformaciones del territorio rural en Occidente (siglos V-VIII) – Brogiolo y Chavarría 
	Guerreros y campesinos – Duby  
	Tardía Antigüedad: registros literarios de sucesos históricos – Florio  
	Principales argumentos y conclusiones 
	El fin del Imperio romano como punto de inflexión: La desintegración del Imperio (en Occidente en el s. V, en Oriente en el s. VII) es el evento catalizador de todos los cambios posteriores. No fue una catástrofe súbita, sino el punto de ruptura de un sistema político y económico que ya mostraba tensiones. Wickham rechaza las explicaciones basadas en causas externas únicas (invasiones, plagas) y aboga por un modelo de vuelco catastrófico matemático, donde pequeños cambios acumulativos desembocan en una crisis sistémica. 
	Regionalización y diversidad: La principal consecuencia de la caída de Roma fue la enorme diversificación regional. Las provincias del Imperio, que en el año 400 compartían muchas características, siguieron caminos radicalmente diferentes hacia el 800. Esta diversidad es un campo de experimentación ideal para comparar cómo factores como la herencia romana, la fiscalidad, la fuerza de la aristocracia o la vitalidad urbana condicionaron el desarrollo de cada zona. 
	Simplificación fiscal y estatal: Los sistemas fiscales complejos y unificados del Imperio se colapsaron o regionalizaron. Los reinos germánicos occidentales perdieron casi por completo la capacidad de recaudar impuestos generales, mientras que Bizancio y el califato los mantuvieron, pero a escala regional. Esto tuvo un impacto profundo en la capacidad de los estados para intervenir en la economía y la sociedad. 
	Debilitamiento aristocrático y auge de la autonomía campesina: En la mayoría de las regiones (excepto en Francia y Próximo Oriente), las aristocracias posromanas fueron más pobres, más localizadas y ejercieron un control menor sobre el campesinado que sus predecesoras romanas. Esto permitió un aumento significativo de la autonomía campesina y, en muchas zonas, el surgimiento de un modo de producción campesino más independiente. 
	Cambio cultural aristocrático: La identidad de las élites cambió de la cultura cívica y literaria romana a una identidad militarizada. El linaje perdió importancia temporalmente y la cultura material se simplificó enormemente. Wickham minimiza el impacto de la etnicidad (germánica, árabe) en estos cambios estructurales, atribuyéndolos más a la dinámica interna de las sociedades posromanas. 
	Movilidad social y flexibilidad: La Alta Edad Media fue un período de estructuras sociales notablemente fluidas y menos rígidas que en el Bajo Imperio romano o en la Plena Edad Media. La posición social era más negociable y estaba menos codificada por ley. 
	El papel de la comparación: Wickham insiste en que solo mediante la comparación se pueden aislar las causas reales del cambio social y evitar las teleologías nacionales. Por ejemplo, encuentra paralelismos estructurales sorprendentes entre regiones tan alejadas como Egipto y Francia, o entre Gran Bretaña y Mauritania, que de otro modo pasarían desapercibidos. 
	Conclusión general: Wickham no ofrece una respuesta única, sino un marco para entender la Alta Edad Media a través de la diversidad. Rechaza tanto el continuismo extremo (que ve puro legado romano) como el catastrofismo (que solo ve ruptura). Argumenta que, si bien hubo elementos de continuidad en la vida cotidiana y la población, la desintegración del marco unificador del Imperio romano provocó cambios profundos y duraderos en las estructuras estatales, económicas y sociales, dando lugar a una Europa y un Mediterráneo notablemente más diversificados y regionalizados. La oscuridad de la época no es tanto una falta de fuentes (que en algunos ámbitos son más abundantes que para el Imperio) como una simplificación material y cultural resultante de la contracción del estado y la riqueza aristocrática. El libro sienta las bases para un nuevo paradigma interpretativo basado en la comparación regional sistemática y el análisis social y económico. 
	La esclavitud medieval: estado actual de la cuestión – Rodríguez  
	Historia Medieval – Siglos III al VIII 
	Trabajo Práctico N°1 
	Introducción a la Edad Media – Eco Umberto 
	Cambio de época versus época de cambios. Los medievalistas y las nuevas tecnologías – Alcazár 
	La idea de la Edad Media – Giuseppe 
	Trabajo Práctico Nº2 
	El Mundo Mediterráneo en la Antigüedad Tardía – Ubierna 
	Mujer cristiana y disciplina social antigua – Fioretti 


