
 

Unidad Uno 

Alioto y Villar – Registros para la Historia antigua de América 
El registro arqueológico 
Acompaña la presencia histórica del Homo sapiens en el continente. Está sometido a varios condicionamientos 
postdeposicionales que influyen en su visibilidad e integridad, como la antigüedad y densidad de sus 
“productores” o condiciones ambientales. El continente fue muy diverso culturalmente, resultado de la tendencia 
humana a la diversidad pero también de factores ambientales que implicaron adaptaciones y especializaciones 
locales. Dado que el continente se transformó, a inicios del Holoceno, en una isla sin paso terrestre hacia las demás 
masas continentales, los humanos, animales y flora se diversificaron localmente. Desde un punto de vista físico, 
el continente se desarrolla sobre un eje norte-sur, atraviesa todas las latitudes con franjas climático-ambientales 
que se ven además modificadas por las alturas de las cadenas montañosas del oeste (Andes, Rocallosas, etc.).  
Los registros arqueológicos se ven lógicamente modificados por las condiciones climáticas, que les otorgan mayor o 
menor visibilidad, pero también por la época de la que provenga el registro y el tamaño de la sociedad que lo haya 
producido: a diferencia del producido por una banda de cazadores-recolectores, una sociedad imperial de tiempos 
posteriores, con miles o millones de personas agrupadas en ciudades, presenta un mayor registro, en el que 
sobresalen los edificios de la élite. Las diferencias son notables en cuanto a la riqueza del material y el trabajo que 
exige. Un sitio de cazadores-recolectores pleistocénicos puede ser estudiado por un pequeño grupo de arqueólogos 
y agotado en el curso de su vida profesional. En cambio, el registro urbano es objeto de un trabajo de investigación 
intergeneracional. 
 
El registro bioantropológico 
El continente americano fue poblado por nuestra propia especie (Homo sapiens), de modo que no hay registros 
paleoantropológicos de especies no vigentes que puedan complicar el panorama biológico. Las discusiones se 
ciñen entonces a las características y procedencias de las poblaciones sapiens que ocuparon el continente, y su 
diversificación interna posterior. 
Las costumbres funerarias de los sapiens incluyen el tratamiento post-mortem de los cuerpos, lo que ayuda a 
mejorar el mantenimiento postdeposicional. En sociedades complejas, el uso de sarcófagos y ataúdes resulta en 
una incluso mejor conservación, que permite conocer las dimensiones corporales, su alimentación, enfermedades, 
etc; además de la información arqueológica que brinda por ejemplo, el ajuar.  
A veces, el trabajo de reconstrucción bioantropológico se ve favorecido por técnicas mortuorias que conservan 
partes blandas, como la momificación en el Perú y el mundo andino. 
 
El registro escrito 
Está mucho más circunscripto que el arqueológico a ciertas épocas (más tardías) y espacios. Pueden distinguirse dos 
tipos de registros escritos: 
- Los producidos mediante códigos escriturarios y procedimientos elaborados por los nativos (Mesoamérica, 
Andes). Aunque muchos se perdieron o destruyeron en la invasión europea, además de ser difíciles de interpretar. 
- Los producidos a través de los códigos escriturarios europeos.  
 

Lorandi y Del Río – Las fuentes históricas 
Las crónicas 
Dos grandes grupos: las redactadas por europeos, especialmente españoles, y las de mestizos o indígenas. 
1) Las crónicas españolas 
Ofrecen una visión eurocéntrica del Nuevo Mundo, teñida de valorizaciones que resultan desfavorables para la 
población indígena, a veces encubierto con un cierto paternalismo. Todo ello no impide que reconozcan las 
diferencias entre los distintos tipos de sociedades ni se asombren ante los logros tecnológicos, monumentales y la 
maquinaria política, económica y administrativa del estado inca, aunque la acaben deformando al retraducirla a 
categorías europeas. 
→ La crónica soldadesca y del descubrimiento transmiten las primeras impresiones sobre la geografía y la 
organización política del mundo andino. Refleja las primeras actitudes de los españoles frente a los nativos. Muestran 

1 



 
a la sociedad andina tal como era antes de los grandes cambios producidos por la conquista española, pero al 
mismo tiempo carecen de la familiaridad necesaria para conocer la naturaleza profunda de esta sociedad y 
generalmente son imprecisos, totalmente impresionistas. Además ocultan los abusos cometidos por los propios 
autores. 
→ La crónica política fue escrita por juristas y licenciados de la segunda generación. Profundizan en la 
recuperación de la memoria oral de los sobrevivientes de la conquista, tratando de informarse sobre el pasado 
prehispánico en todos sus aspectos. Recupera la memoria oral con ayuda de los quipus. Algunos cronistas se 
comportan como auténticos antropólogos.  Era una práctica común en los Andes que cada linajes organizara la 
historia según sus propios intereses, recordando los hechos de algunos de los incas y borrando los restantes. 
Aparentemente también fue habitual recordad sólo aquellos reyes incas que habían realizado las conquistas más 
importantes u organizado el imperio en la forma en que lo encontraron los españoles. Este modelo de construir la 
historia mezcla frecuentemente los hechos reales con los míticos y esta peculiaridad fue escasamente percibida por 
los cronistas de la época. Las historias premodernas son de carácter cíclico y no lineal, y muchos autores señalan 
que, más que acontecimientos, estos relatos se refieren a personajes o situaciones arquetípicas. La linealidad que 
transmitieron los españoles fue una construcción propia, adecuada a los cánones europeos, y a causa de ello 
los planos de la realidad y el mito aparecen extrapolados de tal manera que aun hoy resulta difícil 
identificarlos y aislarlos adecuadamente.  
Tanto las primeras crónicas como los documentos relativos a la conquista y colonización también fueron utilizados 
por los Cronistas de Indias, muchos de los cuales nunca llegaron al Nuevo Continente.  
 

La tradición oral también fue utilizada para levantar las denominadas Informaciones. A diferencia de las crónicas 
(destinadas a ser leídas por un público muy amplio) estas tienen objetivos económicos o políticos en directa 
relación con los intereses propios de la conquista, la evangelización y la colonización. 

 
→ Las crónicas religiosas fueron escritas por los misioneros de las distintas Órdenes, o por sacerdotes. En el 
esfuerzo por descubrir los rituales y destruir las idolatrías se recopiló mucha información que permitió diseñar 
estrategias de evangelización, elaborar catecismos o normas de depreciación y confesión. Un gran mérito de esta 
tarea fue el aprendizaje de las lenguas nativas y la elaboración de los primeros diccionarios y catecismos bilingües. 
 
2) Las crónicas indígenas o mestizas 
Conocemos tres crónicas escritas por indígenas (no mestizos). Ofrecen una visión de los nativos, tanto de su 
sociedad prehispánica, como del mundo colonial. Presentan diferencias basadas en las condiciones y lugar de 
nacimiento de cada uno de los autores, en el grado de aculturación europea que recibieron y en los intereses que los 
movían a escribir. Por ejemplo, la obra del méstizo Garcilaso de la Vega formaba parte de la literatura utilizada por los 
jesuitas en sus colegios destinados a los curacas andinos. Esta presenta a los incas como próximos a concebir una 
religión monoteísta sobre la cual sería sencillo asentar la evangelización cristiana. Otra obra es la carta de Guamán 
Poma de Ayala al Rey sobre la estructura social y religiosa del mundo andino, aconsejando sobre la mejor forma de 
gobernar el reino de Perú, reclamando mejores puestos para los nobles incas.  
 
Las fuentes administrativas y judiciales 
1) Las visitas 
Se encuentran entre los papeles burocráticos más utilizados. Fueron un recurso administrativo colonial para obtener 
datos económicos y demográficos a fin de repartir e imponer tributo a los indios por medio de las encomiendas, el 
yanaconaje o la mita minera. Como éstas se repitieron con diferente amplitud a lo largo de los siglos XVI al XVIII, 
resultaron ser de un incalculable valor para estudiar las transformaciones pre y post hispánicas en temas que van 
desde la obtención de recursos, tenencia de tierras, reglas de la sucesión de curacazgos, etc. 
2) Los memoriales 
3) Los juicios 
El acceso a los tribunales les permitió a los indios aprender a manipular con gran habilidad los recursos legales, pero 
al mismo tiempo resultó ser una trampa en la que quedaron prisioneros, ya que ellos no controlaban la administración 

2 



 
de la justicia. Los juicios contienen en cierta medida las opiniones de los involucrados, pero no debemos olvidar que 
están redactados por escribanos, que no sólo utilizan fórmulas legales, sino que pudieron alterar los testimonios con 
o sin intencionalidad expresa. Si el litigante no era bilingüe, además hay que tener en cuenta los problemas de lidiar 
con un traductor. Es necesario controlar los intereses en juego y el hecho de que los testigos eran aportados por 
cada litigante, para poder utilizar estas fuentes. 
4) Otras fuentes administrativas 
El cuerpo de leyes, ordenanzas y disposiciones que regían la vida colonial. Más que constituir un cuerpo normativo 
uniforme, respondía a las necesidades locales, por lo que contiene información etnológica. 
5) Otras fuentes económicas y burocráticas 
Incluye los registros parroquiales para la demografía comunitaria, estructura familiar, migraciones y temas conexos, y 
el inmenso cúmulo de papeles de neto corte económico. 
 
Historiadores, viajeros y periodismo 
A partir del siglo XVIII, es cada vez mayor el cúmulo de información disponible. La práctica de escribir historia se 
profesionaliza cada vez más y en este caso se cuenta con una previa compulsa en los archivos civiles, comerciales, 
judiciales y políticos. 
 

Millones – Ser indio en el Perú 
Los cronistas indígenas de los siglos XVI y XVII 
Los andinos demoraron casi un siglo en escribir en quechua y español sus primeros relatos. Mucho antes aprendieron 
a leer documentos e incluso libros referentes a situaciones judiciales, generalmente en defensa de sus tierras u otras 
propiedades y debido a la obligatoriedad de asistir a los sacramentos, catecismos y hagiografías. Aprender el idioma 
de los extranjeros era el reconocimiento de su propia condición de sociedad colonizada. Hablarlo era indispensable, 
pero también leerlo y escribirlo se hacía necesario, al menos para los líderes de la comunidad indígenas, 
porque existían razones de supervivencia para hacerlo. Además los sacerdotes doctrineros tenían que contar en 
cada una de sus parroquias con personal indígena bilingüe, que lo ayudase en la tarea de evangelizar, los cuales 
desarrollaron una pasión por los libros. No es difícil adivinar que en este entorno nacieron los únicos documentos 
escritos por indígenas, en los cuales se retrata la percepción del mundo colonial en que se despiertan. La sociedad 
los había relegado a una condición subordinada y sabían que no era así. Escribir se convirtió en la posibilidad de 
sacar a la luz aquella época, antes de que el tiempo y las enseñanzas obligatorias de la doctrina 
desaparecieran.  
El universo colonial descrito por los cronistas indígenas no revela las categorías concluyentes que aparecen 
en la legislación española. Ni la “república de españoles” ni la “república de indios” eran compartimentos sellados, 
En la América Hispana, lo que predominó fue una larga cadena de mestizajes que unió a los polos europeo e 
indígena. El aprendizaje de la cultura europea no fue un anhelo siempre lejano. Los curacas (jefes y autoridades 
locales) descubrieron muy pronto que su papel de intermediarios podía ser rentable. Aún en cargos de bajo rango era 
posible participar en la gran empresa de la explotación de Indias.  
 
El poder y la imagen: los siglos XVIII y XIX 
Los incas (reyes), o mejor dicho las figuras de ellos, pintadas o actuadas, constituían parte inseparable de la 
celebración borbónica en los Andes. Esta representación de seres del pasado era la expresión de una importancia 
que moría en el espectáculo, en la realidad, el poder de los incas, incluso como nobleza cautiva, ya no existía. 
Más aún, los curacas indígenas, también habían sido disminuidos, a pesar de que su autoridad apenas cubría 
ámbitos locales. Es visible que por estos años, con la llegada de la dinastía francesa, a la administración madrileña 
le interesaba cada vez menos el sistema de curacas como funcionarios de la Corona. Se habían fortalecido las 
municipalidades de los pueblos indígenas y los alcaldes estaban en proceso de reemplazar a los curacas. De esta 
manera, se quebraba el poder de un sector móvil de la sociedad indígena cuya autoridad se basaba en lazos 
tradicionales, difíciles de controlar. En cambio, las elecciones de los alcaldes, abría un juego político, en el que las 
intendencias y los doctrineros podían intervenir. 
 
 

3 



 
Alcina Franch – Códices Mexicanos 

Tipología de los documentos 
Es sabido que algunas de las características distintivas del área mesoamericana, desde el punto de vista cultural, es 
el uso de escritura jeroglífica, calendarios y elaboración de libros en piel de venado o amate. Las evidencias 
acerca de la existencia de manuscritos corresponden a todas las regiones de Mesoamérica, salvo el Occidente de 
México, y aunque tenemos datos relativos al uso de la escritura desde finales del Preclásico, es en la etapa Clásica 
cuando este tipo de evidencias se generaliza y es probable que la tradición de elaborar códices se remonte a este 
período, aunque los que hayan llegado hasta nosotros sean la mayoría del período Postclásico. 

Con posterioridad a la conquista, se siguieron elaborando códices y otros documentos de tradición indígena, en los 
que se advierten comentarios en caracteres latinos, ya sea escritos en castellano, ya sea en lenguas indígenas. Tales 
manuscritos se confeccionaron a lo largo del siglo XVI, pero dejan de hacerse en el siglo XVII, o bien solamente 
conocemos de esa época y del siglo XVIII copias de códices antiguos. En esos siglos cabría mencionar únicamente 
textos que representan versiones modernas de códices prehispánicos. Tal es el caso de los “calendarios” escritos en 
zapoteco y en caracteres latinos de la región serrana al norte del Valle de Oaxaca, u otros documentos semejantes de 
regiones diversas de Mesoamérica. 

Nomenclatura 
Desde el último tercio del siglo XIX a nuestros días, el nombre de códice o codex es aplicado por los mexicanistas o 
mesoamericanistas de manera indiscriminada y general a cualquier manuscrito pintado, casi siempre mediante 
glifos, dentro de una tradición explícitamente indígena. El nombre deriva, obviamente, de la tradición medieval 
europea, en la cual el códice no es otra cosa que libro manuscrito.  

Es evidente que la forma de los códices medievales europeos difiere considerablemente de los códices prehispánicos 
de Mesoamérica: aquellos están formados por un número de “hojas”, generalmente de vitela, unidas por uno de sus 
lados y encuadernados con tablas de madera, generalmente recubiertas de cuero, siendo su lectura de izquierda a 
derecha siguiendo la numeración de los “folios” en su anverso y reverso; por el contrario, los códices prehispánicos 
de Mesoamérica están formados por una larga tira de piel de venado o de papel de amate, doblada en forma de 
biombo, y con dos tablas de madera que sirven de guardas o encuadernación, siendo su lectura variable pero 
abriéndose siempre primero de un lado de la tira y después del lado contrario.  

En los títulos de los códices mexicanos, el nombre de códice o codex va unido al de sus antiguos propietarios o 
poseedores (Codex Borgia), sus descubridores (Códice Tudela), de sus patronos (Códice Baranda), de su supuesta 
procedencia (Códice de Tlatelolco), de la localidad donde se conserva (Codex Dresdensis), etc. Otros términos 
usados como sinónimos de códice son los de mapa, pintura, tira, biombo, rollo, lienzo, etc. 

Los códices en forma de biombo ya hemos dicho que consisten en una larga tira de piel de venado o de papel de 
amate, dobladas de manera que el conjunto queda dividido en páginas. Aunque hay algunos de estos códices que se 
leen verticalmente, para la mayor parte hay que hacerlo en sentido horizontal, de izquierda a derecha o de derecha a 
izquierda, siguiendo generalmente por el lado reverso en sentido contrario. La lectura de cada página es variable. 

Del conjunto de documentos que se conocen, hay veinticuatro biombos. 

Las llamadas tiras son manuscritos pintados o dibujados sobre una larga tira de piel o de papel de amate que 
pueden doblarse o enrollarse y se lee de manera muy diversa. Se conocen más de veinte documentos de este tipo. 

Los rollos son tiras que no han sido dobladas sino enrolladas, ya que se pliegan pierden su carácter de rollo. 

Los lienzos son trozos, generalmente de gran tamaño, de tela hecha de algodón, fibra de maguey y otros materiales. 
Debido a su gran tamaño suelen estar hechos mediante la unión de varios trozos. Aunque todos los lienzos 
conocidos son de época colonial es bastante probable que fuese un formato ya usado en época prehispánica, 
aunque debido a los materiales no se ha conservado ninguno. De la época colonial han llegado medio centenar. 
Generalmente son de contenido histórico y cartográfico, y presentan la forma de mapas. 

4 



 
Origen de los manuscritos 
Lo más llamativo del examen en conjunto de todos los códices mexicanos es que solamente un muy corto número de 
ellos puede decirse con seguridad que sea de origen prehispánico. Fueron de uso muy común y generalizado en la 
mayor parte de Mesoamérica. Su casi total extinción sólo puede explicarse por la sistemática destrucción a la que 
fueron sometidos por parte de los españoles, y por la consiguiente ocultación por parte de los indígenas, lo que 
condujo asimismo a su destrucción o a su pérdida. 
Algunos de los pocos códices que se libraron de la destrucción, vinieron a Europa como parte de los regalos de 
objetos artísticos y exóticos que los conquistadores hacían a su soberano, y éste, a su vez, a los parientes de las 
casas reinantes europeas. 

Por muy diferentes motivos, los españoles recién llegados a México, tras la conquista, fueron los promotores de una 
serie de documentos pictográficos hechos por los indios en la más pura tradición indígena prehispánica. El ejemplo 
más claro y singular lo constituyen el Códice Magliabecchiano y el Prototipo perdido del grupo Magliabecchi, en los 
que las pinturas indígenas van acompañadas de textos explicativos que se supone constituyen las respuestas de los 
indios a las preguntas de los españoles, que deseaban conocer en profundidad las creencias de los nativos, de 
manera que pudieran ser mejor y más profundamente evangelizados. Esa fue la filosofía que presidió e impulsó la 
masiva y extraordinaria obra de Sahagún, cuyos Primeros Memoriales, en los Códices Matritenses. 

Sin embargo, la mayor parte de los manuscritos que pueden reseñarse en la actualidad fueron producidos durante la 
primera etapa del período colonial para servir a sus necesidades cotidianas. Esos muy diversos documentos se 
pintaron primero dentro de la más estricta tradición india, pero después evolucionaron hacia formas de estilo 
colonial, y, finalmente a formas completamente degeneradas que difícilmente dan cuenta de su primitivo origen. Los 
ejemplos de este tipo de códices son innumerables.  

Finalmente, los documentos que Glass llama Mixed Colonial comprenderían una larga serie de manuscritos cuyo 
contenido se refiere principalmente a acontecimientos o instituciones del período colonial: genealogías, historias, 
tributos, etc. 

Historia de interés por los códices 
Las primeras noticias que sobre América llegaban a Europa, ya desde los finales del siglo XV y en las primeras 
décadas del siglo XVI, iban siendo cada vez más asombrosas y esperanzadoras de que se había topado realmente 
con un mundo nuevo e insospechado, lleno no sólo de riquezas en el sentido directo de la palabra –oro y piedras 
preciosas–, sino de riquezas culturales absolutamente insospechadas. Se trataba de un mundo urbano, con leyes 
para regirse cual pueblos civilizados que eran, con religiones sumamente complejas, con calendarios 
extraordinariamente precisos e incluso con libros en los que se representaban sus historias, el destino de los hombres 
y los dioses, etc. Pronto llegaron a conocerse en Europa, lo que haría aumentar el interés “científico” por conocer 
aquellas tierras y aquellos pueblos. 
 
Códices precolombinos 
Conforme se profundiza más en el estudio de los códices  mexicanos, se afianza la opinión de que son muy escasos 
los libros verdaderamente anteriores a la llegada de los españoles. Sin embargo, los datos antes enunciados y otros 
se refieren al uso de este tipo de documentos en época prehispánica mencionan la existencia de un número muy 
crecido de aquellos códices, hasta el punto de que para su conservación había unas ciertas “casas de códices” o 
amoxcalli, a cuyo servicio se hallaban escribas y otros funcionarios. Es evidente que, pese al interés que 
despertaron estos libros en algunos españoles de la primera etapa de la conquista, se revelaron como un elemento 
de extrema perversidad para otros muchos que, sin duda, pretendieron salvaguardar la fe cristiana y combatir el 
“paganismo”, que sin duda contenían haciéndolos quemar en la plaza pública. El ejemplo más famoso es el 
protagonizado por el fray Diego de Landa, quien mandó quemar multitud de códices mayas, al tiempo que, con su 
Relación de las cosas de Yucatán, salvaba gran parte de la tradición viva de la cultura maya. 

Con independencia de esos hechos que acabaron con la mayor parte de los libros prehispánicos de las culturas más 
importantes de Mesoamérica: nahuas del centro de México, mixtecas y zapotecas de Oaxaca, los mayas de Yucatán, 

5 



 
y otras de menor importancia, hay que destacar el hecho de que el interés despertado en multitud de españoles de la 
primera época de la Colonia por esas mismas culturas provocó la creación inmediata de otros códices, mapas e 
historias, utilizando procedimientos similares a los precolombinos, pero con el añadido de comentarios o 
explicaciones en las lenguas indígenas respectivas o en español, pero siempre en caracteres latinos, de manera que 
lo mismos frailes interesados en su elaboración pudiesen utilizarlos como fuente de conocimiento para la 
comprensión de las costumbres, y especialmente las prácticas religiosas de aquellas comunidades que habían sido 
entregadas a su evangelización. El caso de la familia del Códice Magliabecchiano puede ser un buen ejemplo de esto. 

El reciente estudio de Boone aclara con precisión los orígenes de este grupo de manuscritos, todos ellos post 
hispánicos. Para la autora del supuesto de la existencia de un Prototipo realizado muy poco después de la conquista 
por encargo de un misionero interesado en recopilar los principios esenciales de carácter calendárico y ritual del 
sistema de creencias de los mexica, el cual debía reunir la condición de reproducir tal sistema de caracteres glíficos 
indígenas, llevando además explicaciones en castellano, de manera que pudiera ser utilizado como manual, por otros 
misioneros para facilitar su tarea evangelizadora. 

Contribuyó a esta recuperación de la cultura nativa, primero, la creación del famoso Colegio de Santa Cruz de 
Tlatelolco, con maestros como el fray Sahagún y el fray Olmos, donde se educaron multitud de indios. Maestros y 
discípulos desarrollaron una actividad inteligente y múltiple que permitió rescatar la práctica totalidad de lo que hoy 
sabemos acerca de la cultura antigua de México. Dentro de ese contexto educativo hay que examinar y valorar la 
labor extraordinaria de fray Bernardino de Sahagún. Unos y otros contribuyeron a corregir el daño que algunos 
españoles “celosos de la fe” en exceso, habían producido al destruir tantos cientos de códices antiguos. 

Villar Daniel – Escrituras nativas americanas – Los códices mesoamericanos en crónicas del siglo XVI – La 
escritura maya – Escrituras andinas 

 
1.​ Los códices mesoamericanos en crónicas del siglo XVI 

“Todo lo tenían escrito y pintado en libros y largos papeles, con cuentas de años, meses y días en que había 
acontecido. Tenían escritas en estas pinturas sus leyes y ordenanzas, sus patrones, etcétera, todo con mucho orden y 
concierto. De lo cual hubo excelentísimos historiadores que con estas pinturas componían historias amplísimas de 
sus antepasados. Las cuales no poca luz nos hubieran dado, si el ignorante celo no las hubiese destruido. Porque 
hubo algunos ignorantes que, creyendo que se trataba de ídolos, las hicieron quemar, siendo historias dignas de 
memoria y de no estar sepultadas en el olvido como están, pues aún para el ministerio en que andamos del 
aprovechamiento de las almas y remedio de los naturales, nos dejaron sin luz. 
Fray Diego de Durán. 
 
“Tenían libros de pergamino que hacían de los cueros de venado, tan anchos como una mano (...) y en estos tenían 
pintados sus caracteres y figuras de tinta roja y negra de tal manera que, aunque no eran lectura ni escritura, 
significaban y se entendían por ellas todo lo que querían muy claramente (...)”. 
Gonzalo Fernández de Oviedo y Valdez. 
 
“Los caracteres que usan son muy diferentes a los nuestros y consisten en dados, ganchos, lazos, limas y otros 
objetos  dispuestos en línea como entre nosotros y casi semejantes a la escritura egipcia. Entre las líneas dibujan 
figuras de hombres y animales, sobre todo de reyes y magnates, por lo que es de creer que en esos escritos se 
contienen las gestas de los antepasados de cada rey. De los mapas de aquellas tierras hemos examinado uno de 
treinta pies de largo y poco menos de ancho, hecho de algodón blanco en el cual estaba dibujada con detalle toda la 
llanura con los pueblos amigos y enemigos de Moctezuma II. También están representados los grandes montes que 
por todas partes la rodean y asimismo las regiones meridionales del litoral… Después del mapa grande, examinamos 
otro, más pequeño, aunque no menos interesante por hallarse representada en él, pintada por manos de sus 
naturales, con sus lagunas, la propia ciudad de Tenochtitlán”.  
Pedro Mártir de Anglería. 
 

6 



 
En resumen, los códices mesoamericanos, según las crónicas españolas del siglo XVI analizadas por Daniel Villar, 
representaban sistemas complejos de registro y comunicación para los pueblos indígenas. Fray Diego de Durán 
destacaba que en estos documentos, elaborados con piel de venado o papel de amate y organizados en forma de 
biombo, se conservaba toda su historia, leyes, ceremonias y calendarios mediante glifos y pictografías. 
Gonzalo Fernández de Oviedo precisaba que, aunque no se trataba de una escritura alfabética, estos códices 
transmitían información con notable claridad y se utilizaban incluso para resolver disputas territoriales, siendo 
interpretados por ancianos sabios. Pedro Mártir de Anglería, por su parte, comparaba este sistema con la escritura 
egipcia y destacaba su sofisticación cartográfica, evidenciada en mapas detallados de ciudades como 
Tenochtitlán. Sin embargo, esta valiosa tradición documental sufrió una destrucción masiva, como relata críticamente 
Fray Diego de Landa, quien aunque reconoció la existencia de una escritura maya estructurada, ordenó la quema de 
numerosos códices por considerarlos obras del demonio, provocando una pérdida cultural irreparable y el lamento de 
las comunidades indígenas. Las crónicas se convierten en testimonios paradójicos: mientras describen y elogian 
estos sistemas de conocimiento, también registran su aniquilación por el celo religioso colonial. 
 
2.​ La escritura maya 

Usaba también esta gente de ciertos caracteres o letras con las cuales escribían en sus libros sus cosas antiguas y 
sus ciencias, y con ellas y figuras y algunas señales en las figuras, entendían sus cosas y las daban a entender y 
enseñaban. Había gran cantidad de libros, y porque no tenían otra cosa en que no hubiese superstición y falsedades 
del demonio, se los quemamos todos, lo cual sintieron a maravilla y les daba pena”. 
Fray Diego de Landa. 
Los jeroglíficos mayas ofrecen al lector una riqueza y una elaboración visual sin rival entre las escrituras antiguas del 
mundo. El sistema tal y como lo conocemos ahora fue desarrollado en el Preclásico tardío por las comunidades de 
habla ch’olana, uno de los principales grupos lingüísticos mayas. Las inscripciones de todas las zonas 
conservaron el ch’olano de manera predominante, lo que sugiere que servía como una clase de idioma 
pan-maya de prestigio, como lo fue el francés en las cortes medievales o en el siglo XVIII. 

El descubrimiento de las bases fonéticas de la escritura jeroglífica, en su mayor parte obra del ruso Yuri Knorosov, 
nos ha dado la clave para descifrarla. Parte de su complejidad reside en la variedad  que permitía que un término 
particular se escribiera de maneras diferentes.  

Los textos se conservaban principalmente en monolitos llamados “estelas”, dinteles y cerámica, aunque la mayoría 
se produjeron materiales perecederos, como los códices de papel de amate que no sobrevivieron a la conquista. 
Los escribas (aj tz'ib, literalmente “el de la pintura”) ocupaban una posición social destacada. Su caligrafía se 
preserva en unos cuantos murales y de manera más profusa, en vasijas de cerámica. 

Los textos conservados están dedicados íntegramente a la élite. Las inscripciones públicas tienden a ser concretas, 
con el uso de fórmulas y duplicaciones redundantes de hechos conocidos. Esto nos da una idea más bien 
distorsionada de la literatura maya. Rara vez se observan citas en primera persona, lenguaje poético o animado, o 
rastros de temas mucho más amplios, discutidos en largos libros ya desaparecidos.  

3.​ Escrituras andinas – Khipus 
Los indios del Pirú, antes de venir españoles, ningún género de 
escritura tuvieron ni por letras ni por caracteres, o cifras o 
figurillas como los de la China y de México, mas no por eso 
conservaron menos la memoria de sus antigüedades, ni tuvieron 
menos su cuenta para todos los negocios de la paz, y guerra y 
gobierno. (...) Suplían la falta de escritura y letras en parte con 
pintura como las de México, aunque las del Pirú eran muy 
groseras y toscas, y en parte, con quipos. Son quipos unos 
memoriales o registros hechos con ramales, en los que diversos 
nudos y diversos colores significaban cosas. Existían los quipo 
camayo o Khipukamayuc, es decir, el guardián del khipu en 

7 



 
lengua kechwa, el especialista responsable de su elaboración y lectura, obligados a dar cuenta de cada cosa, y se 
les debía dar entero crédito. Porque para diversos géneros como la guerra, de gobierno, de tributos, de ceremonias, 
de tierras, había distintos quipos o ramales.Y en cada uno de estos, tantos nudos e hilillos atados, de todos colores, 
tantas diferencias, sacaban innumerables significaciones de cosas. Fuera de estos quipos de hilo, tenían otros de 
pedrezuelas, por donde puntualmente aprenden las palabras que quieren tomar de memoria.  
Ciertas personas seleccionadas y adiestradas sabían dar razón de las cosas que habían sucedido en el reino, para 
que estos lo comunicasen con otros, siendo escogidos por más retóricos y abundantes de palabras, saben contar 
por buena orden cada cosa que ha pasado.  

El khipu jugó un papel central en la práctica administrativa Inca, como lo demuestra el testimonio que estas cuerdas 
anudadas ofrecen acerca de la labor de organización, clasificación y representación de la información relativa a la 
composición y distribución de bienes materiales y otros recursos en el estado Inka. Aunque conozcamos la 
importancia de su rol, aún carecemos de conocimiento en profundidad de la semiosis y los procedimientos de lectura 
del khipu.  

Los quipu eran textiles de la época incaica, era escritura tridimensional con nudos en cuerdas. Los españoles 
los llegaron a conocer y comprendieron que se trataba de formas de almacenar información, pero no pudieron 
descifrar completamente. Sabemos que ciertos nudos representan cantidades, números. Utilizaban decimales los 
incas. Cada vuelta de un nudo indica una cifra. Pero seguro también almacenaban otro tipo de información, 
cualitativa. Hay cuerdas madre que tenían otras cuerdas. Variaban colores, los tipos de cuerdas y los nudos. Los 
españoles no solo no almacenaron una forma de descifrarlos sino que destruyeron muchos, probablemente por 
considerar que contenían contenido contrario a su religión cristiana. El Khipukamayuc era el funcionario 
encargado de escribir, realizar, almacenar los quipu. Como toda escritura, estaba relacionada al poder, 
impuestos, etc.  

 

Escrituras pallariforme y textil – La escritura peruana sobre 
pallares: Rafael Larco Hoyle propuso la existencia de un sistema de 
escritura ideográfica en la cultura Mochica (costa norte peruana) 
basado en pallares (porotos) grabados con signos. Estos pallares 
aparecen representados masivamente en la cerámica Mochica y en 
textiles de Paracas y Nazca, sugiriendo un sistema de comunicación 
ampliamente difundido. Larco documenta personajes como 
sacerdotes en actitud de lectura ante conjuntos de pallares y 
mensajeros (chasquis) transportando bolsas con estos elementos. 
Investigaciones recientes, como las de Tomi Melka, exploran si se 
trataba de un sistema mnemotécnico para comunicación a distancia 
o de una verdadera escritura incipiente. Paralelamente, se han 
estudiado las "tejidas peruanas" - piedras grabadas con motivos 
geométricos y figurativos - y pesas de rueca decoradas como 
posibles soportes de grafismos. 

Branka Tanodi amplía esta perspectiva señalando diversas manifestaciones gráficas andinas: desde las enigmáticas 
Líneas de Nazca - que María Reiche interpretó como un gigantesco calendario astronómico - hasta la "escritura 
indígena andina" estudiada por Dick Ibarra Grasso, aún usada por comunidades aymaras alrededor del Lago Titicaca. 
Esta escritura, de dirección boustrophedón (alternando direcciones como el surco del arado), emplea signos 
pictográficos, ideográficos y fonéticos sobre arcilla, cuero o papel. 

Victoria de la Jara y William Burns concentraron sus investigaciones en los tocapus - diseños geométricos en textiles 
y keros (vasos ceremoniales) incaicos - proponiendo que constituían un sistema de escritura logográfico o incluso 
alfabético. Burns relacionó los sonidos del quechua con un sistema numérico decimal, sugiriendo un código basado 
en diez consonantes fundamentales. 

8 



 
Tanodi de Chiapero – Escrituras americanas precolombinas de los Andes centrales 

¿Los inkas tuvieron escritura? 
Muy pocas personas en América y menos aún en Europa, saben que en el vasto espacio geográfico de los Andes 
Centrales, lugar donde se desarrolló el Imperio Inkaico, hubo también grafismos. Estos no pueden compararse con 
los de Mesoamérica, pero han cumplido en su momento su función de servir de medio de comunicación.  
Los investigadores que se dedicaron al estudio de la Cultura Inka y las Preinkaicas, no se ocuparon de la escritura de 
esos pueblos, considerando que las etnias autóctonas no habían desarrollado forma alguna de grafismo, salvo los 
quipus. La mayoría de los estudios sobre la cultura y las lenguas del antiguo Perú, apenas tocan el tema, 
generalmente para reafirmar lo ya expuesto por los primeros cronistas, que negaban la escritura de los inkas.  

Los cronistas que llegaron al Perú, durante su conquista y colonización, no fueron los mejores historiadores, ni 
escritores avanzados, que llevados por sus propias observaciones y conocimientos sobre la escritura, la alfabética, 
buscaron algo similar, y como no lo hallaron, negaron su existencia, sin tratar de buscar alguna forma alternativa. 
Como no la buscaron, no la vieron. Cronistas que la negaron, como Garcilaso de la Vega, dice: “Es lástima, que por 
falta de letras muriesen y se enterrasen con ellos mismos las hazañas de hombres tan valerosos”. Guaman Poma de 
Ayala, dice: “... los indios no conocían letras ni escritura alguna”. Entre los otros cronistas que la negaron, todos hacen 
referencia a los quipus. 
La opinión de los cronistas sobre la falta de escritura es todavía hoy compartida por algunos. Hace unas décadas, 
Rafael Larco Hoyle expuso la teoría de la escritura mochica sobre pallares. Inició así una nueva etapa de 
investigaciones, que hoy permite decir que algunos pueblos de los Andes Centrales tuvieron escritura o algún tipo de 
grafismo. 
 
Piedras y tejas pintadas, pesas de rueca 
Piedras pintadas con rayas y otros motivos realistas como llamas o peces, han aparecido en numerosas 
excavaciones arqueológicas. Corresponderían a un período muy antiguo, el precerámico. Se han encontrado también 
puntas de flecha de hueso que llevan el mismo tipo de motivos. 
Las piedras son generalmente cantos rodados de tamaño variable. Los motivos se han realizado por incisiones o 
rebajando la superficie que rodea a los diseños. En algunos casos se ha aprovechado la forma natural del canto 
rodado. La decoración consiste en un solo motivo y por una sola cara de la piedra. Los estilos de diseños hallados 
hasta el momento son de las culturas Paracas, Nazca, Tiahuanaco, Ica e Inka. Algunas de estas piedras pintadas se 
hallaron en las tumbas colocadas sobre las momias. Asociadas a estas piedras existen "tejas peruanas" halladas en 
tumbas del valle de Majes (Arequipa), fabricadas en arcilla o desprendidas de cantos rodados, con signos pintados en 
rojo, blanco o amarillo. Se teoriza que podrían representar marcas personales, símbolos de estatus social o 
elementos rituales. Paralelamente, las pesas de rueca (piruros y pushkas) de las culturas Paracas y Nazca, grabadas 
con motivos geométricos y figurativos, posiblemente funcionaban como muestrarios de diseños textiles o sistemas 
de control de calidad en la producción de hilados. 

 
Escritura sobre Pallares 
Rafael Larco Hoyle identificó un sistema de escritura ideográfica en la cultura Mochica basado en pallares (Phaseolus 
lunatus) grabados con signos. Estos pallares presentan incisiones complejas en su cara principal (rayas paralelas, 
escalonadas, zig-zag, círculos y puntos) mientras en el reverso muestran combinaciones simples que posiblemente 
servían como código de ordenamiento. La investigadora Victoria de la Jara profundizó este estudio, encontrando 
representaciones de pallares en textiles Paracas y Nazca, y planteando la existencia de dos tradiciones escriturarias 
paralelas en el norte y sur andino. Los ceramios Mochica muestran sacerdotes interpretando pallares y mensajeros 
transportándolos en bolsas de cuero, sugiriendo su uso para comunicación a distancia. El sistema requería 
herramientas especializadas (punzones, buriles, tumis) y su interpretación estaba reservada a especialistas. 
 
Las Líneas Nazcas 
Las Líneas de Nazca representan uno de los sistemas de registro más enigmáticos de los Andes centrales. Se trata 
de geoglifos de dimensiones gigantescas (hasta 800 metros) que solo pueden apreciarse completamente desde el 
aire, trazados mediante la remoción de la capa superficial de pedregullo rojizo para dejar visible la arcilla clara 
subyacente. María Reiche dedicó su vida al estudio de estas líneas, demostrando su relación con eventos 
astronómicos, particularmente con el solsticio de verano austral (21 de diciembre). Las figuras incluyen animales 
(colibríes, mono, araña, lagartijas), líneas rectas que se extienden kilómetros manteniendo dirección precisa a través 
del terreno, y planos geométricos (trapecios, triángulos, rectángulos). Tanodi destaca su función como calendario 
agrícola y observatorio astronómico para predecir ciclos climáticos esenciales para la agricultura en un ambiente 
desértico. 

9 



 
 
Escritura Indígena Andina 
Dick Ibarra Grasso documentó una escritura jeroglífica andina aún utilizada por comunidades aymaras y quechuas 
cercanas al Lago Titicaca. Esta escritura emplea signos pictográficos, ideográficos y fonéticos extremadamente 
simples y naturistas, que aún se encuentra en evolución. Su característica más notable es el uso del boustrophedón 
(escritura en direcciones alternadas como el surco del arado), que descarta influencia europea. Los soportes incluyen 
papel moderno, pero también cuero (grabado con jugo de ñuñumayo), arcilla (con signos moldeados 
tridimensionalmente) y piedra. Ibarra Grasso relaciona este sistema con la descripción de Acosta sobre "ruedas de 
pedrezuelas" para memorizar oraciones, sugiriendo su origen prehispánico. 

 
Escritura Inka sobre Tejidos 
Las investigaciones más recientes se han concentrado en los textiles como soporte de la escritura inka. Victoria de la 
Jara propone que los tocapus (diseños geométricos en textiles y keros) constituían un sistema logógrafo donde 
signos cuadrados representaban palabras o conceptos en runa-simi (quechua). La estructura yuxtapositiva del 
quechua, que permite incluir frases completas en una palabra, se reflejaría en la modificación de signos básicos 
mediante adición de líneas, puntos, círculos o cambios de color. William Burns, en cambio, argumenta que era un 
sistema alfabético basado en diez consonantes correspondientes al sistema decimal inka. Ambos coinciden en que 
un imperio de tal extensión y complejidad difícilmente pudo administrarse sin alguna forma de escritura. 
 
Quipus 
Los quipus representan el sistema de registro andino más conocido, consistente en cuerdas anudadas y coloreadas. 
Carlos Radicati di Primeglio clasificó diversos tipos de quipus: estadísticos, demográficos, históricos, legislativos y 
astrológicos. Su estructura básica incluye una "cuerda madre" horizontal de la que penden cordeles secundarios y 
auxiliares, con nudos de diferentes tipos (simple, flamenco, compuesto) y colores simbolizando conceptos 
(oro=amarillo, plata=blanco, guerra=rojo, Inka=carmesí). El sistema utilizaba notación decimal posicional. Los 
quipucamayocs eran especialistas encargados de su interpretación en distintas áreas del conocimiento. Tanodi 
destaca que las crónicas mencionan específicamente "quipus historiales" para preservar la memoria de los 
gobernantes. 

Conclusión General: Tanodi demuestra que los pueblos andinos desarrollaron múltiples sistemas de escritura y 
registro adaptados a sus necesidades y materiales disponibles. La existencia de la palabra "quillca" en quechua y 
aymara, claramente diferenciada de "quipu", indica que conceptualizaban la escritura como una práctica distinta. 
Desde las pictografías de Toquepala y Lauricocha (10,000 a.C.) hasta los sistemas pallariformes, textiles y de quipus, 
los Andes centrales muestran una secuencia de desarrollo de grafismos que desmiente el carácter ágrafo 
tradicionalmente atribuido a estas culturas. La investigación futura deberá establecer las relaciones entre estos 
diversos sistemas y precisar su nivel de desarrollo como escrituras true. 
 

Trabajo Práctico N°1 

Historia de los Pueblos Nativos Americanos  

MANDRINI, Raúl J., “Hacer Historia Indígena: el desafío a los historiadores”.  

Se editaron en el país dos historias generales de la Argentina que se presentan a sí mismas como “nuevas historias”. 
La primera, comenzó a ser publicada en 1999 por la Academia Nacional de la Historia y la editorial Planeta bajo el 
título general de Nueva Historia de la Nación Argentina y fue dirigida por una comisión presidida por V. Anzoátegui. Se 
trata de una versión muy aggiornada de la vieja historia que la misma Academia publicará entre 1936 y 1942 bajo la 
dirección de R. Levene, una obra que durante mucho tiempo conformó, en cierto modo, la «historia oficial» de la 
Nación.  
La otra, bajo el título general de Nueva Historia Argentina, es publicada por editorial Sudamericana estando la 
coordinación general a cargo de J. Suriano. En ella participan muchos historiadores, pretende recoger los avances y 
logros de la producción historiográfica de las dos últimas décadas, una producción en la que muchos de los autores 
fueron activos partícipes y que, debe reconocerse, fue cuantitativa y cualitativamente significativa. En este sentido, 
parece constituirse en la continuadora de aquella excelente obra colectiva que, bajo el simple título de Historia 
Argentina, dirigió T. Donghi y se publicó hacia comienzos de la década de 1970.  

10 



 
Más allá de las intenciones renovadoras de compiladores y autores el tratamiento de la temática indigena conserva 
muchos de los viejos moldes de las historias anteriores. Limitaciones historiográficas.  
Ambas historias incluyen, un volumen inicial referido a las sociedades nativas prehispánicas cuyos autores son, salvo 
un caso, arqueólogos. Pero es el tratamiento de la historia indígena posterior a la invasión europea y específicamente 
de aquellas sociedades que quedaron fuera de su control directo la que le resulta más sugerente al autor.  
En la primera de esas obras, se incluye un capítulo general en el volumen dedicado al siglo XIX, cuyo autor es un 
arqueólogo, pero tal capítulo está muy lejos de integrarse al desarrollo general. En la segunda, el tema no es 
abordado siquiera tangencialmente en los volúmenes correspondientes, aunque se lo incluye en un capítulo del 
primer volumen, redactado por un antropólogo. Esta inclusión no parece haber afectado al resto de la obra. Allí, la 
ausencia de todo análisis de las relaciones fronterizas y de la problemática indigena es tan significativa como para 
marcar uno de los límites de la renovación historiográfica a que se aspira.  
En el caso de las sociedades indias pampeanas, la producción historiográfica de la última década y media ha sido 
significativa y los historiadores participaron activamente en ella. En este sentido, resulta significativo que los artículos 
aparecen muy desactualizados en cuanto a la bibliografía.  
El estudio de las sociedades indígenas no fue y, aunque hemos avanzado, no es todavía un tema atractivo para los 
historiadores, al menos latinoamericanos y argentinos. La tradición historiográfica académica nacional, de raíz 
positivista y liberal obvió o ignoró la existencia de una sociedad india y en otros casos, redujo sus referencias a juicios 
valorativos altamente descalificatorios.  
Tales actitudes resultan en buena medida de la trayectoria de la disciplina (confluencia de los postulados del 
liberalismo, la tradición nacionalista del romanticismo y las presupuestos metodológicos del positivismo). Atada 
además al destino del estado nacional y a la creación de una nación argentina concebida racial y étnicamente 
homogénea, esa historiografía encontró en sus supuestos ideológicos, políticos y metodológicos, sus más severas 
limitaciones.  
Aforrada a un ingenuo esquema induccionista, obsesionada por la búsqueda de objetividad y por la desconfianza 
ante cualquier intento de interpretación, esa historiografía hizo del “dato histórico” su objeto, reducida al plano de lo 
fáctico y del tiempo corto. Pero, pensada la historia como historia nacional e institucional, esa reducción de la historia 
a lo político, institucional y militar no aparecía como una limitación.  
Por otro lado, su obsesión por el documento escrito, único capaz de registrar con precisión los datos, marcó el otro 
gran recorte en el campo de la historia.  
Al mismo tiempo que trataban de establecer métodos críticos e interpretativos rígidos y estrictos, los historiadores 
sólo incluían en su campo a aquellas sociedades que hubieran dejado testimonios escritos; el descubrimiento de la 
escritura se convirtió en el umbral que permitía el acceso al campo de la historia, excluyendo de él a un enorme 
espectro de sociedades.  
Percibidas como detenidas en tiempo, sin cambio ni historia, vestigios fosilizados de estadios superados en 
occidente hacía milenios, hacia esas sociedades volcaron su atención esas nuevos estudiosos («etnólogos» o 
antropólogos»). Sus fuentes de información provienen tanto de los nuevos materiales que proveía la arqueología 
como de los relatos de viajeros, misioneros, mercaderes y funcionarios coloniales.  
Esta división en el campo del conocimiento era congruente con la que se operaba en otros campos de la realidad. La 
historia sería desde ahora y en esencia, la historia de Europa y de las sociedades europeizadas.  
Este esquema se mantuvo sin muchas variantes durante nuestro siglo, o al menos durante su primera mitad, y los 
desarrollos de la historiografía europea que buscaron superar tales planos sólo repercutieron -excepto casos 
limitados y marginales de manera tardía y superficial en nuestra historiografía donde tal división del conocimiento se 
mantuvo en boga. Por ello, el abordaje de nuestra temática quedó y en gran medida aún queda en el campo de la 
antropología. Tal adscripción marcó el carácter de los análisis que se realizaron. El desarrollo de la antropología 
clásica estuvo marcado por un profundo ahistoricismo.  
La producción de los últimos años, en la que participaron historiadores y antropólogos, pareció revertir esa situación. 
Se incrementaron las publicaciones con claro enfoque historiográfico y las ponencias presentadas en los congresos y 
reuniones científicas realizadas por los historiadores.  
Sin embargo, los logros realizados parecen haber quedado dentro del ámbito de quienes trabajamos estos temas y 
los resultados logrados no han afectado demasiado el campo de la historiografía. Un desafío adicional que debemos 

11 



 
enfrentar con urgencia los historiadores: lograr el reconocimiento de la legitimidad de nuestra problemática en el 
campo de nuestra propia disciplina.  
Vistos hoy en perspectiva, los avances logrados en menos de dos décadas, son enormes. Dos aspectos se destacan 
netamente en los estudios e investigaciones recientes. Por un lado, se avanzó para superar las viejas barreras que 
habían separado a historiadores y antropólogos fragmentando arbitrariamente el campo del conocimiento, lo que 
implicó buscar nuevas fuentes, conceptos, teorías y revalorizar la documentación ya conocida, que debió ser leída 
nuevamente. Sin dejar de ejercer su disciplina/trabajo debieron aprender a familiarizarse (en la realidad son muy 
pocos los proyectos conjuntos encarados por historiadores y arqueólogos).  
En segundo lugar, remarcábamos entonces, se produjo una profunda revisión de las categorías y conceptos que 
antropólogos e historiadores habían aceptado durante mucho tiempo, cuestionándose seriamente la legitimidad del 
uso de algunos de ellos, como ocurrió, por ejemplo, con las clasificaciones étnicas, con la redefinición del concepto 
de “fronteras”, con la aceptación de la necesidad de estudios comparativos en gran escala.  
En este contexto, y sin excluir, la existencia entre los investigadores de diferencias y confrontaciones en la 
interpretación de los datos: hay coincidencia en considerar a la sociedad indigena mucho más compleja en su 
funcionamiento. También hay acuerdo sobre la imposibilidad de entender a la sociedad indigena sin atender a sus 
relaciones-múltiples y no menos complejas con la Araucanía y con la sociedad hispanocriolla.  
Además, parece fuera de cuestión que el análisis de la problemática de las fronteras debe ser abordado desde una 
perspectiva amplia y global que abarque todos los aspectos de la vida y de las relaciones fronterizas. La sociedad 
india y las relaciones fronterizas sufrieron cambios a lo largo del período y los indígenas fueron partícipes activos en 
ese proceso histórico.  
En efecto, las visiones e imágenes creadas por la historiografía tradicional y por la etnología clásica -que en gran 
medida impregnan todavía el imaginario colectivo- debieron entonces ser rechazadas, por la acumulación de los 
datos, informaciones e interpretaciones que emergen de las nuevas orientaciones.  
Tales visiones tradicionales habían consolidado una especial imagen del mundo indígena: imagen de un territorio casi 
vacío (desierto), ocupado sólo por bandas nómades o seminómades con una economía basada en el pastoreo, la 
caza y, fundamentalmente, el pillaje, que asolaban las fronteras en busca de animales y cautivos cometiendo todo 
tipo de crueldades. Estas ideas fueron reforzadas por la literatura y el arte del siglo pasado.  
→ Tal descripción mostró tener poco que ver con la realidad etnográfica e histórica, y una lectura crítica de los 
documentos reveló pronto que, sea en el aspecto geográfico o en el humano, ese territorio estaba lejos de ser un 
desierto.  
→ La región, caracterizada por una variedad de paisajes y ámbitos ecológicos, distaba mucho de ser una extensa y 
monótona llanura abierta y plana. Ese territorio constituyó el hábitat de una importante población indigena. 
 Otro aspecto significativo fue la reformulación y redefinición de las bases materiales de esa sociedad india. El análisis 
de la economía indígena puso de manifiesto su complejidad y obligó a abandonar viejas ideas. Abarcaba un amplio 
espectro de actividades (pastoreo en diversas escalas, caza, agricultura, recolección, producción artesanal) 
combinables en diferentes grados y formas lo que le otorgaba una excepcional adaptabilidad. Existía un complejo 
sistema de intercambios mundo indigena - sociedad criolla. Al mismo tiempo, se avanzó en la caracterización de 
algunos procesos regionales (siglo XVIII sobre todo), cuando el desarrollo de vastos circuitos mercantiles generó 
profundos procesos de especialización económica en la región.  
Otra idea muy arraigada que debe ser abandonada es la del nomadismo de los indígenas pampeanos. La población 
india se asentaba en parajes bien determinados donde la presencia de pastos, agua y leña hacía posible su 
supervivencia, y algunos, como las tierras vecinas a las sierras del sur bonaerense, los valles del oriente pampeano, el 
monte de caldén y los valles cordilleranos, fueron centros de asentamiento de importantes núcleos de población.  
La alta movilidad, especialmente por la circulación de los ganados, no debe confundirse con nomadismo. En algunos 
casos, en el sur bonaerense o en zonas cordilleranas, puede hablarse de un seminomadismo estacional determinado 
por las necesidades de movilizar los rebaños de los campos de verano a los de invernada.  
Sabemos hoy que las estructuras sociales y políticas del mundo indigena eran muy complejas, procesos de 
diferenciación social, de acumulación de riqueza, de formación de grandes unidades políticas (los cacicatos), de 
concentración de autoridad. Al mismo tiempo, cambios en las creencias y las representaciones acompañaban a estas 
transformaciones sociales y políticas.  

12 



 
Por último, especialmente en los últimos años, hemos avanzado en la inteligencia de la dinámica histórica interna de 
la sociedad indigena, expresada tanto en las transformaciones referidas como en el desarrollo de largos e intensos 
conflictos y guerras internas (siglo XVIII y primeras décadas del XIX), y en las cambiantes posiciones adoptadas por 
los distintos jefes y grupos frente a la sociedad hispanocriolla.  
Este cambio en la visión del mundo indigena fue también acompañado, aunque más lentamente, por un nuevo 
acercamiento a la problemática fronteriza que reveló la riqueza y complejidad del mundo de la frontera. Fue crucial la 
transformación de las sociedades indias que se encontraban fuera del control directo de las autoridades 
hispanocriollas, especialmente la incorporación y uso de bienes europeos.  
Incidieron sin duda los avances que se operaron en el estudio del mundo rural pampeano hispanocriollo durante el 
siglo XVIII y la primera mitad del XIX. Sin embargo, la frontera sigue separando los ámbitos de conocimiento: los 
historiadores del mundo rural hispanocriollo suelen mostrar un conocimiento escaso del mundo indigena, al que 
generalmente ignoran; quienes trabajan sobre el mundo indigena suelen tener una ignorancia no menor de lo que 
ocurre al otro lado de la frontera.  
No obstante, el análisis de la documentación existente, por superficial que sea, no deja duda sobre las complejas 
interacciones e interdependencias entre esos dos mundos.  
La dificultad para esos historiadores es justamente la de integrar esa historia a su propio campo, por lo que tienden a 
considerarla más como descripción etnográfica que como verdadera historia.  
Se tiende a caer en análisis estáticos, descriptivos y sincrónicos de la sociedad indígena, sincronía que cubre muy 
largos periodos de tiempo en que se entremezclan datos y materiales de muy distintos momentos, otorgando a los 
procesos una continuidad que parece dudosa cuando abordamos una historia de al menos trescientos años. Cuando 
se sale de ese análisis estático, suele ser para caer en una historia fáctica, remedios de un ingenuo positivismo, que 
es en realidad un enumeración cronológica de datos, de tiempo corto. La historia que resulte de este tipo de 
reconstrucción habrá de ser por fuerza, dadas las características de las fuentes disponibles, parcial y fragmentada. 
Seguimos pensando los espacios en términos de estados nacionales, seguimos pensando esa historia en término de 
chilenos o argentinos, y aún para etapas en que ni siquiera la Argentina existía efectivamente como una realidad 
política. Por contraposición, seguimos teniendo poco claros los distintos espacios que conformaron el territorio indio. 
La tarea no es fácil, porque además habrá que tener en cuenta distintos aspectos. En primer lugar, los aspectos 
temporales. Así, tomar como referencia los cacicatos puede ser un criterio útil para las décadas centrales del siglo XIX 
(en algún caso un poco más).  
En segundo lugar, movilidad por distintos motivos de esas poblaciones. En tercer término, la fuerte integración de ese 
territorio -tanto cultural y lingüística como económica- lo que tiende a ocultar diferencias y crear la imagen de una 
uniformidad que, sin embargo, nunca terminó de borrar las diferencias.  
De todos modos, sus características geo ecológicas, permiten definir ámbitos y áreas con funciones económicas 
precisas que articulan actividades diferenciadas, impulsan el desarrollo de distintos modelos económicos, definen las 
líneas centrales de la circulación y condicionan la distribución de la población y su movilidad. Este complejo de 
rasgos, explica también muchos de los conflictos internos del mundo indio y contribuye a definir las políticas indias 
frente a la sociedad hispanocriolla.  
La otra cuestión es la de la periodización a adoptar en la construcción de esa historia indígena (temporal). Hablar de 
período colonial, de etapa virreinal, de periodo republicano o de época independiente tiene poco sentido y no nos 
dice nada acerca de los procesos que operaron en ese mundo indigena.  
Esto no quiere decir que lo que ocurre en el mundo hispanocriollo no tenga importancia para el mundo indigena. Sin 
duda las estrechas vinculaciones que se establecieron y la interdependencia entre ambas sociedades hacen que lo 
que ocurre en una afecte de algún modo a la otra sobre todo cuando, como ocurre en la sociedad hispanocriolla, 
tales cambios resultan en el triunfo de nuevas proyectos políticos que impliquen modificar las relaciones entre sí.  
El mundo indio no fue un receptor pasivo de políticas e iniciativas que emanaban de la sociedad blanca sino que fue 
capaz de elaborar respuestas y generar sus propias acciones. El tema va a requerir, sin duda, de un esfuerzo 
colectivo y una visión global de los problemas. En la medida en que nuestra documentación es producida por la 
sociedad hispanocriolla, los aspectos del mundo indio que registra son aquellos que se relacionan con su propia 
sociedad.  
Para la etapa histórica que ahora nos interesa, el comienzo y el final parecieron relativamente claros: el comienzo de 
la presencia hispana por un lado; la incorporación del territorio indio al estado nacional por otro. Sin embargo, en 

13 



 
ambos casos las continuidades parecen ser bastante fuertes. En el primero, los trabajos arqueológicos, que son de 
singular importancia muestran que la complejidad de las sociedades de cazadores-recolectores prehispánicos es 
mucho mayor de lo que podíamos pensar hasta hace no tanto tiempo, y muchos de los elementos que las 
caracterizan se mantendrán en el período de contactos iniciales. Y en el segundo, pëse al innegable y profundo 
impacto que la conquista del territorio tuvo sobre la sociedad india y a lo poco que conocemos sobre la situación de 
las grupos indios en los momentos que siguieron a las campañas militares, parece que la ruptura no afectó de igual 
modo a todo el mundo indígena. La ocupación definitiva del territorio en el último cuarto del siglo XIX, representa sin 
duda un quiebre profundo en ese mundo. Ante todo el colapso demográfico que implica, así como la desarticulación 
de todas las estructuras de la vida social. Sin embargo, pareciera que algunas de esas estructuras se reconstituyen, 
una vez pasado el impacto de la conquista militar. Esto fue posible, en buena medida, porque la consolidación de una 
presencia efectiva del estado nacional en los territorios meridionales fue un proceso sumamente lento y que afectó de 
manera distinta a diferentes partes del territorio.  
En ese extenso periodo, quizá una primera división fácilmente reconocible, se operó hacia fines de la década de 1810 
y comienzos de la de 1820. Son muchos los elementos que señalan a esa época como un momento de ruptura y 
cambio, tanto en las relaciones entre ambas sociedades como en la dinámica interna de la sociedad india.  
Un segundo corte podría ser sugerido, aunque en este caso falta aún fundamentar algunos aspectos. De todos 
modos, la aparición misma de esa documentación es significativa y no casual, ya que es justamente entonces, a 
comienzos del siglo XVIII, cuando Buenos Aires deja de ser un enclave en la periferia del imperio español para 
convertirse, en unas pocas décadas, en una sociedad de frontera.  
En ese sentido, el crecimiento de la violencia entre ambas sociedades, que alcanza su primer pico de intensidad 
hacia fines de la década de 1740, es un indicador del cambio en las relaciones entre ambas sociedades, pero 
también, y tenemos suficientes indicadores, es resultado en buena medida de los cambios y transformaciones que se 
ha venido operando en el mundo indígena desde el momentos de los primeros contactos.  
Falta ahora avanzar en la precisión de los rasgos esenciales de esos momentos y de las posibles subdivisiones, en la 
adopción de una terminología que refleje los contenidos de esos periodos y etapas y en la confrontación de tal 
propuesta y los procesos que se operan en las distintas áreas a fin de determinar su alcance y validez.  
Cuando podamos concretar una periodización legítima habremos avanzado seriamente en el camino de 
construir una historia indígena que no sea ya un fenómeno periférico y dependiente de la historia del mundo 
hispanocriollo sino que se vincule a la historia de ese mundo sin perder su propia dinámica y especificidad.  

Consignas  
1) ¿Qué motivó el estudio de Mandrini? ¿Qué cuestionamientos realizó a las llamadas “historias generales”? 
Había una concepción de las sociedades indígenas como sociedades sin cambios en la historia. En 1999 se habían 
empezado a publicar “Nuevas Historias”, dos volúmenes, versiones “renovadas” de las historias generales antiguas. 
Al leerlas (sobre todo el primer volumen) Madrini identifica limitaciones historiográficas como, por ejemplo, el tomar la 
historia indígena como periférica, al margen de lo europeo que es tomado como centro. Ve el predominio de los 
antropólogos o arqueólogos frente a los historiadores que parecen estar al margen o ausentes. Historia desvinculada 
del resto de la historia. A él le llaman la atención los capítulos que se dedican a las sociedades indígenas que 
quedaron al margen de la dominación europea. No se plantea en ningún momento la problemática fronteriza ni la 
indigena. Como si esas sociedades se hubieran desarrollado al margen de las que vivían la dominación colonial.  
 
2) ¿Cómo consideró la tradición historiográfica nacional a las sociedades indígenas? ¿Quiénes se encargaron 
del estudio de estas sociedades? La tradición historiográfica nacional era liberal y positivista. La Historia era la de 
las sociedades con escritura (umbral de lo que podía ser historia y lo que no), los grandes hombres. Sociedades sin 
escritura= no tenían historia. En el contexto de contacto los únicos que salen modificados eran los pueblos sin 
historia. Los europeos no tenían nada que aprender de los que llamaban bárbaros. La historiografía tradicional hizo 
referencia a las sociedades indígenas como salvajes, bárbaros, vestigios fosilizados, estaban en estadios superados 
hace mucho tiempo por occidente. Pensarlo como una escalera evolutiva, indígenas en los peldaños más bajos. 
Sociedades sin cambios, sin historia. No podían formar parte de la historia con mayúscula. Reflejo de esta visión en el 
arte, la literatura > cuadro vuelta del malón. Obsesión por el documento escrito, la historiografía tradicional. Los 
antropólogos utilizan crónicas de misioneros de viaje, de soldados, comerciantes. Luego el trabajo de campo. Hoy en 

14 



 
día hay una mayor participación de historiadores pero hay una gran cantidad aun de antropólogos trabajando en esta 
área.  

3) ¿Por qué el hacer de la Historia Indígena es un desafío para los historiadores? El autor plantea que hay que 
luchar por el reconocimiento de la legitimidad del estudio de las sociedades indígenas.  

4) ¿Cuáles fueron los avances que según el autor se lograron en este campo? Se dio un cambio en cuanto a 
cómo se veía la sociedad indígena, se da un acuerdo colectivo acerca del dinamismo que tiene la sociedad. Hay una 
redefinición de ciertas categorías que durante mucho tiempo se habían aceptado sin discusión como aquellos 
preconceptos en cuanto a la economía indigena (se decía que vivían del pillaje o robo sobre todo a través de los 
malones). Se reconoce que hay una relación de intercambio entre criollos e indígenas. Caza, recolección, producción 
artesanal, pastoreo, ciertas formas de agricultura= eran sociedades más complejas. Malones= cuestión más compleja 
que sólo la obtención de bienes. Idea del desierto, se representaba el sur como una tierra inhóspita, sin vida, 
inservible cuando en realidad estaba habitado por las sociedades indígenas. Se redefine este concepto, el de etnia, el 
de frontera. Discusión sobre la utilización del caballo= no todas las sociedades lo usaban de la misma forma. Durante 
mucho tiempo predominó el discurso del concepto de frontera como línea divisoria de la barbarie y la civilización. No 
permeable, no porosa. Separaba a sociedades que se rechazaban mutuamente. Se sostuvo la idea de que las 
sociedades coloniales y las indígenas no generaban intercambios, no se influían. Redefinición> la frontera dio lugar a 
distintos procesos políticos, culturales, dio lugar a relaciones de retroalimentación que modificaron a todas las 
sociedades en contacto.  

5) ¿Cuáles son las limitaciones en este campo y cómo podrían superarse? Aún existe cierta parte de los 
historiadores hispano criollos sobre el mundo inidgena y los que se dedican al mundo indigena hacia el mundo 
hispano criollo. Se piensa en territorios de Chile y Argentina siendo que aún no existían. No podemos pensar en 
territorios/unidades nacionales cuando en ese periodo ninguno de estos lugares existían como tales, no corresponde. 
Anacronismo. No tenemos una cronología específica para las sociedades indígenas sino que seguimos hablando de 
periodo colonial, virreinal. Pareciera que las sociedades indígenas son cuestiones periféricas del mundo colonial, son 
dependientes de lo colonial para poder explicarlas. Surgen también muchas historias descriptivas sin ningún análisis 
profundo ni problematizante. Poca colaboración entre arqueólogos e historiadores. En los estudios de uno y otro no 
se referencian entre sí.  

6) ¿En qué campo disciplinar ubica el autor a la Historia Indígena? ¿Cuáles serían entonces las relaciones con 
otras disciplinas conexas? La ubica como parte de la historia en general. Legitimidad de la problemática indigena. 
Debería darse la interdisciplinariedad continua. Mayor colaboración entre historiadores y antropólogos. 

Unidad Dos 

Mandrini – América aborigen 
 
Hacia 1942, bandas, tribus, jefaturas y estados antiguos coexistían en el 
espacio americano. Las bandas, presentes desde el comienzo del 
poblamiento, conservaban sus rasgos básicos, aunque habían cambiado 
para adaptarse a distintas condiciones. Tribus, jefaturas y estados, en 
cambio, resultaron de la historia de estas sociedades en el continente.  
 
1) Cazadores recolectores de las tierras frías del norte 
En el norte del continente se encuentra la tundra ártica y al sur de este 
el bosque boreal o taiga, que ofrecía protección a plantas, animales y al 
hombre. Al oeste, las costas ofrecían ricos recursos ictícolas.  
 
A) Cazadores recolectores de la Tundra Ártica 
Los “esquimales” o “inuit” eran cazadores que desarrollaron un modo 
de vida especializado, ajustado al frío extremo y la poca variedad de 

15 



 
recursos. Sus herramientas de caza, como los arpones, eran confeccionadas con hueso. Pieles y cueros servían para 
hacer mantos y prendas de vestir; bloques de hielo, huesos y madera para hacer sólidas viviendas que calentaban 
con lámparas de aceite.  En el verano se movilizaban usando tiendas portátiles de piel y embarcaciones del mismo 
material; en invierno recurrían a trineos tirados por perros y a paletas para nieve. La pertenencia del individuo a una 
banda era laxa y el territorio de cada grupo estaba poco determinado debido a la baja disponibilidad de 
recursos, su cambiante distribución y las amplias migraciones estacionales de los animales, lo que obligaba a una 
amplia movilidad.  
 
B) Cazadores recolectores del bosque boreal o Taiga 
En invierno vivían en sólidas chozas de leños y troncos; en verano, tiempo de movilizarse, empleaban corteza de 
los árboles para fabricar viviendas livianas y fáciles de transportar, canoas y vestidos ajustados. Las herramientas 
eran de piedra tallada y afilada. La caza terrestre era su principal fuente de alimentos. El bosque permitía también 
recolectar algunos vegetales y los ríos hacían posible la pesca. En invierno se reunían en grupos mayores; en 
verano se dividían en unidades familiares para cazar, recolectar y pescar por separado, y algunas bandas, dirigidas 
por jefes cazadores, se reunían para seguir al reno en su migración anual hacia la tundra. En invierno, el movimiento 
estacional de las bandas y su organización flexible les permitía, cuando se reunían, compartir información sobre el 
entorno y establecer vínculos mediante el intercambio de mujeres. Esto posibilitaba el establecimiento de extensas 
redes de comunicación e intercambio, tanto entre las misma bandas como con los pueblos de la estepa siberiana 
e incluso con navegantes vikingos.  
 
C) Pescadores de salmón de la costa pacífica de Canadá 
En la angosta franja costera del Pacífico, los recursos alimenticios básicos provenían de la pesca, sobre todo del 
salmón, cuyo ciclo de vida condicionaba los movimientos de los pescadores. La madera de los bosques cercanos, 
principal materia prima, servía para construir casas, enormes canoas para trasladarse y pescar, grandes emblemas 
heráldicos tallados -tótem-, máscaras y una variedad de utensilios domésticos. La abundancia de grandes peces y 
una adecuada organización de la actividades pesquera permitían recoger y almacenar gran cantidad de 
alimento, posibilitando la vida sedentaria en aldeas permanentes y el desarrollo de un sistema de rangos. 
Cada linaje residía en una gran casa comunal de madera y varios linajes podían asociarse para residir en una aldea 
única, dentro de la cual existía un ordenamiento jerárquico de esos linajes y de sus jefes. Cada aldea conformaba una 
jefatura, cuyo jefe, cabeza del linaje principal, era considerado dueño de las casas y lugares de pesca, y era quien 
celebraba los principales rituales como el “pótlach” en el que quemaban o consumían una enorme cantidad de 
bienes. 
 
2) Las tierras templadas de América del Norte 
A) La región de los bosques orientales 
Atravesada al este por los montes Apalaches, ocupa casi toda la mitad oriental de los actuales EEUU. El clima es 
muy frío en el norte y más templado hacia el sur. Las comunidades combinaban prácticas agrícolas, caza, 
pesca y recolección. Para la agricultura se aprovechaban las lluvias y se utilizaba el sistema de roza, o tala y 
quema, adecuado para las zonas boscosas. Se cultivaban maíz, frijoles y calabazas. El bosque era una importante 
fuente de recursos: se cazaban alces, osos, linces y pumas, que brindaban carne y pieles, y se recolectaban bayas, 
uvas silvestres y frutos secos como nueces, castañas y bellotas. En la costa atlántica se recogían almejas y 
ostras, y se capturaban langostas y peces. Al oeste, donde la llanura herbácea desplaza paulatinamente al 
bosque, las comunidades se dividían a comienzos del verano, terminada la siembra, para la caza del búfalo, y 
regresaban a sus poblados para la cosecha, a comienzos del otoño.  
En la región predominaba una organización de tipo tribal aunque, en algunas partes, como la cuenca del río Ohio 
y la cuenca media del Mississipi, hay indicios de alta concentración de población en aldeas situadas en torno 
a centros con funciones ceremoniales, donde construcciones públicas revelan rituales colectivos y complejos 
mecanismos de articulación. La tradición cultural Mississippi, cuyo inicio se remonta unos mil años atrás, se 
caracterizó por grandes asentamientos con construcciones públicas, como túmulos y grandes plataformas 
piramidales. El más grande de tales centros fue Cahokia, en Illinois. Junto a los túmulos y al montículo templo, se 
expandió un sistema religioso llamado “culto meridional de la muerte”, reconocible por un conjunto de símbolos 

16 



 
como el hombre-pájaro, realizados sobre distintos objetos, como adornos de concha y cobre o cerámicas, 
depositados en tumbas de señores junto a otros objetos símbolos de estatus.  La cultura Mississippi presenció el 
desarrollo de marcadas desigualdades sociales, que se inscribieron en los ajuares funerarios y en el 
surgimiento de sociedades de jefatura. Es difícil pensar que una organización tribal pudiera encarar construcciones 
de tales dimensiones en Cahokia, como el Montículo Monk.  
 
B) Los pueblos del occidente de América del Norte 
Al oeste del Mississippi, se inicia otra región que se extiende hasta la costa del pacífico, cubriendo el occidente de 
los EEUU y gran parte del norte de México. Tiene un clima más árido y seco y un enorme macizo montañoso, las 
Rocallosas, que recorre de noroeste a sudeste. Dominan los desiertos y las mesetas con cerros aislados, 
cordones de grandes montañas, algunas con nieve permanente, y largos cañones. En las Rocallosas nacen los ríos 
que atraviesan las planicies herbáceas que se extienden entre las montañas y la llanura baja del Mississippi. La 
angosta costa del pacífico, en cambio, es seca y con escasas precipitaciones.  
La vida humana transcurrió principalmente en los valles de los grandes ríos, las amplias y áridas mesetas y los 
desiertos. Podemos distinguir tres grandes subregiones: las grandes planicies, la Gran Cuenca y el sudoeste.  
 
B.1) Agricultores de las grandes planicies 
Al oriente de las Rocallosas se extendían las grandes planicies. Sus pobladores aborígenes se convirtieron, por 
obra de novelas, cine y televisión, en el prototipo del indio americano. Esta imágen, sin embargo, no corresponde a 
los aborígenes de fines del siglo XV, que eran horticultores aldeanos. Esas planicies fueron escenario de amplios 
movimientos de pueblos que se desplazaban hacia el oeste y el sur por razones demográficas, económicas 
y/o sociales, desde los bosques orientales o desde el actual territorio canadiense. La vida en las praderas 
distaba de ser pacífica, las redes de reciprocidad e intercambio entre comunidades no impedían las hostilidades. La 
llegada de nuevos pueblos creaba conflictos por el control de la tierra y recursos. Hacia fines del siglo XV, la 
economía de esos pueblos dependía tanto de la caza como de los cultivos. Todos cazaban, en especial el bisonte 
que proporcionaba abundante carne y sus pieles abrigo, pero también animales pequeños. La caza reforzaba la 
solidaridad y cooperación grupal y entrenaba futuros guerreros. La subsistencia cotidiana dependía, en realidad, 
de los cultivos, la caza de pequeños animales, y la recolección de frutos y vegetales silvestres. 
Hacia 1492, los mandanes vivían en grandes aldeas, con numerosas casas redondas ubicadas muy juntas unas 
de otras y ordenadas alrededor de una plaza donde se realizaban juegos y ceremonias. En líneas generales 
conformaban típicas sociedades tribales. Cada aldea constituía una unidad independiente. El parentesco era el 
principio organizador de la sociedad, y las familias y linajes se agrupaban en clanes. No hay indicios de 
desigualdades sociales hereditarias. Las diferencias se relacionaban con el sexo y la edad, o tenían que ver con el 
prestigio y las cualidades personales de cada individuo. 
 
B.2) Cazadores recolectores de la Gran Cuenca 
La Gran Cuenca, en cambio, era una meseta extensa, alta y seca, cerrada al oeste por las Rocallosas y al sur por el 
profundo cañón del río Colorado. Todos compartían un modo de vida cazador recolector en el marco del cual la 
dispersión de recursos los obligaba a movilizarse de manera constante, al ritmo de las estaciones. Las mujeres 
buscaban hojas y brotes, bayas y frutos, semillas, nueces y piñones para la alimentación, plantas de uso medicinal y 
juncos para elaborar bolsas, canastos y otros utensilios. Los hombres cazaban roedores, marmotas, ardillas, pájaros 
y, en otoño, antílopes y a veces bisontes. También era importante la captura de conejos, cuyas pieles usaban para 
confeccionar ropas y mantas. Los ríos y lagos ofrecían peces, reptiles, aves acuáticas y sus huevos. En el desierto, 
además de las aves, abundaban los batracios, serpientes, iguanas e insectos. Enfrentados a frecuentes traslados, 
sus utensilios, alojamientos y rituales religiosos eran menos elaborados que en otras partes. La vida nómada 
alentaba viviendas temporarias y un utillaje fácil de transportar. Los cueros de alce y búfalo servían para 
levantar tiendas cónicas o “tipis”. 
 
B.3) Pueblos del sudoeste estadounidense y noroeste méxicano 
La aridez extrema domina la mayor parte de la región, donde la falta de agua impide el cultivo, aunque en algunas 
partes lluvias o ríos permanentes forman oasis donde la agricultura es posible. Hacia 1500 vivían allí diversos 

17 



 
grupos humanos: algunos tenían larga tradición agrícola y de vida en aldeas; otros, en las áreas más áridas 
mantenían un fuerte énfasis en la caza y recolección. Las profundas diferencias culturales y lingüísticas entre las 
poblaciones de la región eran producto tanto de la diversidad ambiental como de los continuos movimientos de 
población: varios grupos provenían de las grandes planicies. Los núcleos agrícolas se localizaban en los oasis con 
agua suficiente para el cultivo.  
El mayor desarrollo agrícola lo alcanzaron los anasazi o pueblo, que vivían en aldeas permanentes a diferencia de 
sus vecinos nómadas de las planicies y el desierto. Estos alternaban el cultivo con la caza y la recolección en las 
áreas desérticas vecinas, así como la cría de pavos, destinados a fines rituales. Fabricaban bellas y finas cerámicas, y 
tejían delicadas mantas y prendas de vestir en algodón, que constituían la base de las relaciones que mantenían con 
los cazadores recolectores de la región. Vivían en grandes asentamientos constituidos por grandes edificios de 
varios pisos escalonados, integrados por viviendas compactas a modo de apartamentos, a las que se accedía 
por los techos mediante escaleras móviles de madera. Las kivas eran construcciones circulares subterráneas 
destinadas a actividades rituales y ceremoniales, y a reuniones de hombres. Sin unidad política y con 
estructuras laxas de gobierno, lograron una fuerte integración social mediante la participación colectiva en 
ceremonias y rituales, y mediante el funcionamiento de asociaciones de hombres reunidas en las kivas. Las 
relaciones entre comunidades fueron conflictivas y cada una defendió con firmeza su autonomía.  
En la región de Arizona y el este de California, región muy árida donde sólo se encontraba agua en unos pocos ríos 
permanentes, los grupos aprovechaban las inundaciones provocadas por las crecidas para practicar una agricultura 
de humedal en las planicies aluviales. En las regiones más áridas, de altas mesetas y desiertos, donde la falta de 
agua limitaba o impedía el cultivo, la vida humana dependía de los escasos recursos silvestres, vegetales y animales, 
y requería habilidades y conocimientos específicos. Allí se mantuvo el antiguo modo de vida de cazador recolector. 
Más al sur, ya en territorio mexicano, vivían grupos pequeños y con alta movilidad que participaban en extensas 
redes de intercambio con los agricultores y las complejas sociedades de Mesoamérica. En la árida costa del golfo de 
California, en Sonora, los seri no cultivaban, sino que obtenían del mar la mayor parte de sus escasos alimentos, 
usando pequeñas canoas para un solo hombre. Más al norte, los pueblos costeros del centro y sur de California, 
supieron aprovechar los recursos excepcionales del Pacífico, alcanzando una alta densidad de población. 
Los navajos fueron un caso particular. Instalados hacia 1500 en la planicie árida del noreste de Arizona y noroeste de 
Nuevo México, iniciaron profundos cambios en su modo de vida para acomodarse a su nuevo hogar, adoptando 
rasgos y habilidades de sus vecinos anasazi. Convertidos en agricultores exitosos, aprendieron a tejer el algodón, 
elaborar cerámicas y,de los españoles, la metalurgia y la cría de ovinos, que ocuparon un lugar central en su 
economía. 
 
3) El complejo mundo mesoamericano 
Paisaje dominado por elevadas mesetas y grandes volcanes nevados, fue escenario de un rico proceso histórico que 
para el 1500 era ya extremadamente complejo. Aunque sus pobladores compartían una tradición cultural común, 
constituía un heterogéneo mosaico donde se hallaba un abigarrado conjunto de lenguas pertenecientes a 
distintas familias y donde convivían diferentes tradiciones culturales regionales con fuerte identidad. La 
situación social y política también era compleja, en ese momento la base del sistema social y político 
mesoamericano eran los altepeme, reinos o ciudades-estado. Comunidades independientes con sus leyes y 
límites, una ciudad central residencia de los “dioses” y de la elite, tierras de cultivo rodeándola, una marcada 
estratificación social y un rey o tlatoani que la gobernaba. La mayoría integraba alianzas o confederaciones, tenían 
flujos comerciales y redes parentales entre elites. Existía una marcada jerarquización económica y política: existían 
unas cuatro áreas nucleares y el resto eran periferias de estas, vinculadas por comercio u dependencia política. 
Se destacaban dos grandes construcciones políticas enfrentadas, que controlaban amplios territorios: el imperio 
azteca, y el imperio tarasco.  
 
4) El área intermedia 
El paisaje presenta una importante complejidad micro geográfica, con planicies herbáceas de altura y bajas tierras 
tropicales. El clima, que debería ser cálido por su latitud, en cambio es moderado debido a la altura. Las lluvias 
son abundantes, casi no hay zonas áridas. Hacia finales del siglo XV, las comunidades mostraban una importante 
fragmentación política y múltiples estilos culturales regionales, aunque con una relativa homogeneidad lingüística. El 

18 



 
extremo sur era parte del imperio incaico, y la mayoría del resto eran sociedades de jefatura de las que destacaron los 
muiscas (mito de El Dorado) y la confederación de los taironas (Mundo Perdido). Estos señoríos basaban su 
economía en una desarrollada agricultura centrada en el maíz, la papa y la mandioca y cuyos sistemas de 
cultivo variaban según la región. Compartían numerosos rasgos tecnológicos como la presencia de arquitectura 
monumental y el notable desarrollo de la tejeduría y el trabajo de metal, cuyos productos eran de uso ritual o de 
prestigio. Las variaciones ambientales generaron fuerte interdependencia entre las sociedades que controlaban 
diferentes recursos, y fortalecieron los intercambios de tipo comercial.  
 
5) El Imperio incaico y sus periferias 
Era la mayor y más poderosa organización imperial del mundo prehispánico, con su capital en Cuzco, asombró a 
los españoles por su extensión y compleja administración político-administrativa. Gracias a la mano de obra 
obtenida en las conquistas, los incas pudieron poner en marcha obras de infraestructura dedicadas a expandir la 
agricultura serrana, especialmente el cultivo de maíz, caminos y depósitos provinciales. La agricultura, en especial 
el maíz, fue la base de la economía y otros recursos como llamas, alpacas, guano y metales también eran de 
mucha importancia, al punto de que el Estado tenía un estrecho control sobre todos estos. Las conquistas, fueron de 
hecho impulsadas por la necesidad de obtener el control de dichos recursos, e impusieron formas culturales y de 
explotación incaicas, además del quechua.  
Al momento de la conquista el imperio atravesaba importantes reformas en tanto al modo en que se ejercía la 
explotación de los individuos, por lo que no faltaron resistencias y levantamientos, e incluso se dió una guerra por la 
sucesión. Además, el mantenimiento de las fronteras encontraba constante resistencia por parte de poblaciones 
mejor adaptadas a los terrenos húmedos y boscosos de los límites del imperio, a los que los Inca no estaban 
acostumbrados. 
 
6) Las tierras bajas orientales de América del Sur 
Estas se encuentran en el oriente de los Andes, desde el Caribe hasta Tierra del Fuego. Predominan extensas llanuras 
formadas por cuencas fluviales y, al sur, la vasta meseta patagónica 
 
A) Pueblos de tierras bajas tropicales y subtropicales 
Las tierras bajas tropicales y subtropicales presentaban un clima cálido con una geografía diversa de selvas, 
sabanas, y una extensa red fluvial que servía como principal vía de comunicación para sus pobladores 
originarios. A pesar de ser una zona de antiguo poblamiento, su historia es poco conocida debido a que el clima 
húmedo y la selva han dificultado la conservación de restos arqueológicos. Hacia 1492, la población era 
heterogénea y móvil. Se pueden identificar dos grandes adaptaciones económicas: 
Agricultores: Asentados cerca de los grandes ríos y en el bosque tropical. 
Cazadores-recolectores: Habitantes principalmente de las estepas del interior, aunque algunos ya habían comenzado 
a adoptar prácticas hortícolas esporádicas. 
 
B) Agricultores del bosque tropical 
Los agricultores tropicales desarrollaron una civilización con una marcada orientación ribereña, asentándose en las 
proximidades de los grandes ríos que utilizaban como fuente de subsistencia y principal vía de comunicación para el 
comercio, la guerra y las migraciones. Su economía se sustentaba en una agricultura de roza y quema, donde la 
mandioca era el cultivo principal, complementada con una abundante pesca, la caza y la recolección. 
Estos grupos vivían en poblados situados junto a los ríos, compuestos por grandes casas comunales hechas con 
materiales perecederos. Su organización social era generalmente tribal, con vínculos basados en la afinidad 
cultural y lingüística, aunque en algunas regiones ya comenzaban a surgir sociedades de jefatura más complejas. 
Destacaron grupos como los tupinambáes, guaraníes, avas y shuaras. Los guaraníes y avas, hablantes de lenguas 
tupí-guaraní, emigraron desde Brasil impulsados por la búsqueda de la "tierra sin mal". Los shuaras, conocidos por 
reducir cabezas de enemigos, fueron agricultores y cazadores eficientes en el oriente ecuatoriano. 
 
C) Cazadores recolectores y horticultores de las sabanas tropicales y el Chaco 

19 



 
Los pueblos cazadores-recolectores de las tierras bajas, particularmente en la región del Gran Chaco, conservaron 
un modo de vida nómada basado en la caza y la recolección. Organizados en bandas, su economía dependía 
del aprovechamiento estacional de los recursos, con una movilidad que alternaba entre agrupaciones en 
macrobandas cerca de los cursos de agua y dispersión en pequeñas bandas para recorrer los pastizales del 
interior. 
Pueblos como los guaycurúes (mbayaes, tobas, abipones, entre otros) habitaron este paisaje árido, percibiéndolo 
como un territorio de abundancia a pesar de su apariencia hostil. La algarroba y diversas palmeras proporcionaban 
alimentos básicos y materias primas, mientras que la recolección regulaba su ciclo anual, marcando períodos de 
reunión para ceremonias y renovación de vínculos sociales. 
Esta región funcionó históricamente como corredor entre las tierras andinas y el litoral, presenciando 
desplazamientos poblacionales y procesos de intercambio cultural. El contacto con pueblos agricultores llevó a 
algunos cazadores-recolectores a incorporar prácticas hortícolas, mientras que otros grupos, como los sirionos, 
posiblemente abandonaron parcialmente la agricultura al adaptarse a condiciones ambientales adversas, 
intensificando la caza y la recolección. 
 
D) Cazadores recolectores y horticultores de la Mesopotamia 
En la región de Mesopotamia, comprendida entre los ríos Paraná, Paraguay y Uruguay, coexistían diversos 
pueblos cazadores-recolectores y horticultores hacia el siglo XVI. Los primeros, como los caingang, charrúas y 
querandíes, habitaban el interior y las costas, complementando su economía con la pesca y el uso de canoas. Los 
horticultores, entre ellos los chaná-timbúes y los guaraníes, se establecieron en las riberas e introdujeron prácticas 
agrícolas y alfareras entre algunos grupos de cazadores-recolectores, especialmente en el Paraná medio y su 
delta. 
Los grandes ríos funcionaban como ejes de comunicación, facilitando el intercambio de bienes, 
conocimientos y migraciones. Esta zona, densamente poblada, era un espacio de interacción compleja donde 
convivían numerosos grupos, manteniendo relaciones que oscilaban entre la paz y el conflicto. Además, estos 
pueblos estaban conectados con regiones vecinas como el sur de Brasil, las llanuras occidentales, las sierras 
pampeanas y el noroeste argentino, evidenciando una red de contactos culturales y económicos más amplia. 
 
7) Los pueblos de las llanuras y mesetas meridionales 
En las extensas llanuras y planicies que ocupan el extremo meridional de América del Sur, entre la cordillera andina y 
el Atlántico, vivían, desde varios milenios antes, bandas de cazadores recolectores que habían adaptado su modo de 
vida y su cultura a las particulares condiciones del espacio. 
 
A) Cazadores recolectores de las llanuras 
Hacia el año 1500, la llanura pampeana estaba habitada por pueblos cazadores-recolectores denominados 
"pampas". Su economía se basaba en una estrategia diversificada que incluía la caza de distintos animales, la 
recolección de vegetales y moluscos, y la pesca en ríos y lagunas. Los querandíes, ubicados cerca de los 
principales cursos de agua, y los grupos costeros que capturaban lobos marinos, eran ejemplos de esta adaptación 
local. 
Organizados en bandas nómadas, se desplazaban siguiendo la disponibilidad estacional de recursos, 
estableciendo campamentos temporales cerca de fuentes de agua. Este modo de vida flexible les permitía adaptarse 
a diferentes ambientes y cambios ecológicos. 
Estos grupos mantenían extensas redes de intercambio que conectaban la región con territorios distantes, 
incluyendo áreas al oeste de los Andes, las sierras centrales, el noroeste argentino y el Chaco. A través de estos 
contactos circulaban bienes, materias primas escasas y objetos de valor simbólico, evidenciando una integración 
cultural y económica en un amplio territorio sudamericano. 
 
B) Cazadores patagónicos y pescadores recolectores fueguinos 
Hacia el siglo XVI, el territorio al sur del río Negro estaba habitado por pueblos cazadores-recolectores 
conocidos como patagones o tehuelches, que se dividían en dos grupos principales: los tehuelches 
septentrionales (guénaken) al norte del río Chubut y los meridionales (chonecas) al sur. Aunque compartían un modo 

20 



 
de vida basado en la caza del guanaco y el ñandú, presentaban diferencias dialectales y expresiones simbólicas 
distintivas en pinturas corporales, rupestres y en sus quillangos (mantos de piel). 
La aridez del ambiente obligaba a concentrarse en valles fluviales y zonas costeras. Mientras los grupos del 
norte se dedicaban principalmente a la caza terrestre, los del sur complementaban con pesca y recolección de 
mariscos. 
Al sur del Estrecho de Magallanes, los onas (selk'nam) de Tierra del Fuego compartían este patrón cultural 
continental. En cambio, en los canales fueguinos, yámanas y alacalufes habían desarrollado una especializada 
adaptación al medio marino, viviendo como canoeros que se desplazaban constantemente en embarcaciones 
de corteza para recolectar moluscos, cazar lobos marinos y pescar. Mantenían fuegos permanentes en sus 
canoas y utilizaban pieles de lobo marino para protegerse del frío, representando una tradición cultural milenaria 
adaptada al riguroso ambiente austral. 
 

Villar, Daniel – Breve descripción de las condiciones ambientales y ecológicas – mundos Andino y 
Mesoamericano 

 
1.​ Las ocho regiones naturales y los pisos ecológicos del mundo andino 

Los andes ecuatoriano-peruano-bolivianos conforman un paisaje “vertical”. Observado de oeste a este, asciende 
desde la costa del Océano Pacífico hasta la Cordillera de los Andes y desciende a la llanura fluvial amazónica. 
En época del Tawantinsuyu (Imperio Inca vigente entre 1438-1532/33), se distinguían tres zonas principales: costa, 
sierra y selva. Cada una con fauna y flora peculiares, oferta diversa de productos y recursos, y sus comunidades 
locales. 
Pero, esta descripción sólo describía las características más generales. En el siglo XX, Javier Pulgar Vidal definió ocho 
pisos geológicos que describen con mayor detalle la biodiversidad. Cada uno fue descrito según: a) el rango de 
altitud en el que se desarrollaba; b) el clima que reinaba en ellos; c) sus floras y faunas; d) la toponimia (conjunto de 
los nombres propios de lugar de un país o de una región) y; e) las sociedades humanas que los poblaban.  
Descripción de las ocho regiones: 

1.​ Región costa o chala: es la faja correspondiente al litoral marítimo, con un ancho variable y una altitud de hasta 
500 metros s. n. m. En general se trata de una costa desértica, con pocas o nulas precipitaciones. Es interrumpida 
por la desembocadura de numerosos ríos, desde pendientes muy pronunciadas desde las alturas cordilleranas; y 
presentan regímenes estacionales diferenciados en consonancia con las épocas de congelamiento y deshielo en 
las cumbres. 

21 



 
2.​ a) Yungas bajas y, b) yungas altas: según se encuentren más próximas al límite inferior, o más distantes de él, se 

extienden entre los 500 y los 2.300 metros s. n. m. y se corresponden con el recorrido de valles fluviales estrechos 
y profundos. 

3.​ Quechua: entre los 2.300 y los 3.500 metros s. n. m., ubicada sobre los flancos de la cordillera andina. 
4.​ Suni o jalca: representa el límite altitudinal de la actividad agrícola, en torno a los 4.000 metros s. n. m. 
5.​ Punas (al sur) y páramos (al norte): llanuras abiertas con una vegetación característica (por ejemplo, el ichu –una 

hierba semejante a nuestra paja vizcachera– en las punas secas) alimento de los camélidos que las habitan. Se 
encuentran entre los 4.000 y 5.200 metros s. n. m. 

6.​ Nevado o janca: por sobre los 4.800 metros s. n. m., los lugares más cercanos al sol y por lo tanto de dominio 
sagrado y habitación de los espíritus. Luego descendemos hacia la gran llanura amazónica y encontramos: 

7.​ Selva alta o rupa-rupa: la ceja de la selva ubicada entre 1.000 y 400 s. n . m., el antisuyu en tiempos de los Inka, 
es decir, la zona del imperio situada arriba de su capital, Cuzco. 

8.​ Selva baja o omagua: cubre la llanura aluvial amazónica, por debajo de los 400 metros s. n. m.; estas dos últimas 
regiones constituyeron uno de los límites conflictivos del Tawantinsuyu, debido a las características del medio 
natural, muy distintas al núcleo de los territorios imperiales, y también por el tipo organizativo de las sociedades 
humanas que las habitaban (sociedades de banda, tribales o jefaturas), completamente contrastante, en todos sus 
aspectos, con el sistema político incaico fuertemente centralizado. 

 

Características más salientes de esas regiones: 

Costa: es más amplia en los territorios septentrionales del Perú y más angosta al sur. En los sectores cercanos a las 
desembocaduras de los ríos, se pudo desarrollar agricultura de regadío, en base a la distribución regulada de aguas. 
En las zonas que no gozan de este beneficio, sólo las nieblas matinales de invierno (garúas) proveen humedad, 
favoreciendo la existencia de vegetación acotada a ciertos sectores algo elevados que localmente se denominan 
lomas. Dicha humedad proviene de la condensación de las garúas, a causa del aumento de temperatura producido 
por la luz solar matutina. El océano brindó a las poblaciones de la costa un conjunto de mariscos, peces y mamíferos 
marítimos que constituyeron un componente dietario importante y proveyó abundante guano, como se denomina al 
excremento de numerosas aves costeras y marinas convertido en fertilizante natural. Entre los pescadores y 
agricultores de la costa y comunidades agrícolas de la yunga baja tuvieron lugar activos circuitos de intercambio de 
productos oceánicos y costeros por cultivos serranos, en distintos momentos de la historia del mundo andino, 
principalmente en las etapas Precerámica e Inicial de la secuencia de complejidad. En la chala, se cultivaron maíz, 
calabazas y algodón. 

Yungas: es la denominación que se aplica a las tierras que conforman los valles por lo general profundos y angostos 
que bajan hacia el Pacífico (cálidos y secos) y, por la vertiente oriental, hacia la llanura amazónica (cálidos y 
húmedos). La ausencia de heladas en estas regiones permite que prosperen ciertos cultivos propios del inter-trópico 
americano, por ejemplo, la coca, los pimientos y ciertas plantas medicinales; además de esta región provenían varias 
frutas como el aguacate, la lúcuma y la chirimoya.  

Quechuas: se extienden por encima de las yungas; toman su nombre de un grupo étnico de la zona de Abancay que 
vivía en este tipo de terrenos; la misma palabra designaba también la lengua que hablaban, compartida con los inkas 
y más tarde convertida en lengua general del Tawantinsuyu. Los quechuas son quebradas amplias y valles altos de 
suelo llano, con climas templados. Es la región en la que el maíz se cultiva con mejores resultados, y en 
consecuencia, dado que ese vegetal constituye la cosecha básica del sistema agrícola andino, representa el núcleo 
productivo por excelencia. No obstante, por insuficiencia de las precipitaciones pluviales, debió implementarse un 
sistema de regadío que garantizara la humedad. A esta altura (2.300 a 3.500 m. s. n. m.) y dado que las laderas son 
abruptas, las superficies cultivables se encuentran naturalmente inclinadas y fue necesario entonces “aplanarlas” y 
ampliarlas mediante la construcción de terrazas o andenes de cultivo, que además de proveer una mayor extensión 
aprovechable, favorecían una circulación más adecuada del agua de riego. Provenían asimismo de las quechuas 
frijoles, ciertos vegetales de huerta, quinua, cañihua y tawi, una legumbre andina. La centralidad de las quechuas se 

22 



 
confirma si tenemos en consideración que las capitales y ciudades más importantes del mundo andino se encuentran 
dentro de sus límites. 

Jalca: el límite superior de las quechuas (en torno a los 4.000 m. s. n. m.), sólo admite el cultivo de tubérculos, papas 
y ulluco, y semillas, como la quinoa, debido a un régimen de heladas, inclusive durante el verano, que impide la 
prosperidad del máiz. También se cazaban venados. 

Punas: es la región por excelencia de pastoreo de camélidos, aunque llamas y alpacas, una vez domesticadas, se 
adaptaron a cualquiera de las ubicadas por debajo, incluso la costa. Son tierras altas y muy frías, secas en su mayor 
extensión, por contraste con los páramos del norte (húmedos y soleados). Allí se cazaban guanacos y venados, y 
entre los vegetales se cultivaba una variedad amarga de la papa y la maca, adaptadas a la altura y resistentes a las 
heladas. 

Debe mencionarse como región aparte de las interiores la cuenca del Lago Titicaca, ubicado al sur del Perú actual 
en la zona del límite internacional peruano-boliviano. Se trata de un lago de agua dulce cuya superficie se encuentra a 
3.812 m. s. n. m. El enorme volumen de agua actúa como moderador de la temperatura y permite que en sus 
cercanías se lleve a cabo exitosamente el cultivo del maíz que, de otra forma, no podría tener lugar por el frío reinante 
y la cantidad de heladas anuales. Durante el Horizonte Medio (600 – 1.000 años de nuestra era) la cuenca lacustre fue 
sede del estado Tiwanaku, cuya capital se encontraba cercana a las orillas del Titicaca. 

El hecho de que ninguna de las regiones por sí sola contara dentro de sus límites con todos los recursos necesarios 
para la subsistencia contribuye a explicar la importancia del principio de complementariedad, típico del mundo 
andino, que permite obtener por intercambio o apropiación todo aquello que se produce en las distintas regiones. 

John Murra explicó la organización económica en base al modelo archipiélago. Según ese modelo creado por el 
autor, la expansión estatal tendió a proyectarse sobre los distintos pisos ecológicos (denominación semejante a 
la de regiones en la terminología de Pulgar Vidal), estableciendo un control vertical simultáneo que incorporase el 
máximo número posible y garantiza así una adecuada provisión de los recursos provenientes de cada uno de ellos.  

El estado respectivo, que solía tener su capital y centro principal de poder preferentemente en la quechua, se 
proyectaba –por alianzas con las élites locales o por incorporación violenta de territorios e implementación de su 
propio gobierno– a los otros pisos, donde se establecía colonias en las que, en caso de ser necesario, instalaba 
incluso sus propios comuneros –en época imperial, los mitimaes (deformación española de la palabra quechua 
mitmakuna). Las comunidades secundarias o complementarias generadas se comportaban como islas ecológicas en 
los pisos –de allí el nombre de modelo archipiélago– en continuo contacto con su comunidad principal, de la que la 
separaban distancias variables, a veces de unas pocas jornadas, pero en otros casos mucho mayores. 

Aunque su explicación es amplia, el modelo creado por Murra no explica la totalidad de las soluciones posibles para 
el problema de la diversidad ecológica. María Rostworowski, en su estudio sobre un curacazgo de la costa sur, ha 
propuesto la existencia de una territorialidad discontinua que permitió a los comuneros instalar sus parcelas dentro 
de un mismo piso pero en suelos de diferentes calidades, como una manera de obtener los diversos recursos que 
prosperaran con mayor éxito en cada uno de esos suelo. Estas parcelas se encontraban a veces dentro de sus 
propios territorios, y otras, en terrenos controlados por curacazgos vecinos. De esta forma, en la costa norte los 
intercambios fueron una vía importante para acceder a esa variedad, incluso con la participación de los mindalas, 
intermediarios especializados en este tipo de transacciones. 

2. Pisos térmicos en Mesoamérica 

La altitud también resulta relevante en el caso de Mesoamérica. Por su altura sobre el nivel del mar, distinguiremos las 
tierras calientes, a menos de 1.000 metros; las tierras templadas a continuación y entre los 1.000 y 2.000 metros; y 
por último las tierras frías, las más elevadas, situadas por encima de los 2.000 y hasta unos 2.500 metros. Las alturas 
de 3.000 metros no son frecuentes, tienen superficies relativamente reducidas y no han sido lugares preferidos por 
las sociedades humanas. 

23 



 
Los regímenes de lluvias son escasos al norte de la región –hoy sería la zona limítrofe entre México y Estados Unidos 
de Norteamérica– y van creciendo hacia el sur y el sureste, distribuyéndose con arreglo a la existencia y altura de 
sierras y montañas que cumplen, en este sentido, un papel principal. 

Mesoamérica está dividida en dos por el Istmo de Tehuantepec: al oeste, se encuentra el centro y sur del territorio 
mexicano actual; y al este, el sudeste mexicano y parte de América Central. En el sector occidental, se desarrolla un 
eje volcánico transversal, a lo largo del cual se hallan los mayores conjuntos de población y los núcleos culturales 
importantes: por ejemplo, la cuenca de México y la región de Puebla, y más hacia el sur, el valle de Oaxaca y los 
valles de La Mixteca. Las tierras calientes de la costa del Golfo de México ubicadas entre La Huaxteca y la 
desembocadura del río Coatzacoalcos fueron sede de antiguos desarrollos culturales, como Olmeca en territorio de 
los actuales Estados de Veracruz y Tabasco. 

En el sector oriental, se ubica el eje volcánico centroamericano y predominan las tierras templadas y calientes. Las 
tierras frías tienen una menor extensión y quedan prácticamente limitadas a los Altos de Chiapas y de Guatemala. 
Hacia el Norte, se extiende la gran Península de Yucatán, cuya altitud desciende desde unos 200 metros al  pie de las 
serranías chiapanecas y guatemaltecas, al nivel del mar en su extremo opuesto. 

Las lluvias estivales son más abundantes, mientras que la estación invernal es en general seca. No obstante, hay 
variaciones regionales en los regímenes de precipitación, aunque siempre son inferiores los correspondientes a las 
vertientes occidentales y más abundantes en los sectores orientales que miran hacia el Golfo de México. Muchas 
zonas del Valle Central de México y del sur del país reciben precipitaciones insuficientes para la actividad agrícola, lo 
que demandó la construcción de sistemas muy elaborados de regadío y de humidificación de los terrenos. En el 
sector oriental de Mesoamérica, las lluvias son más abundantes y, en algunos lugares como las vertientes del Golfo 
de México, hasta excesivas. Pero en la Península de Yucatán, disminuyen hacia su extremo noroccidental, donde sólo 
precipitan unos 500 milímetros por año. Las tierras calientes húmedas, con alto nivel de precipitaciones, están 
cubiertas por una selva tropical que se extiende a lo largo de la costa del Golfo y en el sector sur y central de 
Yucatán, es decir en las tierras altas meridionales y en el Petén. La cobertura vegetal cambia hacia el extremo de la 
península, donde la selva se transforma en un bosque más ralo y bajo. 

La compleja distribución de las precipitaciones en todas partes (sea por su escasez o abundancia excesiva), el tipo 
de vegetación existente (principalmente las selvas) y el complejo manejo de los cursos y depósitos continentales de 
agua –superficiales y subterráneos– representaron un problema que ponía en riesgo el éxito de las cosechas y 
exigieron un conjunto de soluciones adecuadas a cada situación. 

Trabajo Práctico N°2 

¿Qué críticas realiza Kirchhoff a las delimitaciones espaciales de América vigentes en el momento en que 
escribió su trabajo? Las delimitaciones espaciales vigentes eran la biogeográfica, que divide el continente en dos o 
tres áreas (norte/sur + centro), en base a el río San Juán. El dice que solo sirve para ubicar regiones en un mapa, que 
no tiene en cuenta las culturas, que quedan divididas en una u otro, o en ambas, indiferentemente. No constituyen 
áreas culturales. Algunas del sur de EEUU constituirían grupos con otras del norte de México, y sin embargo acaban 
separadas. Al mismo tiempo sudamerica presentaba una gran variedad de grupos como para agruparlos juntos 

La otra delimitación dividía al continente en 5 (cinco) zonas: cazadores recolectores de norteamérica, cultivadores 
inferiores de norteamérica, cultivadores superiores (altas culturas), cultivadores inferiores de sudamérica y cazadores 
recolectores de sudamérica. Él dice que presentaba los mismos problemas que la primera clasificación. Algunos 
grupos quedaban en zonas pertenecientes a diferentes tipos, agricultores inferiores quedaban en zonas 
pertenecientes a las “altas culturas”. 
 
¿De qué elementos se sirve Kirchhoff a los efectos de definir la súper-área mesoamericana? Él se sirve de los 
elementos culturales para definir la superárea que llama “Mesoamérica” a partir de la presencia de ciertos rasgos 
culturales exclusivos. Busca determinar qué tenían en común esos pueblos que los separaban del resto en América. 

24 



 
Se limita a elaborar listados de estos elementos culturales, formas de vida propios a grupos mesoamericanos, 
específicamente los conocidos al momento de la conquista.  
Utiliza la concepción del difusionismo, se preocupa por el origen y la difusión de estos rasgos. Lamentablemente 
ignora la faceta de las invenciones y descubrimientos que se producen al interior de las culturas. 
El que llame “superárea” se refiere a que admite que dentro contiene otras áreas, pero no elaboró en la idea, como sí 
hicieron otros autores más tarde. 
 
¿Qué críticas que se han realizado a las ideas propuestas por Kirchhoff sobre Mesoamérica se muestran en el 
texto de Villar?  Su crítica que se centra en lo cultural excesivamente, dejando de lado los aspectos económicos, 
políticos, ambientales, tecnológicos y ecológicos. También se le critica la ausencia de consideración sobre los modos 
de producción, específicamente teniendo en cuenta la presencia en el sub área del golfo, ya desde tiempos 
preclásicos, de un modo de producción agrícola con una economía excedentaria y caracterizada por relaciones 
sociales entre un estrato de élite receptor (chamanes, guerreros, artesanos) con otro de daderos (productores) de 
tributo. 
También se critica que a los rasgos culturales los presenta como unidades de sentido desvinculados del sistema 
social que los crearon y en el que estaban estructurados, haciéndoles perder coherencia, además de que lo hace con 
una falta de historicidad, siendo todos elementos del momento de la conquista.  
 
¿Cuál es la visión actual sobre Mesoamérica según el texto de ViIlar?  En la actualidad, Mesoamérica se concibe 
como una super-área integrada por seis áreas diferenciadas a nivel regional: Norte, Occidente, Centro, Oaxaca, Golfo 
y Sureste. También se utiliza una periodización compuesta por tres etapas convencionales sucesivas: Preclásico, 
Clásico y Posclásico, cada una de ellas con sus divisiones internas y cronologías. Cabe destacar que en este caso, 
esta periodización de tipo convencional propia de la historia antigua mediterránea, busca alejarse del sentido que se 
le asigna en esa región y momento, ya que en este caso no se basa ni en la diferenciación de estilos arquitectónicos 
ni en estéticas.  
Además la visión actual busca incluir no solo a las élite, sino también a los “comuneros”. 
 
¿Cómo ha construido Lumbreras el concepto de área cultural? Habla de áreas históricas, en vez de culturales. 
Tiene interés en entender como un elemento o instrumento se inserta en un contexto socio-cultural dado y como 
funciona en una o varias condiciones mediales. La definición de áreas debe de identificar territorios donde se dan 
condiciones de articulación económica y social coherentes. 
 
¿Cuál es la crítica de Lumbreras a los conceptos sostenidos hasta entonces de Área Cultural? Enumerar 
elementos culturales y preocuparse por su orígen y difusión, permite identificar áreas nucleares y periferias, pero nada 
más. Esto no es de utilidad, sobre todo cuando los núcleos entendido así, se mueven históricamente. Lo que importa 
en verdad es como estos elementos se insertan en situaciones socio-económicas específicas.  
 
¿Qué variables aplica Lumbreras para identificar las áreas culturales? Aquellas ignoradas por Kirchhoff, lo 
ambiental, ecológico, lo social, histórico, político. Va más allá de delimitar elementos culturales, sino que los dota de 
sentido. 
 
¿Cómo trata Lumbreras el problema de las fronteras culturales? No es posible establecer líneas divisorias. Las 
áreas se separan entre sí por espacios poco o no productivos, pero que en su lugar son espacios de conexión entre 
pueblos, como intercambios. No hay que pensar la separación entre áreas como lugares de separación, valga la 
redundancia, sino como de vinculación, interacción. 
 
¿Cuál es el concepto de área cultural sostenido por Carrasco? Dice que son áreas ocupadas por pueblos que 
comparten una forma de cultura, organización, comparten una historia y adaptación a un medio geográfico. Tiene en 
cuento lo que ignora Kirchhoff. Comparte entonces el concepto de Área cultural (o histórica) de Lumbreras 
 

25 



 
¿Cuáles son las variables que tiene en cuenta Carrasco para definir las áreas culturales en América, y cuáles 
son estas áreas culturales para el siglo XVI? Medio que lo dije en la primera pregunta. 
 
¿Qué posición sostiene Carrasco con respecto a las fronteras culturales? Sostiene que la delimitación de las 
áreas culturales siempre es aproximada, siempre hay zonas de transición y mezcla.  
 

Unidad Tres 

Villar – Explicaciones acerca del poblamiento originario de América 
 
Explicaciones precientíficas (Siglo XVII)  
1) Gregorio García propone que la llegada de los “indios” a América no fue cosa de un solo grupo o nación, ni 
ocurrió en un mismo momento o de igual forma. Afirma que ciertos grupos llegaron navegando, de forma accidental y 
luego incluso intencionalmente, otros lo habrían hecho por tierra, tal vez empujados por el hambre o algún enemigo. 
En cuanto a su procedencia, cree que que algunos provenían de cartagineses, otros de las diez tribus perdidas de 
Israel, otros de la isla Atlántica de Platón (Atlántida), otros de griegos, fenicios, chinos tártaros y otras naciones. 
Afirma esto debido a la diversidad de lenguas, leyes, ritos, costumbres y trajes de estos “Indios”, que serían una 
mezcla de todas las naciones que “aportaron” habitantes.  
 
2) Padre José de Acosta afirma que debido al orígen que la biblia establece para el hombre en el viejo mundo, 
evidentemente estos “indios” de allí provienen, además considera que las masas de tierra se unen en algún punto, o 
por lo menos no se encuentran tan separadas, por lo que habrían cruzado más por tierra que por mar.  
 
Primeras explicaciones científicas (Siglos XIX y XX) 
1) Florentino Ameghino propuso una teoría autoctonista, afirmando que en la Pampa y Patagonia habrían sido el 
lugar de orígen del género humano, que luego se distribuyó por el viejo mundo. Aunque se basó en múltiples 
pruebas fósiles, sus errores fueron atribuir demasiada antigüedad a los sedimentos en los que localizó estos restos 
óseos y atribuir naturaleza humana a piezas esqueletarias que no la tenían. Sin embargo, acertó al afirmar que los 
humanos habrían convivido con fauna extinta pleistocénica. 
 
2) Samuel Foster Haven propuso una teoría alogenista, en la que el continente fue poblado por grupos 
asiáticos, lo que hoy en día se comprueba con el conocimiento de que la más importante, si no la única, vía 
temprana de ingreso a nuestro continente fue Beringia, tierra emergida más de una vez durante el Pleistoceno final.  
 
Hacia finales del siglo XIX y principios del XX, en EEUU fueron surgiendo muchas teorías alogenistas, gracias al porte 
de un bio-antropólogo checho en el país, que afirmaba también un origen asiático, pero que situaba el cruce en 
tiempos mucho más recientes (holoceno), a pesar de la evidencia de Ameghino de convivencia con fauna 
pleistocénica.  
Hacia finales de la década de 1920, en Folsom, Nuevo México, se realizaron hallazgos arqueológicos que 
provocarían un vuelco decisivo en las explicaciones del poblamiento originario. Esas investigaciones permitieron 
definir una tecnología lítica atribuible a los primeros nativos de América: se denomina Clovis y está caracterizada 
por puntas bifaciales con una acanalada típica para su engastado. Estos descubrimientos pleistocénicos en el 
continente, hoy se llaman Paleoindios. La academia norteamericana se opone a que el poblamiento paleoindio 
pudiese haber ocurrido antes de los 11.240 años establecidos para los cazadores Clovis, de antigüedad 
pleistocénica, tal como lo demuestra su asociación con especímenes de fauna extinta. 

Peláez – ¿Quién pobló América? 
Introducción al debate 
Aunque el viaje de Colón en 1492 marcó un hito en la historia, el verdadero “descubrimiento” de América ocurrió 
miles de años antes, con la llegada de los primeros seres humanos al continente. Este tema ha generado intensos 
debates científicos sobre el origen, la fecha y las rutas de poblamiento. Sin embargo, muchas de estas discusiones 
han sido tergiversadas en los medios, presentando teorías antiguas como novedosas. 

26 



 
 
Antecedentes históricos 
Desde el siglo XVI, se propusieron diversas teorías sobre el origen de los indígenas americanos: fenicios, tribus 
perdidas de Israel, chinos, etc. Sin embargo, una de las explicaciones más acertadas fue la del jesuita José de Acosta 
(1590), quien sugirió que los primeros pobladores llegaron desde el norte de Asia caminando por tierra, no 
navegando. Esta idea es similar a la sostenida por científicos modernos. 
 
La ruta de Beringia 
El lugar que Acosta no conocía era Beringia, el puente terrestre entre Siberia y Alaska que existió durante la última 
glaciación, cuando el nivel del mar era más bajo. Los primeros grupos humanos habrían cruzado a pie, posiblemente 
siguiendo manadas de animales, y luego se dispersaron lentamente por el continente. 
 
Teorías rivales: poblamiento temprano vs. tardío 
A lo largo del siglo XX, surgieron dos posturas principales: 
 
Poblamiento tardío (posición 1): Sostiene que el poblamiento ocurrió hace unos 13.000 años, con la cultura Clovis 
como los primeros habitantes identificables. Sus defensores rechazan evidencias anteriores a Clovis. 
Poblamiento temprano (posiciones 2 y 3): Propone que el poblamiento pudo darse entre 25.000 y hasta 200.000 
años atrás. Esta postura se basa en sitios sudamericanos con dataciones anteriores a Clovis, como Monte Verde en 
Chile. 
 
Aspectos ambientales y modelos de poblamiento 
La viabilidad del paso por Beringia dependió de factores climáticos y geográficos, como la formación de un corredor 
libre de hielo entre los glaciares Laurentino y Cordillerano. Sin embargo, algunos investigadores proponen una ruta 
costera como alternativa, que explicaría mejor la antigüedad de los sitios sudamericanos y evitaría los problemas del 
corredor terrestre. 
 
Modelos teóricos de poblamiento 
Modelo de Martín (1973): Propone una rápida expansión desde Alaska hasta Tierra del Fuego en solo 1.000 años, 
basada en la caza de megafauna. Críticas: tasas de crecimiento demográfico y migración irreales para 
cazadores-recolectores. 
 
Modelo de Borrero (1988-90): Plantea un proceso lento y discontinuo de dispersión, con fases de exploración, 
colonización y ocupación efectiva, más acorde con las dinámicas de movilidad de los cazadores-recolectores. 
Modelo de Bednarik (1989): Inspirado en el poblamiento de Australia, sugiere una migración costera con adaptación 
a recursos marinos, lo que explicaría la falta de sitios tempranos en el interior de Norteamérica. 
 
Evidencias y desafíos 
La evidencia arqueológica en Sudamérica (como Monte Verde, Taima-Taima, Pedra Furada) sugiere ocupaciones 
humanas anteriores a Clovis, aunque muchos de estos sitios son cuestionados por la comunidad académica 
norteamericana. La falta de consenso refleja diferencias metodológicas, teóricas y hasta ideológicas. 
 
Conclusiones y perspectivas 
Peláez concluye que es necesario: 

●​ Contrastar los modelos con evidencia arqueológica sólida. 
●​ Realizar estudios regionales, no solo centrarse en sitios aislados. 
●​ Superar la “ceguera teórico-metodológica” que impide aceptar nuevas evidencias. 
●​ Integrar datos dispersos y aplicar nuevas tecnologías de datación. 

Solo así podremos saber si los primeros americanos fueron cazadores de megafauna que cruzaron Beringia, o 
pescadores y recolectores que siguieron la costa. 

27 



 
Jacobs – The Paleoamericans 

El término paleoamericanos remite a las poblaciones del Pleistoceno tardío y el Holoceno temprano y los 
complejos arqueológicos americanos que permiten inferir una continuidad biológica entre las poblaciones iniciales y 
las poblaciones nativo-americanas posteriores. Por lo tanto, el término remite tanto a la primera ola de migración 
como a los grupos poblaciones fundadores en América.  
 
El consenso generalizado: Como no puede asumirse que la evidencia directa conocida sea la más antigua, los sitios 
fechados son actualmente considerados indicadores mínimos de antigüedad. Hay acuerdo general en que Homo 
sapiens ocupó América en 11.200 años antes del presente, debido a la antigüedad de la cultura Clovis encontrada en 
América del Norte. También es universalmente admitido que las migraciones prehistóricas iniciales comenzaron en 
Asia y arribaron aquí mediante Siberia y Beringia 
 
Evidencia biológica: La evidencia dental constituye uno de los principales fundamentos para sustentar el origen 
asiático de las poblaciones americanas nativas. Los estudios morfológicos, como los realizados por Christy Turner 
sobre miles de cráneos, demuestran que todos los grupos nativos americanos comparten características dentales 
más parecidas a las poblaciones del noreste asiático que a cualquier otra población del mundo. Esta investigación 
identificó tres conjuntos dentales principales en América (Macro-indio/Amerindio, Na-Dene y Aleuto-Esquimal) que 
coinciden con tres agrupaciones lingüísticas, lo que en los años ochenta llevó a proponer un modelo de tres 
migraciones principales desde Asia, cada una liderada por un grupo lingüístico particular. 
Sin embargo, otras líneas de evidencia presentan limitaciones metodológicas. Los estudios de ADN mitocondrial, 
aunque prometedores, deben basarse en poblaciones contemporáneas que han experimentado mezclas posteriores 
a las migraciones originales. Además, la genética carece de suficiente material prehistórico para comparar, y la 
divergencia molecular no necesariamente coincide con la separación poblacional real. Si bien existe consenso sobre 
el origen asiático y las migraciones a través de Beringia, persisten discrepancias respecto a las fechas, rutas 
específicas y el número exacto de oleadas migratorias. 
 
Adaptación: La migración humana hacia América durante el Pleistoceno final enfrentó rigurosas barreras 
ambientales, siendo la adaptación al clima ártico y subártico de Beringia el factor limitante más significativo. Como 
primates tropicales, los seres humanos requirieron desarrollos culturales específicos para sobrevivir en estas 
latitudes: control del fuego, técnicas de caza de grandes mamíferos, confección de vestimenta con pieles, costura y 
construcción de refugios. Estas adaptaciones, comprobadas arqueológicamente en Siberia central entre 26.000 y 
19.000 años atrás, fueron prerrequisitos esenciales para el poblamiento del Nuevo Mundo. 
Aunque gran parte de Alaska permaneció libre de hielo durante el máximo glacial, no existen sitios arqueológicos 
convincentes que evidencien actividad humana anterior a la última glaciación a lo largo del corredor libre de hielos 
entre los glaciares Laurentiano y Cordillerano. Esto sustenta la hipótesis de que los humanos necesitaron adaptarse 
previamente en latitudes boreales asiáticas antes de colonizar América. La evidencia arqueológica de Siberia central 
muestra que estos grupos ya dominaban tecnologías árticas, incluyendo la construcción de refugios sólidos con 
fogones centrales y la fabricación de agujas y otros utensilios en hueso y marfil. 
Según algunos investigadores, estas adaptaciones a condiciones sub-árticas no deberían considerarse un factor 
limitante absoluto, sino más bien una capacidad desarrollada que permitió la expansión humana hacia nuevas tierras 
durante el Pleistoceno. 
 
Arqueología: Los modelos sobre el poblamiento de América se dividen en dos grandes corrientes: el Ingreso Tardío y 
el Ingreso Temprano. 
El modelo de Ingreso Tardío, cuyo principal exponente es el modelo Clovis, propone que el continente fue poblado 
por una pequeña migración de cazadores siberianos hace aproximadamente 11.500 años. Según esta visión, estos 
grupos, equipados con tecnologías como puntas de lanza acanaladas, se dispersaron rápidamente por América tras 
acceder a territorios ricos en megafauna. 
 
Por otro lado, los modelos de Ingreso Temprano postulan un poblamiento anterior a los 11.500 años. Si bien existe 
consenso sobre una antigüedad mayor, los detalles sobre el ritmo y las rutas específicas de esta migración 

28 



 
permanecen en el ámbito de la especulación. El principal obstáculo para la aceptación generalizada del modelo de 
Ingreso Temprano en el poblamiento de América radica en la cuestionable validez de la evidencia arqueológica 
pre-Clovis. La historia de estos sitios está marcada por el fracaso, ya que la mayoría de los más de 100 sitios 
propuestos han sido descartados como candidatos viables, y solo un pequeño porcentaje permanece bajo revisión 
activa. 
Los defensores del Ingreso Temprano cargan con el peso de la prueba, enfrentando dos problemas fundamentales: la 
escasez de tecnología claramente identificable como pre-Clovis y la falta de restos humanos convincentes. No existe 
amplia evidencia de tecnología pre-Clovis asociada a los primeros paleoamericanos, mientras que los restos 
esqueléticos anteriores a los 9,000 años son extremadamente raros, con solo 37 especímenes y apenas 11 
esqueletos completos. Los esqueletos más antiguos confirmados, como los de Wilsall y Mostin, no superan los 
10,600 años de antigüedad.Esta situación contrasta con la relativa abundancia y consistencia de la evidencia Clovis, 
lo que mantiene vigente el debate sobre la cronología del poblamiento americano. 
 
Los sitios arqueológicos de Meadowcroft Rockshelter en Norteamérica y Monte Verde en Sudamérica constituyen la 
evidencia más sólida a favor de un poblamiento temprano de América anterior a la cultura Clovis. 
 
Meadowcroft Rockshelter (Pennsylvania, EE. UU.) 
Es considerado el sitio mejor fechado de Norteamérica. Las excavaciones han revelado una extensa secuencia 
ocupacional con más de 20,000 artefactos, 150 fogones y millones de restos faunísticos y vegetales. Sus 
excavadores sostienen que el sitio testimonia una presencia humana entre 14,000 y 14,500 años antes del presente, 
lo que lo situaría como una ocupación pre-Clovis. 
 
Monte Verde (Chile) 
Para Sudamérica, Monte Verde es el candidato pre-Clovis más viable y aceptado. El componente conocido como 
Monte Verde II cuenta con más de 30 dataciones de radiocarbono que lo ubican entre 12,500 y 13,000 años antes del 
presente. El sitio es excepcional por su estado de conservación, que ha permitido recuperar materiales perecederos 
como madera, cuerdas, fibras anudadas, una huella humana y restos de más de 70 especies de plantas, además de 
artefactos líticos. Tras una revisión exhaustiva por parte de especialistas, se llegó a un consenso que lo valida como 
un sitio auténtico y confiable ("bona fide"). 
 
En conjunto, estos dos sitios presentan la evidencia más persuasiva que desafía el modelo tradicional de "Clovis 
primero" y respalda la teoría de un ingreso temprano al continente americano. 
 
¿Paradigma cambiantes?: La sólida evidencia de sitios como Monte Verde en Chile, junto con los estudios 
genéticos y lingüísticos que sugieren migraciones tan tempranas como hace 35.000 años, está provocando un 
cambio significativo en el debate sobre el poblamiento de América. Incluso defensores tradicionales del modelo 
"Clovis-primero", como el propio Goebel, reconocen la necesidad de reconsiderar sus posiciones y repensar los 
modelos de poblamiento pleistocénico. Estos hallazgos están debilitando el paradigma tradicional y exigiendo nuevas 
explicaciones para el poblamiento temprano del continente americano. 
 
Conclusiones: La aceptación de un poblamiento pre-Clovis en América enfrenta un desafío paradigmático. Si bien 
sitios como Meadowcroft y Monte Verde reúne condiciones ideales para ser validados —contextos geológicos 
intactos, dataciones radiocarbónicas confiables y restos materiales complejos—, la comunidad científica mantiene un 
escepticismo comprensible debido a la larga lista de sitios pre-Clovis que no superaron el rigor metodológico. 
Sin embargo, la idea de que bastará un único sitio "impecable" para cambiar el consenso es insuficiente. La autora 
sostiene que se necesitará el descubrimiento de varios sitios nuevos con la solidez de Meadowcroft y Monte Verde 
para consolidar un nuevo paradigma. Incluso si esto ocurriera, no se resolvería completamente el misterio del 
poblamiento americano. 
La visión del pasado es inherentemente fragmentaria, y es probable que la cronología y los mecanismos de la llegada 
de los primeros humanos a América sigan siendo objeto de debate permanente. La búsqueda continuará, pero la 
expectativa de un acuerdo definitivo resulta, en última instancia, poco realista. 

29 



 
Kornfeld – Into the Americas 

El debate central: ¿Cuándo, quiénes y cómo? 
La pregunta fundamental sobre la prehistoria americana es cuándo fue ocupado el continente. Otras preguntas 
cruciales son quiénes fueron los primeros pobladores y cómo y por qué se produjo este poblamiento. Aunque los 
primeros homínidos en llegar fueron humanos anatómicamente modernos (Homo sapiens sapiens), persiste un 
intenso debate sobre la fecha exacta de su arribo. Mientras existe consenso en que ocurrió hacia fines del 
Pleistoceno, la evidencia de una ocupación anterior a los 11.000 años AP (conocida como pre-Clovis) es escasa y 
muy controvertida. 
 
Los tres modelos principales de poblamiento 
Los autores presentan tres modelos arqueológicos que compiten para explicar el poblamiento inicial al sur de los 
glaciares continentales: 
 
→ Modelo Clovis-primero (Ingreso Tardío): Propone que los primeros habitantes fueron los grupos Clovis, que 
ingresaron alrededor de 11.000 años AP. Sostiene que llegaron desde Beringia a través del Corredor Libre de Hielo 
entre los glaciares Laurentino y Cordillerano, y se expandieron rápidamente por el continente, especializándose en la 
caza de megafauna. 
→ Modelo de Ingreso Temprano (pre-Clovis): Postula una entrada más antigua, entre 13.000 y 20.000 años AP. 
Este modelo también acepta un origen basado en Beringia, pero favorece una ruta de migración litoral, bordeando la 
costa del Pacífico noroccidental. Esto explicaría la presencia humana en Sudamérica en fechas muy tempranas. 
→ Modelo de Poblamiento muy Antiguo (pre-UMG - Último Máximo Glacial): Sugiere que los humanos llegaron 
hace más de 20.000 años, antes del pico de la última glaciación. Este modelo se basa en sitios controversiales como 
Pedra Furada (Brasil) y Santa Elina (Brasil), con dataciones extremadamente antiguas. Es mayoritariamente sostenido 
por arqueólogos brasileños y franceses, pero es generalmente rechazado por la comunidad arqueológica 
norteamericana porque contradice los modelos aceptados sobre la dispersión global del Homo sapiens. 
 
Evidencias clave a debate 
La controversia se centra en la evaluación de sitios arqueológicos con fechas anteriores a Clovis. En Norteamérica, el 
sitio más emblemático es Meadowcroft Rockshelter (Pensilvania), con fechas de alrededor de 14.500 años AP. 
Aunque sus artefactos son incuestionables, su datación y contexto paleoambiental han sido fuertemente debatidos. 
En Sudamérica, el sitio Monte Verde (Chile) es considerado el candidato pre-Clovis más sólido. Con fechas entre 
12.500 y 13.000 años AP, su excelente conservación de materiales orgánicos (madera, cuerdas, pieles, huellas) ha 
convencido a la mayoría de los arqueólogos de su autenticidad, lo que debilita seriamente el modelo Clovis-primero. 
Otros sitios sudamericanos mencionados con dataciones para-Clovis o pre-Clovis incluyen Arroyo Seco 2 (Argentina), 
Quebrada Santa Julia (Chile) y Caverna da Pedra Pintada (Brasil), que muestran una gran diversidad de adaptaciones 
y ausencia de una tradición tecnológica unificada como la Clovis. 
 
Perspectivas interdisciplinarias: Quiénes fueron los primeros americanos 
La pregunta sobre la identidad de los primeros pobladores involucra a la bioantropología y la genética. 
 
Evidencia craneométrica: Los cráneos más antiguos de América (fines del Pleistoceno y principios del Holoceno) 
son predominantemente dolicocéfalos (largos y estrechos), mientras que las poblaciones posteriores son 
braquicéfalas (cortas y anchas). Esto se ha explicado por dos hipótesis: 1) un proceso de deriva genética y 
adaptación, o 2) dos componentes biológicos distintos, representando dos migraciones sucesivas (un primer grupo 
"Paleoamericano" y uno posterior "Amerindio"). 
Evidencia genética: Estudios de ADN mitocondrial, cromosoma Y y diversos haplogrupos apuntan de manera 
abrumadora a un origen en el centro-este de Asia (específicamente la región de Altai-Baikal en Siberia) para todas las 
poblaciones nativas americanas. Sin embargo, el debate continúa respecto al número de migraciones (una, dos o 
múltiples) y el momento de la separación genética de las poblaciones asiáticas. 
 
Conclusión parcial 

30 



 
Kornfeld y Politis concluyen que, si bien la pregunta sobre cuándo se pobló América permanece sin una respuesta 
definitiva, existe evidencia significativa que apoya la presencia humana antes de los 11.000 años AP. Esta evidencia 
se hace más escasa y controvertida hacia los 12.500 años AP. El origen asiático de los primeros americanos está 
ampliamente aceptado, con prácticamente todas las disciplinas apuntando a una expansión desde Siberia a través de 
Beringia. El proceso de poblamiento, en cambio, sigue siendo un campo de investigación activo y debate, con los 
modelos de ingreso costero ganando fuerza para explicar la rápida aparición de sitios humanos en los extremos 
meridionales del continente. 

Politis – El poblamiento de América 
Las Poblaciones Siberianas del Pleistoceno Final 
La investigación del poblamiento americano requiere entender primero el contexto del noreste de Asia, 
particularmente de Siberia, que fue la región de origen de las poblaciones que cruzaron a América. 
 
El Escenario Pleistocénico en Siberia: 
Durante el Pleistoceno final, Siberia no estaba completamente cubierta de hielo, sino que fue mayoritariamente una 
estepa-tundra que permitió la supervivencia humana. La evidencia sugiere que el este de Siberia fue ocupado no solo 
por Homo sapiens sapiens, sino posiblemente también por Homo erectus y neandertales, aunque las evidencias de 
estos últimos son más controvertidas. 
La ocupación humana de Siberia no fue continua. Los investigadores han identificado un período crítico durante el 
Último Máximo Glacial (UMG), hace aproximadamente 20,000 años, cuando las condiciones climáticas extremas 
probablemente volvieron la región casi inhabitable, forzando un despoblamiento parcial o un desplazamiento de los 
grupos humanos hacia refugios más meridionales, como las costas del Mar de Japón. 
 
Sitios Clave del Pleistoceno Siberiano: 
→ Alekseevsky (24,500-23,000 años AP): Ubicado cerca del río Lena, este sitio representa un campamento 
temporario de cazadores-recolectores. Su tecnología lítica se caracteriza por la ausencia de instrumentos bifaciales 
(como puntas de proyectil), predominando en su lugar los instrumentos unifaciales como raspadores y lascas con filo. 
La presencia de restos de reno confirma una cronología previa al avance glacial máximo. 
→ Nepa I (26,000-33,000 años AP): Situado cerca del río Nishnaia Tunguska, este sitio contenía artefactos líticos y 
restos de grandes mamíferos como caballo, rinoceronte lanudo y ciervo. La fauna hallada es consistente con los 
ambientes de floresta boreal o esteparia de ese período. 
→ Ust'-Kova (alrededor de 23,000 años AP): Este sitio es de particular importancia porque presenta una tecnología 
atípica para la región y la época: puntas de proyectil bifaciales. Esto lo ha llevado a ser considerado por algunos 
investigadores como una posible evidencia de grupos siberianos ancestros de la cultura Clovis. Sin embargo, la 
asociación contextual y la validez de sus dataciones no han sido plenamente aceptadas, por lo que se recomienda 
cautela. 
 
El Repoblamiento Post-Glacial y el Paleolítico Superior Final: 
Después del UMG, alrededor de los 18,000 años AP, con el restablecimiento de condiciones climáticas más 
templadas, Siberia fue rápidamente repoblada. Este período, conocido como el Paleolítico Superior Final siberiano 
(18,000 - 11,000 años AP), está representado por entidades culturales como Dyuktaï y Montova-Kokorevo. 
Los cazadores-recolectores de este período se organizaban en pequeñas bandas altamente móviles. Su economía se 
basaba en la caza de cérvidos, caballos y bisontes, siendo la caza de mamuts un evento excepcional y no una base 
de subsistencia regular. 
 
La tecnología de este período presenta dos innovaciones cruciales: 
 
→ Tecnología de Micro-hojas: La elaboración de pequeñas hojas de piedra, obtenidas de núcleos preparados, que 
eran utilizadas para crear instrumentos compuestos. 
→ Instrumentos Bifaciales: La elaboración de puntas de proyectil y otros instrumentos con dos caras talladas. 
 

31 



 
En el sur de Siberia (ejemplificado por el sitio Mal'ta), los grupos desarrollaron una cultura material más compleja, con 
viviendas semi-subterráneas construidas con huesos de mamut, estructuras de almacenamiento y un arte mobiliar 
sofisticado que incluía estatuillas y ornamentos de marfil. 
Un sitio clave en el extremo oriente es Ushki (península de Kamchatka), datado entre 10,000 y 11,500 años AP. Sus 
ocupantes no utilizaban micro-hojas, sino que confeccionaban grandes viviendas semi-subterráneas y puntas de 
proyectil bifaciales. La presencia de restos de perro doméstico en Ushki es de enorme relevancia, ya que sugiere una 
relación temprana de domesticación que pudo influir en las estrategias de caza. 
 
El Poblamiento de las Planicies Interiores de Norteamérica 
El debate sobre el poblamiento americano alcanzó su punto álgido en Estados Unidos, donde un hallazgo crucial 
cambió el paradigma científico. 
→ El Descubrimiento de Folsom: A finales de la década de 1920, cerca de la ciudad de Folsom, Nuevo México, se 
descubrió una punta de proyectil acanalada clavada entre las costillas de un bisonte extinto (Bison antiquus). La visita 
de reconocidos arqueólogos al sitio confirmó la autenticidad del hallazgo, probando de manera inequívoca la 
coexistencia de humanos con la megafauna del Pleistoceno. Este descubrimiento llevó al reconocimiento 
generalizado de la cultura Folsom (datada en poco más de 10,000 años AP), caracterizada por sus puntas de proyectil 
finamente trabajadas con una acanaladura longitudinal. 
→ El Surgimiento de Clovis y el Modelo "Clovis-Primero": Poco después, se identificaron sitios ligeramente más 
antiguos que Folsom, agrupados bajo el nombre de Clovis. Estos sitios, ampliamente distribuidos en EE.UU. y el sur 
de Canadá, se definen por: 

●​ Puntas de proyectil bifaciales acanaladas, de mayor tamaño que las Folsom. 
●​ Uso de una tecnología de producción de grandes hojas (a diferencia de las micro-hojas siberianas). 
●​ Uso de instrumentos de marfil y ocre. 

 
Una reevaluación cronológica reciente sitúa la cultura Clovis entre 11,050 y 10,800 años AP, con una duración de 
apenas 200-250 años. Su rápida dispersión y aparente homogeneidad llevaron a la formulación del modelo 
"Clovis-Primero", que postula que: 

●​ Los grupos Clovis representan a los primeros pobladores de América. 
●​ Ingresaron desde Siberia a través del puente terrestre de Beringia. 
●​ Se dispersaron hacia el sur a través del "Corredor Libre de Hielo" de Alberta que se abrió entre los glaciares 

Laurentino y Cordillerano. 
●​ Eran cazadores especializados de megafauna (mamuts, bisontes), cuya rápida expansión y caza causó o 

contribuyó significativamente a su extinción. 
 
Este modelo, simple y parsimonioso, se convirtió en un paradigma casi dogmático en la arqueología norteamericana, 
lo que llevó a que cualquier evidencia anterior a Clovis ("pre-Clovis") fuera vista con escepticismo extremo. 
 
Desafiando el Paradigma: Sitios Pre-Clovis en Norteamérica: 
A pesar del dominio del modelo Clovis-Primero, varias excavaciones han revelado sitios con fechas más antiguas, 
desafiando la narrativa establecida. Los más significativos son: 
→ Meadowcroft Rockshelter (Pensilvania): Con dataciones de alrededor de 14,000 años AP, este sitio presenta una 
tecnología lítica diferente a la Clovis (incluyendo pequeñas hojas) y una economía generalizada basada en venados y 
plantas, no en megafauna. Las críticas se centran en su estratigrafía y la posible contaminación de las muestras. 
→ Cactus Hill (Virginia): Ubicado en un espacio abierto, presenta ocupaciones con tecnología de micro-hojas 
datadas en 15,000 años AP, seguidas estratigráficamente por una ocupación Clovis miles de años después. Las 
críticas cuestionan la delgada capa sedimentaria que separa ambos componentes. 
→ Topper (Carolina del Sur) y Saltville (Virginia): Son otros sitios controversiales que sugieren ocupaciones previas 
a Clovis, aunque la evidencia en ambos casos es aún preliminar o está sujeta a debate. 
 
La Complejidad del Norte: El Complejo Nenana: 

32 



 
En Alaska central, el Complejo Nenana (datado en ~11,800 años AP) fue inicialmente considerado el antecesor directo 
de Clovis debido a sus puntas de proyectil bifaciales (aunque sin acanaladura) y su antigüedad. Sin embargo, el 
descubrimiento de sitios contemporáneos cercanos (como Broken Mammoth) que sí incluyen tecnología de 
micro-hojas, ha complicado el panorama. Esto sugiere que el escenario en el norte de Norteamérica era más diverso 
de lo que el modelo Clovis-Primero puede explicar, con múltiples adaptaciones y tradiciones tecnológicas 
coexistiendo. 

Fiedel – Prehistoria de América 
El Contexto del Cambio: Un Mundo en Transformación 
Según la perspectiva de Stuart J. Fiedel, que adhiere a la hipótesis Clovis como el poblamiento inicial, la llegada de 
los cazadores paleoindios al Nuevo Mundo coincidió con el final de la última glaciación. Este momento de cambio 
global profundo marcó el escenario para una gran transición cultural y económica. 
 
Transformaciones Ambientales Clave: 
●​ Inundación de Beringia: El puente terrestre que unía Asia y América fue cubierto por las aguas alrededor de los 

10.000 años antes del presente (AP), debido al ascenso del nivel del mar. 
●​ Pérdida de la Costa Pleistocénica: La antigua línea costera del Pacífico noroccidental, que pudo ser una ruta 

de migración, quedó sumergida. 
●​ Cambios en la Vegetación: Las alteraciones en los regímenes de temperatura y lluvias tuvieron un impacto 

dramático en los ecosistemas. Algunos biomas pleistocénicos, como la tundra esteparia—un ambiente rico en 
animales de caza como los mamuts—desaparecieron. Otros, como los bosques caducifolios del sureste de 
Norteamérica, se expandieron. En Sudamérica, el bosque tropical fue reemplazando progresivamente a las 
extensas praderas que antes caracterizaban zonas de la actual Amazonía. 

●​ Extinción de la Megafauna: Si bien algunas fechas de carbono 14 sugieren que ciertas especies de megafauna 
pleistocénica pudieron sobrevivir de forma aislada más allá del 10.000 AP, la gran mayoría se había extinguido 
para entonces. 

 
La Respuesta Humana: Una Adaptación Forzosa 
Frente a este nuevo panorama ecológico, los pueblos paleoindios se vieron obligados a modificar drásticamente sus 
estrategias de subsistencia para sobrevivir. 
 
Nuevas Estrategias de Subsistencia: 
La drástica reducción y eventual desaparición de los grandes mamíferos del Pleistoceno que constituían su base 
alimenticia obligó a los grupos humanos a: 

●​ Diversificar su dieta, dependiendo en mayor medida de recursos previamente secundarios. 
●​ Incrementar el consumo de pequeños mamíferos, aves, peces, mariscos y una mayor variedad de plantas. 
●​ Abandonar la especialización en la caza mayor para convertirse en recolectores-generalistas. 

 
Cambios en la Movilidad y la Demografía: 
Fiedel plantea que, con el continente ya "colmado" de grupos de cazadores, la opción de migrar a nuevos territorios 
vírgenes se volvió menos viable. El exceso de población debió ser absorbido en los territorios ya ocupados. Esto llevó 
a las bandas de cazadores-recolectores postpleistocénicos a desarrollar patrones de movilidad más complejos y 
regulados, desplazándose cíclicamente a través de sus territorios para aprovechar la abundancia estacional de 
distintos recursos vegetales y animales. 
 
Sin embargo, esta movilidad no fue uniforme en todo el continente. Fiedel destaca que la adaptación fue contingente 
al ambiente: 
●​ En regiones como el Ártico o la Gran Cuenca, donde los recursos eran escasos y estaban dispersos, fue 

necesario mantener una alta movilidad, trasladando los campamentos con frecuencia. 
●​ En otros ambientes donde los recursos eran más predecibles y abundantes, fue posible lograr la subsistencia 

con poco o ningún desplazamiento de los campamentos base, sentando las bases para un mayor sedentarismo. 

33 



 
 
El Concepto de "Arcaico" 
Fiedel introduce el término "Arcaico", acuñado en la arqueología norteamericana por William Ritchie en 1932 y luego 
generalizado por Gordon Willey y Philip Phillips. Ellos lo definieron como "el estadio de las culturas de 
cazadores-recolectores... que vivían en condiciones medioambientales semejantes a las actuales". 
 
Características Definitorias del Período Arcaico: 
Willey y Phillips enumeraron una serie de rasgos que caracterizan este período: 
●​ Economía Diversificada: Dependencia de una fauna menor más variada, tras la extinción de la megafauna 

pleistocénica. 
●​ Incremento de la Recolección: Mayor importancia de la recolección de vegetales en la dieta. 
●​ Tecnología de Procesamiento Vegetal: Aumento de instrumentos de piedra especializados en procesar 

alimentos vegetales silvestres (como morteros y manos de moler). 
●​ Nuevos Tipos de Artefactos: Aparición de piedra pulimentada (para hachas), pesas para propulsores (atlatl) y 

ornamentos personales. 
●​ Mayor Estabilidad Ocupacional: Asentamientos más estables, basados en una subsistencia especializada en 

recursos locales predecibles (como la pesca o la recolección intensiva de semillas). 
●​ Cambios en la Tecnología Lítica: Mayor variedad en las puntas de proyectil (a menudo con muescas y de 

factura menos cuidada que las puntas paleoindias); uso de una gama más amplia de materias primas; y 
presencia de perforadores. 

●​ Artefactos de Materiales Perecederos: Uso común de hueso, asta, marfil, concha, cobre y arcilla. 
●​ Prácticas Mortuorias: Presencia de enterramientos formales. 

 
En resumen, Fiedel presenta el Período Arcaico como una fase de adaptación y reorganización fundamental, donde 
los seres humanos en América, liberados de la dependencia de la megafauna gigante, desarrollaron estrategias 
económicas y tecnológicas más diversificadas y locales que sentarían las bases para los desarrollos culturales 
posteriores, incluido el surgimiento de la agricultura. 
 

Daniel Villar – El surgimiento de la domesticación vegetal en Mesoamérica, el mundo Andino y Amazonía 
Mesoamérica: El Valle de Tehuacán 
El valle de Tehuacán, en México, constituyó un área central para comprender el proceso de domesticación del maíz 
en Mesoamérica. Las investigaciones arqueológicas dirigidas por Richard MacNeish establecieron una secuencia 
compuesta de nueve fases que abarca desde alrededor de los 9.500 años antes de nuestra era hasta la invasión 
europea en el siglo XVI. La fase más antigua, Ajuereado, estuvo caracterizada por bandas de cazadores-recolectores 
paleoindios cuya subsistencia se basaba en la caza de mamíferos finipleistocénicos, como el caballo americano, 
complementada con la captura de piezas menores. Con la transición al Holoceno y los cambios ambientales, se inició 
un proceso de extinción y sustitución de faunas. 
 
Durante la fase El Riego, la recolección de semillas y productos vegetales silvestres incrementó su importancia, 
especialmente en las estaciones de primavera y verano. En este período surgió un patrón de asentamiento estacional 
que combinaba la actividad de micro-bandas itinerantes en invierno con el aglutinamiento en macro-bandas durante 
los momentos de mayor abundancia de recursos vegetales. Hacia fines de esta fase, la manipulación continua de 
semillas, incluyendo algunas que no eran nativas del valle, como ciertas calabazas, sugiere el inicio de una etapa de 
domesticación incidental, es decir, una intervención humana que precedió a cambios genéticos visibles. 
 
La aparición del maíz se produjo en la fase Coxcatlán, junto con otros vegetales como frijoles, calabazas y chiles. 
Este maíz ancestral distaba mucho de las variedades modernas, con espigas de pequeño tamaño y escasa cantidad 
de granos. Su presencia, junto con la de otros cultígenos, indica un proceso de experimentación e implantación 
deliberada en áreas con acceso al agua. En la fase Abejas se consolidó una etapa de domesticación agrícola 
propiamente dicha, donde los cultígenos llegaron a representar una cuarta parte de la dieta anual. Fue en este 

34 



 
momento cuando surgieron las primeras aldeas permanentes, con estructuras de vivienda simples y una población 
que podía alcanzar las 600 personas. A lo largo de las fases siguientes, como Purrón y Ajalpán, se incorporó la 
cerámica y se estableció el cultivo del "trío básico" de la agricultura mesoamericana: maíz, calabaza y frijol, cultivos 
que se complementan nutricionalmente al proveer proteínas, carbohidratos y el aminoácido lisina. Finalmente, el valle 
ingresó a una etapa de complejidad socio-cultural con la instalación de un centro ceremonial. 
 
El Área Andina Sudamericana: El Proyecto Ayacucho 
En la región andina, el Proyecto Ayacucho, también dirigido por MacNeish, tuvo como objetivo documentar el 
proceso de domesticación en la sierra central del Perú. La secuencia comenzó con ocupaciones muy antiguas y 
controvertidas, como el Complejo Pacaicasa en la cueva Pikimachay, con dataciones de hasta 20.000 años a.n.e., 
cuya naturaleza antrópica y cronología han sido intensamente debatidas. Las fases Huanta y Puente, en torno a los 
9.000 años a.n.e., marcan claramente la presencia de cazadores-recolectores paleoindios y sus adaptaciones al inicio 
del Holoceno, con un incremento en la caza de mamíferos pequeños, como el cuy o conejillo de Indias. 
 
Un punto de inflexión ocurrió en la fase Jaywa, donde el hallazgo de instrumentos de molienda y restos vegetales 
señala un aumento en la importancia de la recolección. En la fase Piki se inició un tratamiento específico de ciertas 
especies, destacándose la manipulación de calabazas silvestres y la quinua, esta última mostrando ya modificaciones 
genéticas. La fase Chihua proporcionó evidencia de un proceso de domesticación más avanzado, con restos de 
maíz, coca, calabaza, frijoles, papa y quinua, complementado con el consumo de cuyes domesticados. 
 
La fase Cachi representó la consolidación de dos sistemas económicos complementarios: un sistema pastoril en las 
zonas de puna, basado en la domesticación de camélidos (llama y alpaca), y un sistema agrícola en aldeas 
permanentes ubicadas en la sierra. Este desarrollo ocurrió de manera contemporánea al Período Precerámico andino, 
marcando el primer momento de complejidad socio-cultural en la región. Sin embargo, las investigaciones se vieron 
interrumpidas, por lo que el conocimiento del proceso de domesticación andino conserva aún muchos aspectos 
controvertidos y continúa bajo investigación. 
 
La Amazonia 
Se postula que la selva amazónica pudo ser el área de domesticación de numerosos vegetales, siendo el más 
emblemático la mandioca (Manihot esculenta). La investigación arqueológica en este ambiente es particularmente 
difícil debido a las condiciones selváticas y a que la mandioca, al reproducirse por vástagos y no por semillas, deja 
menos evidencia ecofactual. No obstante, excavaciones como las realizadas por Anne Roosevelt en la cuenca del 
Orinoco revelan una antigua tradición de manipulación y experimentación con vegetales silvestres. 
 
La mandioca es un tubérculo rico en carbohidratos pero pobre en proteínas, por lo que su consumo debe ser 
complementado con proteínas derivadas de la caza y, especialmente, de la pesca, dado la importancia de los 
recursos fluviales en la Amazonia. Este patrón de horticultura, combinado con caza, pesca y recolección, es 
característico de la región. Un aspecto crucial de la domesticación de la mandioca fue el desarrollo de técnicas para 
eliminar el ácido prúsico, sustancia tóxica presente en el tubérculo. Para la variedad dulce, basta con pelarla, pero 
para la variedad amarga, más apreciada por su alto contenido de fécula, se requiere un proceso complejo de rallado, 
lavado y prensado antes de su consumo. La posterior cocción de la harina en budares de cerámica, hallados en 
contextos arqueológicos, es un indicador claro del uso controlado y la domesticación de este vegetal. La mandioca 
también se utilizaba para la elaboración de chicha, una bebida alcohólica fermentada. 

Yoshihiro Matsuoka – A single domestication for maize shown by multilocus microsatellite genotyping 

El artículo de Yoshihiro Matsuoka y su equipo aborda el debate sobre el origen del maíz, el cual presenta una 
extraordinaria diversidad morfológica y genética. Esta gran variabilidad había llevado a varios investigadores a 
proponer la hipótesis de que el maíz fue el producto de múltiples domesticaciones independientes a partir de su 
progenitor silvestre, el teosinte, en distintas regiones de México. Sin embargo, este estudio presenta un análisis 
filogenético a gran escala que desafía directamente esta idea. 
 

35 



 
La investigación se basó en el genotipado de 99 
microsatélites, que ofrecen una amplia cobertura del 
genoma, en una muestra de 264 plantas individuales. 
Esta muestra incluía 193 ejemplares de maíz que 
representaban la vasta gama de variedades 
precolombinas, desde el este de Canadá hasta el norte de 
Chile, abarcando así una enorme diversidad de 
ambientes. También se incluyeron 67 muestras de las dos 
subespecies principales de teosinte anual: Zea mays ssp. 
parviglumis y ssp. mexicana. 
 
El resultado central de los análisis filogenéticos fue que 
todo el maíz cultivado forma un único linaje 
monofilético. Esto significa que todas las variedades 
descienden de un solo grupo ancestral común, el cual se 
deriva específicamente de la subespecie parviglumis de 
teosinte. Este hallazgo proporciona un apoyo contundente 
a la teoría de una domesticación única para el maíz. La 
robustez de este resultado se confirmó mediante 
remuestreos estadísticos, que indicaron que un único 
origen es significativamente más probable que múltiples 
orígenes independientes. Este patrón contrasta con el de 
otros cultivos como el arroz, los frijoles y el algodón, 
donde los análisis filogenéticos sí muestran que diferentes 
formas cultivadas se relacionan con distintos ancestros 
silvestres, confirmando domesticaciones múltiples. 
 
Al identificar un único evento de domesticación, el estudio pudo precisar su origen geográfico. Las poblaciones de 
teosinte parviglumis que se mostraron filogenéticamente más cercanas al maíz y, por lo tanto, las candidatas a ser el 
progenitor directo, se localizan en la cuenca central del río Balsas, en el sur de México. Esto identifica a esta región 
como la "cuna" o el lugar más probable donde ocurrió la domesticación. No obstante, los autores aclaran que esta es 
la mejor evidencia con los datos actuales, y que la distribución del teosinte pudo haber sido diferente en el pasado. 
 
Utilizando la divergencia genética en los loci de microsatélites, el estudio estimó la fecha del evento de 
domesticación en aproximadamente 9.000 años antes del presente. Esta estimación molecular coincide con las 
evidencias arqueológicas que sitúan el inicio de la domesticación de alimentos en México alrededor de ese período y 
no antes de los 10.000 años. 
 
Respecto a la dispersión del maíz por el continente americano, los análisis filogenéticos sugieren que, tras su 
domesticación, el maíz se diversificó primero en las tierras altas de México. Desde allí, se diseminó siguiendo dos 
rutas principales. Una ruta se dirigió hacia el noroeste, por el occidente y norte de México, hasta llegar al suroeste 
de los Estados Unidos y posteriormente al este de Norteamérica y Canadá. La segunda ruta se expandió desde las 
tierras altas hacia las tierras bajas del sur de México y Guatemala, continuando hacia las islas del Caribe, las tierras 
bajas de Sudamérica y, finalmente, ascendiendo a la cordillera de los Andes. 
 
El estudio concluye señalando una paradoja interesante: mientras la evidencia genética apunta al teosinte de las 
tierras bajas del Balsas como el ancestro, los maíces más basales en la filogenia y los restos arqueológicos más 
antiguos conocidos hasta entonces se encontraban en las tierras altas de México. Esta discrepancia geográfica deja 
abiertas preguntas cruciales para futuras investigaciones, como si el teosinte fue primero llevado a las tierras altas 
para ser domesticado, si su distribución era más amplia en el pasado, o si simplemente los restos arqueológicos más 
antiguos en las tierras bajas están aún por descubrir. La resolución de este enigma requerirá de una mayor 

36 



 
exploración arqueológica y botánica, así como de análisis moleculares más potentes, incluyendo posiblemente el 
estudio de ADN antiguo. 

Textos seleccionados sobre la importancia de los camélidos 

La Importancia de los Camélidos en el Horizonte Tardío (Andes Centrales) y la Patagonia Meridional 
El texto destaca el papel fundamental que los camélidos sudamericanos —la llama (Lama glama), la alpaca (Vicugna 
pacos), el guanaco (Lama guanicoe) y la vicuña (Vicugna vicugna)— desempeñaron en el desarrollo de las sociedades 
andinas y patagónicas, aunque con adaptaciones y significados distintos en cada región. 
 
En los Andes Centrales durante el Horizonte Tardío (Imperio Inca) 
En el núcleo del área andina, que tiene como centro el actual Perú, la domesticación de la llama y la alpaca 
representó uno de los pilares de la economía y la organización social del Tahuantinsuyo. En las zonas de puna y 
altiplano, por encima de los 3,800 metros de altura, se desarrolló un sistema pastoril especializado que aprovechó 
la capacidad de estos animales para adaptarse a condiciones ambientales extremas. La llama, fundamentalmente, 
fue el único animal de carga en los Andes, lo que la convirtió en el eje del sistema de comunicaciones y transporte 
del Imperio. A través de la vasta red de caminos incaicos (Qhapaq Ñan), las caravanas de llamas transportaban una 
enorme variedad de bienes a lo largo de miles de kilómetros, desde bienes suntuarios para la élite hasta productos 
básicos para la redistribución estatal, conectando ecorregiones distantes y cohesionando el territorio imperial. 
 
Además de su función como bestia de carga, los camélidos domésticos proporcionaban una serie de recursos 
esenciales. La lana de alpaca, fina y apreciada, y la lana más gruesa de la llama, eran utilizadas para tejer la ropa que 
el estado incaico entregaba como parte de su sistema de reciprocidad y redistribución. La carne se consumía fresca 
o, más comúnmente, se la preservaba mediante el secado y la salazón para producir charqui, un alimento no 
perecedero que sustentaba a los ejércitos en campaña, a los trabajadores estatales (mit'a) y a la población en general 
durante los períodos de escasez. Incluso el estiércol seco (taquia) de estos animales constituía un recurso vital, al ser 
el principal combustible para las hogueras en una región de altitud donde escasea la leña. Esta explotación integral 
convirtió a la ganadería de camélidos en una actividad económica de primer orden, directamente controlada y 
administrada por el estado incaico, que mantenía grandes rebaños propios. La importancia de estos animales no era 
solo material; también estaban profundamente integrados en la cosmovisión y los rituales andinos, siendo ofrendas 
comunes en ceremonias como la capacocha. 
 
En la Patagonia Meridional 
En contraste con el modelo andino de domesticación y control estatal, en la Patagonia meridional los grupos 
cazadores-recolectores, como los tehuelches, desarrollaron una relación diferente con los camélidos, basada 
exclusivamente en la caza del guanaco salvaje. Este animal era el recurso económico más importante de la región, 
una verdadera piedra angular de su subsistencia. Su caza proveía carne, que era la base de la dieta proteica, y grasa, 
un componente energético crucial para sobrevivir a los inviernos fríos. Las pieles y cueros se utilizaban para la 
confección de toldos para las viviendas, mantas y vestimenta, como los quillangos, que ofrecían una excelente 
protección contra el clima riguroso. Los tendones se convertían en hilo para coser y las huesos en diversas 
herramientas. 
 
La movilidad estacional de estos grupos estaba directamente determinada por los movimientos de las manadas de 
guanacos. Su estrategia de subsistencia se articulaba en torno al conocimiento profundo del comportamiento y la 
ecología de este animal. A diferencia de los Andes centrales, donde la llama facilitaba el transporte, en la Patagonia el 
guanaco no fue domesticado, por lo que el transporte terrestre dependía del desplazamiento a pie. Esta dependencia 
de una especie silvestre, pero abundante, moldeó una organización social más flexible y una tecnología orientada a la 
caza mayor nómade. El guanaco no solo era fundamental para la supervivencia material, sino que también ocupaba 
un lugar central en la mitología y la vida ritual de los pueblos de la Patagonia. 
 
En conclusión, mientras que en los Andes Centrales los camélidos domésticos (llama y alpaca) funcionaron como la 
columna vertebral de la economía imperial, el transporte y el sistema de redistribución estatal incaico, en la Patagonia 

37 



 
el guanaco, como especie silvestre, fue el recurso clave que permitió la adaptación y supervivencia de las sociedades 
cazadoras-recolectoras en un ambiente hostil, definiendo sus patrones de movilidad, tecnología y organización social. 
 

Trabajo Práctico N°3 

El problema del poblamiento de América  

POLITIS, Gustavo – "La estructura del debate sobre el poblamiento de América"  

Introducción – La estructura del debate sobre el poblamiento de América 

El debate sobre el poblamiento ha sido uno de los temas perennes en la arqueología americana y ha concentrado el 
interés de los científicos desde hace siglos. La discusión está cargada de tensiones político-académicas y contiene 
elementos teórico-metodológicos anacrónicos. El debate está dominado por arqueólogos norteamericanos, con una 
participación marginal de los investigadores sudamericanos.  

El poblamiento de América: debates, controversias y nuevos enfoques  

El problema del poblamiento temprano de América ha sido, desde los inicios de la arqueología americana, una 
cuestión polémica y difícil de resolver. Durante gran parte del siglo XX dominó un paradigma central conocido como 
Clovis-primero, que proponía que los primeros grupos humanos habrían ingresado al continente desde Siberia a 
través del puente de Beringia hacia fines del Pleistoceno, hace aproximadamente 11.500 años antes del presente. 
Estos grupos se habrían desplazado rápidamente hacia el sur a través de un corredor libre de hielos, y su rastro 
arqueológico más característico era el conjunto de puntas acanaladas denominadas Clovis, asociadas a la caza de 
grandes animales extintos de la megafauna. La abundancia de hallazgos en Norteamérica y la coherencia interna de 
este modelo llevaron a que se consolidara como explicación oficial y se enseñará durante décadas como la única 
narrativa válida sobre la llegada de los primeros americanos. Sin embargo, a partir de la segunda mitad del siglo XX 
comenzaron a aparecer hallazgos que cuestionaban esta cronología. Sitios arqueológicos en distintas partes del 
continente ofrecían fechas más antiguas, muchas de ellas previas al horizonte Clovis. Este conjunto de evidencias, 
aunque heterogéneas y a menudo discutidas, dio origen a lo que se conoce como hipótesis Pre-Clovis, que sostiene 
la existencia de ocupaciones anteriores a las tradicionalmente aceptadas, en algunos casos de más de 14.000 años y 
en otros aún más antiguos. El debate dejó entonces de ser una mera cuestión de dataciones para transformarse en 
una discusión estructural: se trataba de repensar no sólo cuándo llegaron los primeros grupos humanos, sino también 
cómo lo hicieron, qué rutas siguieron, de qué manera se adaptaron a los ambientes, qué tecnologías emplearon y, 
sobre todo, cómo se construye y valida el conocimiento científico en torno a estas cuestiones.En este sentido, 
Gustavo Politis señala que el debate sobre el poblamiento americano no es neutral ni puramente científico, sino que 
está atravesado por asimetrías de poder académico. La categoría “Clovis” se definió en positivo, como paradigma 
consolidado, mientras que “Pre-Clovis” quedó marcada como una negación dependiente, lo cual refleja la hegemonía 
de la arqueología norteamericana. Según Politis, los investigadores sudamericanos han quedado relegados a un rol 
periférico, aportando hallazgos que solo son legitimados cuando logran ser aceptados en el circuito académico del 
norte. Esto explica, por ejemplo, por qué tantos sitios tempranos de América del Sur fueron descartados o ignorados, 
en ocasiones no por falta de evidencia sólida sino por estar publicados en español o portugués o por no encajar en 
los marcos conceptuales dominantes. Así, el problema del poblamiento refleja tanto un debate empírico como un 
juego de relaciones de poder que determina qué se considera ciencia legítima.Los sitios más importantes en torno a 
esta discusión son varios, aunque tres se convirtieron en verdaderos campos de batalla: Monte Alegre, Pedra Furada 
y, sobre todo, Monte Verde. En Monte Alegre, en la Amazonia brasileña, las excavaciones de Anne Roosevelt hallaron 
un conjunto de materiales líticos, restos faunísticos y vegetales, y dataciones de unos 11.200 años, con posibles 
registros más antiguos. La investigadora defendió que se trataba de grupos de cazadores-recolectores asentados en 
un ambiente tropical, lo cual desafiaba la visión tradicional de que solo la agricultura permitía la ocupación estable de 
la selva amazónica. No obstante, Roosevelt recibió duras críticas de varios colegas, quienes cuestionaron tanto la 
cronología como la difusión mediática del sitio. Más allá de las controversias, Monte Alegre mostró que era posible 
pensar en ocupaciones tempranas y adaptaciones exitosas en regiones que hasta entonces se consideraban 
marginales para el poblamiento temprano.Pedra Furada, en la Serra da Capivara (Brasil), fue aún más polémico. 

38 



 
Excavado por Niede Guidon, el sitio arrojó dataciones que superaban los 25.000 años, junto con carbones, restos 
vegetales y miles de piezas líticas. Para Guidon, estas evidencias demostraban la existencia de un poblamiento 
pleistocénico muy temprano. Sin embargo, varios arqueólogos norteamericanos rechazaron esta interpretación, 
argumentando que los carbones podían deberse a incendios naturales y que las piedras fracturadas no eran 
herramientas, sino producto de procesos geológicos. La falta de publicaciones completas y la escasa claridad en los 
estudios de formación de sitio contribuyeron a que Pedra Furada quedará en un limbo de credibilidad, sin aceptación 
plena pero tampoco descartado del todo.  

El sitio que definitivamente cambió el rumbo del debate fue Monte Verde, en el sur de Chile. Excavado por Thomas 
Dillehay desde fines de los años setenta, reveló un asentamiento residencial excepcionalmente conservado gracias a 
la humedad del terreno. Allí se encontraron estructuras de madera cubiertas con cuero, fogones, restos de 
mastodontes procesados, fibras vegetales, plantas medicinales, restos de algas marinas, herramientas de piedra y 
evidencias de almacenamiento de alimentos. Las dataciones de Monte Verde II se situaron entre 12.300 y 12.800 
años AP, mientras que niveles más profundos (Monte Verde I) ofrecieron fechas mucho más antiguas, cercanas a los 
33.000 años, aunque estas últimas se tomaron con mayor cautela. Al principio, Monte Verde fue rechazado por los 
defensores de Clovis-first, que lo consideraban poco confiable. Sin embargo, con la publicación del segundo 
volumen de Dillehay y, sobre todo, con la visita organizada por la National Geographic Society en 1997, un panel de 
expertos norteamericanos avaló el sitio y lo convirtió en la prueba definitiva de un poblamiento pre-Clovis. Politis 
observa que esta validación no se debió tanto a las evidencias en sí, que ya estaban disponibles, sino al principio de 
autoridad y al peso institucional de quienes las refrendaron. En cualquier caso, Monte Verde marcó un antes y un 
después en la arqueología americana: demostró no solo una cronología anterior a Clovis, sino también que los 
primeros grupos humanos del continente tenían una vida compleja, con economías diversificadas, conocimiento 
botánico y organización social avanzada. Thomas Dillehay, excavador de Monte Verde, plantea en su libro The 
Settlement of the Americas que la clave para comprender el poblamiento no está únicamente en las fechas ni en las 
tipologías líticas. Para él es imprescindible integrar la mirada cultural y la mirada geológica. La primera permite 
analizar las formas de vida de los grupos humanos, sus tecnologías, subsistencia y organización social, mientras que 
la segunda ofrece el marco ambiental y climático que condicionó esas estrategias. Separar ambas dimensiones lleva 
a interpretaciones incompletas. En la misma línea, Dillehay sostiene que es fundamental reconstruir los patrones de 
asentamiento y subsistencia, es decir, entender cómo se distribuían los campamentos, qué recursos explotaban, qué 
movilidad tenían y cómo se adaptaban a distintos ecosistemas. Monte Verde, con su diversidad de plantas, evidencia 
de almacenamiento y estructuras domésticas, se convierte en ejemplo de esa complejidad.  

Otro aspecto crucial para Dillehay es el estudio de las alteraciones ambientales y climáticas del Pleistoceno tardío. 
Los cambios en los glaciares, la variabilidad ecológica y la extinción de la megafauna no fueron procesos 
secundarios, sino factores determinantes en la dinámica de poblamiento. Integrar estos fenómenos requiere una 
arqueología interdisciplinaria que combine arqueología, geología, paleoecología y climatología, superando la 
reducción del debate a la datación de puntas líticas.  

En síntesis, tanto Politis como Dillehay coinciden en que el poblamiento de América fue más antiguo, diverso y 
complejo de lo que afirmaba el modelo Clovis-first. Politis subraya los sesgos epistemológicos y la hegemonía 
norteamericana en la validación de los hallazgos, mientras que Dillehay propone ampliar el enfoque hacia la 
interacción entre cultura y ambiente, con investigaciones interdisciplinarias. Ambos reconocen en Monte Verde un 
punto de inflexión: para Politis, la evidencia que derrumba el paradigma Clovis; para Dillehay, la demostración de que 
los primeros americanos tenían economías flexibles, conocimiento botánico y formas de vida mucho más sofisticadas 
que lo imaginado. En definitiva, el poblamiento de América no puede entenderse como una sola ola migratoria tardía 
ni como un proceso homogéneo, sino como un fenómeno de larga duración, atravesado por múltiples rutas, 
adaptaciones y contextos, y también por las disputas políticas y académicas que moldean la construcción de la 
ciencia. 

Texto 1: Politis – “La estructura del debate sobre el poblamiento de América” 

1. Clovis - Pre Clovis; enunciar sintéticamente la historia del debate.   

39 



 
El debate Clovis vs. Pre-Clovis surge a partir de 1927 con el sitio Folsom. Durante décadas, el modelo Clovis (hacia 
11.200-10.800 años AP) dominó como el primer poblamiento americano. En los años 70 y 80 surgieron sitios que 
pretendían ser más antiguos (pre-Clovis), pero la mayoría no resistió las críticas. En los 90, sitios como Monte Verde, 
Pedra Furada y Monte Alegre renovaron la discusión, polarizando el debate entre quienes defienden la primacía de 
Clovis y quienes proponen ocupaciones anteriores. 

2. Según Politis, ¿cuáles son los sitios en que se ha concentrado el debate últimamente? 

Los tres sitios centrales en el debate reciente son:   
1.​ Monte Verde (Chile)   
2.​ Pedra Furada (Brasil)   
3.​ Monte Alegre (Brasil) 

 
3. ¿Cuáles son los términos del debate según este autor que denotan y connotan la asimetría norte-sur del 
mismo? 

Politis señala que el debate está dominado por arqueólogos norteamericanos, con participación marginal de 
sudamericanos. Esto se refleja en:   

●​ Publicación en revistas de alto impacto (Science, Nature) controladas por el norte.   
●​ Validación de sitios mediante “visitas de expertos” norteamericanos.   
●​ Nacionalismo exacerbado en Sudamérica como respuesta a esta asimetría.  
●​ El debate se asemeja más a un “proceso judicial” que a una discusión científica. 

 
4. ¿Cuál es la información disponible en que se basan los argumentos que sostienen las hipótesis opuestas de 
Clovis y pre-Clovis, sobre todo con referencia al poblamiento de América del Sur? 

Los argumentos se basan en:   
●​ Dataciones radiocarbónicas (a menudo cuestionadas por contaminación o falta de replicación).   
●​ Asociación entre artefactos líticos y fauna extinta.   
●​ Estudios de formación de sitio (escasos en muchos casos).   
●​ Tecnología lítica: presencia/ausencia de puntas acanaladas (Clovis) vs. industrias unifaciales o expeditivas 

(pre-Clovis).   
●​ Contexto estratigráfico: integridad de los depósitos. 

 
Texto 2: Dillehay – The Settlement of the Americas (Cap. 2) 

1. ¿Por qué para Dillehay es tan importante tener en cuenta la mirada cultural y la mirada geológica?   

Porque:   
●​ La mirada cultural permite entender los patrones de asentamiento, subsistencia y organización social.   
●​ La mirada geológica ayuda a evaluar la integridad del sitio, los procesos de formación y la posible 

perturbación post-depositacional.   
●​ Juntas, permiten una interpretación más realista y menos sesgada del registro arqueológico. 

 

2. ¿Por qué para analizar esta problemática es imprescindible el estudio y reconstrucción de los patrones de 
asentamiento y subsistencia? 

Porque:   
●​ Los patrones de asentamiento y subsistencia reflejan la adaptación humana a distintos ambientes.   
●​ Permiten entender la diversidad cultural y económica de los primeros americanos, más allá del modelo único 

de “cazadores de megafauna”.   

40 



 
●​ Ayudan a identificar sitios con ocupaciones breves, estacionales o especializadas, que de otro modo podrían 

pasar desapercibidos. 
3. ¿Por qué para Dillehay el énfasis tendrá que estar puesto, en el futuro, en el estudio de las alteraciones 
ambientales y climáticas durante la última parte del Pleistoceno?  

Porque los cambios ambientales y climáticos:   
●​ Influyeron en la disponibilidad de recursos y en las estrategias de subsistencia.   
●​ Afectaron la preservación y visibilidad de los sitios arqueológicos.   
●​ Son clave para entender la dispersión humana y la adaptación a diferentes ecosistemas. 

 

1. ¿Cuál es la significación de los resultados consolidados de la investigación de Monte Verde? Tome criterios 
de ambos autores. 

→ Politis: Monte Verde fue validado mediante una “visita de expertos” que generó un consenso mediático más que 
científico, pero su aceptación significó un quiebre del dogma Clovis.   

→ Dillehay: Monte Verde demostró una ocupación humana anterior a Clovis (≈12.500 años AP), con un modo de vida 
basado en recursos forestales y fluviales, lo que amplía el modelo de poblamiento. 

2. ¿A qué conclusiones arriban los autores en ambos artículos? 

→ Politis: El debate está viciado por asimetrías políticas, falta de estándares uniformes y predominio de intereses 
académicos norteamericanos.   

→ Dillehay: Es necesario superar los sesgos tipológicos y migracionistas, y adoptar enfoques interdisciplinarios para 
entender la diversidad y antigüedad del poblamiento. 

3. ¿Cuáles son las propuestas de ambos investigadores para la solución de estos debates? 

→ Politis: Mayor rigor metodológico, publicación completa de los sitios, estudios de formación de sitio y 
participación más equitativa de arqueólogos sudamericanos.   

→ Dillehay: Abordaje interdisciplinario, integración de perspectivas culturales y geológicas, y superación de los 
estereotipos como el “cazador de megafauna” o la primacía de las puntas de proyectil. 

 

 

41 


	Unidad Uno 
	Alioto y Villar – Registros para la Historia antigua de América 
	Lorandi y Del Río – Las fuentes históricas 
	Millones – Ser indio en el Perú 
	Alcina Franch – Códices Mexicanos 
	Villar Daniel – Escrituras nativas americanas – Los códices mesoamericanos en crónicas del siglo XVI – La escritura maya – Escrituras andinas 
	Tanodi de Chiapero – Escrituras americanas precolombinas de los Andes centrales 
	Trabajo Práctico N°1 

	Unidad Dos 
	Mandrini – América aborigen 
	Villar, Daniel – Breve descripción de las condiciones ambientales y ecológicas – mundos Andino y Mesoamericano 
	Trabajo Práctico N°2 

	Unidad Tres 
	Villar – Explicaciones acerca del poblamiento originario de América 
	Peláez – ¿Quién pobló América? 
	Jacobs – The Paleoamericans 
	Kornfeld – Into the Americas 
	Politis – El poblamiento de América 
	Fiedel – Prehistoria de América 
	Daniel Villar – El surgimiento de la domesticación vegetal en Mesoamérica, el mundo Andino y Amazonía 
	Yoshihiro Matsuoka – A single domestication for maize shown by multilocus microsatellite genotyping 
	Textos seleccionados sobre la importancia de los camélidos 
	Trabajo Práctico N°3 


